Zeitschrift: Pestalozzianum : Mitteilungen des Instituts zur Forderung des Schul-
und Bildungswesens und der Pestalozziforschung

Herausgeber: Pestalozzianum
Band: 73 (1977)

Heft: 1

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzianum

23. Februar 1977 73. Jahrgang Nummer 1

Mitteilungen des Instituts zur Forderung des Schul- und Bildungswesens

und der Pestalozziforschung
Beilage zur «Schweizerischen Lehrerzeitung»
Redaktion: Rosmarie von Meiss

Pestalozzi und die heutige Schule

Vortrag von Hans Wymann, Direktor des Pestalozzianums Ziirich, anlasslich der Gedenkfeier zum 150. Todestag

von Johann Heinrich Pestalozzi (17. Februar 1827)

Am 17. Februar 1977 jahrte sich der Todestag Pestalozzis
zum 150. Male. Das geistige Erbe Pestalozzis ist heute in
39 umfangreichen Banden festgehalten, vereinigt in einer
kritischen Gesamtausgabe, die noch eine Erganzung um
sechs weitere Bande erfahren wird. Dem Winterthurer Dr.,
Dr. h. c. E. Dejung kommt das grosse Verdienst zu, das Ver-
machtnis Pestalozzis in jahrzehntelanger wissenschaftli-
cher Arbeit fur die Nachwelt gesichert zu haben. Einzelne
Werke Pestalozzis sind in 25 Kultursprachen ubersetzt
worden. Die Literatur Uber Leben und Werk Pestalozzis
ist seit seinem Tode unlberschaubar gross geworden.
Seine geistigen Impulse haben im letzten Jahrhundert mit-
gewirkt beim Aufbau der Volksschule in zahlreichen Lan-
dern Europas sowie in den Vereinigten Staaten von Nord-
amerika. Schul- und Bildungsinstitute, die nach Pestalozzi
benannt sind, existieren auf der ganzen Welt.

Der heutige Tag ist dazu angetan, einige Gewissensfra-
gen zu stellen. Wie weit ist heute der berlihmte Zircher in
unserer Offentlichkeit, aber auch bei den Lehrern — auf
allen Schulstufen, vom Kindergarten bis zur Universitat —
noch bekannt? Woran denken wir, wenn der Name Pesta-
lozzi ausgesprochen wird? Pestalozzi — der gltige Mensch;
wir erinnern uns an das Denkmal an der Bahnhofstrasse.
Vielleicht sind noch einzelne Stationen seines Lebens be-
kannt. Pestalozzi — der Vater der Armen auf dem Neuhof,
sein Dorfroman «Lienhard und Gertrud», Pestalozzi, der
Waisenvater in Stans, der Schulmeister in Burgdorf, Pe-
stalozzi, der Leiter des weltberiihmten Instituts in Yver-
don; alle Lebensabschnitte abgeschlossen mit bittersten
Enttauschungen.

Was wissen wir noch von der uns hinterlassenen Botschaft
Pestalozzis? So dramatisch das Leben Pestalozzis sich
auch gestaltete und so ausserordentlich bewegt dessen
geschichtlicher Hintergrund sich ausnimmt, ist es langst
an der Zeit, sich ernsthaft mit der Verwirklichung sei-
ner Ideen auseinanderzusetzen. Sein Werk ist — wir wer-
den es zeigen — von (berraschender Aktualitat. Was sagt
Pestalozzi unserer Zeit? Sein Zeugnis ist so vielfiltig,
Wwie es seine Geisteskraft gewesen ist. Kritisch und
schopferisch setzte er sich mit padagogischen, wirt-
schaftspolitischen, rechtlichen und religiosen Aufgaben
und Problemen auseinander. Parallelen zur Gegen-
wart hat Walter Guyer 1975 in seinem Buch zum 100-

jahrigen Bestehen des Pestalozzianums mit dem Titel «Pe-
stalozzi aktueller denn je» gezogen. Heinrich Roth hat 1976
den ersten von drei Banden verfasst, die aktuelle Texte aus
den Werken Pestalozzis, libersetzt in unsere heutige Spra-
che, wiedergeben.

Ich werde mich darauf beschranken, was Pestalozzi uns zu
Erziehung und Unterricht aufgegeben hat, mit unserer
Schulwirklichkeit in Beziehung zu setzen. Gestatten Sie
trotzdem einen kurzen geschichtlichen Hinweis:

Pestalozzi war Zeuge des Zusammenbruchs der alten
Eidgenossenschaft. Die gesamte Staatsautoritat, gestutzt
auf feudale Privilegien, war morsch geworden. Eine jahr-
hundertealte Gesellschaftsform, die schon vor dem Auf-
kommen des absoluten Staates bedingungslose Giltigkeit
besass, zerbrach. Die Zeit der Unterwirfigkeit des Volkes
ging zu Ende; die Demokratie begann sich abzuzeichnen.
Grundlagen fur eine vollkommen neue Form des mensch-
lichen Zusammenlebens mussten gefunden werden. Pe-
stalozzi erkannte die auch fir die spateren Generationen
schicksalsbestimmende Forderung, als er aussprach:

«Es ist flr den sittlich, geistig und biirgerlich gesunkenen Welt-
teil keine Rettung méglich als durch Erziehung, als durch die
Bildung der Menschlichkeit, als durch Menschenbildung.»

150 Jahre sind seit dem Tode Pestalozzis verflossen. Wohl
wurde Uber seine eindringliche Mahnung, die er an uns
richtete, sehr viel geschrieben; sie blieb jedoch uber weite
Strecken auf dem Papier stehen. Man glaubte, dass die
wissenschaftliche und die fast alle Grenzen sprengende
technische Entwicklung den Menschen bessern Zeiten
entgegenfihren werde. Seit einigen Jahrzehnten erken-
nen wir, dass dies ein Irrglaube war, und wir stellen heute
mit Bestlirzung fest, welch ungeheuer lebensgefahrdende
Wendung die Entwicklung unserer Zivilisation genommen
hat. Die Forderung Pestalozzis nach Menschenbildung er-
fuhr denn auch in jlngster Zeit von Philosophen wie
K. Jaspers und Staatsméannern wie z. B. W. Churchill volle
Bestatigung und erneut einen Aktualitatsbezug, der alle fiir
die Erziehung unserer Jugend Verantwortlichen nicht un-
berlhrt lassen darf. Churchill stellt fest:

«Wir sehen, dass sich die Intelligenz des Menschen weitaus ra-
scher entfaltet, als sein Edelmut sich entwickelt. Wir sehen uns
der Stérke der Zivilisation gegeniiber ohne ihre Barmherzigkeit.
Nie gab es eine Zeit, da die dem Menschen innewohnende Tu-

Pestalozzianum
8035 Zirich



gend einen starkeren und zuversichtlicheren Ausdruck im all-
taglichen Leben gebraucht hatte. Der Mensch Uberlasst das
Feld immer mehr einer totalen Perfektionierung der Technik, die
die Welt schliesslich innerlich und dusserlich zerstéren wird.»

Die ganze Padagogik Pestalozzis stellt einen grossartigen
Versuch dar, den jungen Menschen zu menschlichem Tun
und Verhalten zu fuhren. An erster Stelle steht dabei die
Bildung des «Herzens», in Gemeinschaft mit ihr die Schu-
lung des «Kopfes» und der «Hand». Durch diese Erzie-
hungsweise soll jedem Menschen nicht nur dazu verholfen
werden, im Leben selbstandig zu bestehen und seine phy-
sische Existenz zu sichern, sondern vor allem das Mensch-
liche im Menschen zu wecken und zu férdern.

Pestalozzi erkannte,\ dass Demokratie mundige, in Eigen-
verantwortung handelnde Menschen braucht. Nur solche
vermogen sich aus Uberzeugung fiir das Wohl des ein-
zelnen als auch der Gemeinschaft einzusetzen und Ver-
antwortung im Staate zu tragen. Menschenbildung muss
also zugleich Volksbildung sein.

«Alle Menschen ohne Unterschiede der Anlagen und der Stande
sollen zu Menschen herangebildet werden»,

schreibt Pestalozzi im «Schwanengesang». Diesen staats-
politischen Gedanken und Auftrag Pestalozzis an die Schu-
le vermochte das 1832 im Kanton Ziirich geschaffene Un-
terrichtsgesetz zu verwirklichen. Diese erfreuliche Fest-
stellung flihrt uns zur Frage, ob denn auch das padagogi-
sche Gedankengut Pestalozzis in die Tat umgesetzt wor-
den sei. Wie weit verwirklicht unsere Schule die im Sinne
Pestalozzis geforderte Menschenbildung? Menschenbil-
dung kann nur durch Menschen geschehen. Zu Hause sind
es die Eltern, zu denen das Kind die naturgegebene seeli-
sche Verbundenheit besitzt; in der Schule ist es der Leh-
rer, der Geist und Gemut des jungen Menschen zu entwik-
keln hat. Von der Personlichkeit des Lehrers und seiner
Kunst, den gesamten Unterricht erzieherisch zu durch-
dringen, aber auch von den Mdglichkeiten, die ihm die
gegebenen Lehrinhalte und die Schulorganisation bieten,
hangt es ab, wie weit er menschenbildend auf Kind und
Jugendlichen einzuwirken vermag.

Pestalozzi hat fliir die erzieherische Tatigkeit Prioritaten
gesetzt:

Foto: H. Baumgartner

2

«Wenn es notwendig ist, den Geist mit Wissen zu bereichern,
den Intellekt zu erleuchten und die wahren Grundlagen der Sitt-
lichkeit zu erlautern, so ist es noch wichtiger, ja, es ist wirklich
unerlésslich, die Neigungen des Herzens zu leiten, zu lautern
und zu heben.»

Das Herz bildet fur Pestalozzi den bildhaften Ausdruck fur
«Gemdt», also fur alle jene Gefuhle, welche das Eingehen
positiver seelischer Bezige zu andern Menschen bestim-
men. Sie finden ihren Ausdruck in der Liebe zum Mitmen-
schen, im Mitgefuhl, im Mitleid, in der Glte, Toleranz,
Ricksichtnahme, Dankbarkeit, Ehrfurcht, in der Anerken-
r.ung ethischer Normen. Pestalozzi misst dem Individual-
wert des Menschen eine entscheidende Bedeutung zu, al-
lerdings niemals im Sinne eines Selbstzweckes, sondern
als Voraussetzung fur das menschliche Zusammenleben
sowohl in der kleinen Gemeinschaft der Familie als auch
in der grossen der Gemeinde, des Staates, der Volker.

Wie ist es um die Gemdtsbildung, der Pestalozzi vorran-
gige Bedeutung beimisst, in unseren Schulen bestellt?
Welcher Platz wird ihr heute im Dreiklang der Ausbildung
von Kopf, Herz und Hand eingeraumt? Die Antwort muss
fur die héheren Schulstufen leider enttauschend ausfallen.
Wir sprechen ja von einem gebildeten Menschen vorwie-
gend nur dann, wenn er Uber ein mdglichst umfangrei-
ches Wissen verfluigt. Die intellektuelle Schulung besitzt fir
uns zweifellos erste Prioritat. Wir erachten sie als uner-
lasslich fur die Sicherung der spateren Existenz, flir den
Anschluss an hdhere Schulen, flir die «allgemeine Bil-
dung» uberhaupt. Dabei vergessen wir jedoch zu leicht,
dass die Geschicke unseres Geschlechts, dass die sittli-
che Kraft, die Menschlichkeit, die Pestalozzi fordert, nie-
mals durch eine noch so umfassende intellektuelle Ausbil-
dung allein bestimmt werden kann. Unsere Entscheidun-
gen, unser Verhalten den Mitmenschen gegeniliber werden
weit mehr durch emotionale Kréafte, deren «Emporbildung»
Pestalozzi iber die «Verstandesbildung» stellt, geleitet und
diktiert.

«Einseitigkeit in Erziehung und Unterricht fiihrt», so Pestalozzi,
«zur Untergrabung und Auflésung der Gemeinkraft des Men-
schen. Sie fihrt zum Selbstbetrug, zu grundloser Anmassung, zur
Verkennung der eigenen Schwéchen und zur harten Beurteilung
der Mitmenschen.»

Es ware nun bestimmt falsch, anzunehmen, dass aufgrund
dieser Ausfihrungen Wissen und Kdnnen eine unterge-
ordnete Bedeutung beigemessen werden sollte. Pestalozzi
war in seinen schulischen Anforderungen nicht zimperlich.
Jeder muss sich dafiir einsetzen, «dass er alles werde, was
er kann, und alles entfalte, was die Natur in ihn gelegt
hat». Entscheidend ist jedoch die Frage nach dem Aus-
mass, dem Stellenwert der intellektuellen Bildung unserer
Schiiler.

Bei der Festlegung der intellektuellen Anforderungen ist
der Padagoge Pestalozzi leider zu sehr in Vergessenheit
geraten. Er mahnt:

«Es darf dem Schiler nichts gewaltsam eingetrichtert werden.
Alles muss mit Ricksicht auf den geistigen Entwicklungsstand,
auf das Fassungsvermogen des Schiilers geschehen.»

Ausmass und Niveau der intellektuellen Schulung haben
sich auf die Moglichkeiten auszurichten, wie sie sich beim
Kind oder Jugendlichen vorfinden, und nicht auf Stoff-
und Anschlussprogramme, deren Kriterien vorwiegend
durch die Lehrplane der nachsthoheren Schulstufe be-
stimmt werden. Nicht diktierte Stoffkataloge und Selek-



tionsmechanismen haben unseren Unterricht zu bestim-
men, sondern das Kind mit seinen Fahigkeiten und Bega-
bungen. Am Ende aller Anschlisse, auf der Hochschule,
tont es Uberraschenderweise oft ganz anders als ver-
mutet: «Wir erwarten wenig Vorkenntnisse, weil wir im
Prinzip nochmals von vorne beginnen; was wir in erster
Linie fordern, ist klares Denken und Sich-ausdricken-Kén-
nen.» Man kénnte versucht sein, die Frage zu stellen, ob
dieser derart hochgespielte Anschlusszwang nach oben
vielleicht manchen nur als willkommenes Alibi dient, um
auf der eigenen Stufe nicht initiativ werden zu missen, um
sich nicht mit der heiklen Frage des sinnvollen Ausmas-
ses des Lehrstoffes, einer vermehrten Gefiihisbildung oder
mit der Beziehung zwischen Schule und Alltagswelt aus-
einandersetzen zu muissen. Die einseitige intellektuelle
Schulung fiihrt immer mehr zur Rationalisierung des Ler-
nens im Bereich von Wissen und Kénnen. Zunehmend be-
steht die Gefahr, dass Leistungsmessung und Notengebung
bald mehr Zeit in Anspruch nehmen als die ganzheitliche
Forderung des Schilers, dass die Schule unter einen dau-
ernden Prifungsdruck gerat. Geradezu symptomatisch fir
die heutige Situation sind die in einigen Schulgemeinden
eingefuhrten Kurse zum speziellen Drill der Mittelschul-
anwarter.

Ein angemessener Umfang des Lehrstoffes sowohl in den
Hauptfachern als auch in den sog. Nebenfachern bildet
die Voraussetzung fur eine Erziehung im Sinne Pestaloz-
zis. Es bedeutet dies keineswegs, dass dabei der Lehr-
stoff nicht etwa verschieden anspruchsvolle Schwierig-
keitsgrade aufweisen dirfe. Sie sind unerlasslich, um den
unterschiedlichen intellektuellen Fahigkeiten der Schiler
gerecht zu werden.

Schon der Lehrplan fur die Volksschule von 1905 spricht
im Geist Pestalozzis, wenn er fordert: «Das erzieherische
Moment steht im Vordergrund des Volksschulunterrichtes.
Stoff und Methode und alle innern und &ussern Einrich-
tungen des Schulbetriebes haben sich den Gesichtspunk-
ten der Erziehung unterzuordnen.» Dieser Auftrag wurde
bei der Revision des Lehrplanes der Primarschule sowie
bei der Abfassung der-Lehrplane fur die Real- und Ober-
schule wieder verbindlich festgelegt. Bei der Schaffung
der beiden neuen Zweige der Oberstufe der Volksschule
wurde denn auch bewusst versucht, den padagogischen
Auftrag Pestalozzis nach Férderung von Herz, Kopf und
Hand des Jugendlichen zu verwirklichen. Bei der Festle-
gung der intellektuellen Ausbildung wurde darnach ge-
trachtet, sowohl den leistungsmassigen Moglichkeiten des
Real- und Oberschiilers Rechnung zu tragen, als auch die
fur eine kiinftige Berufslehre erforderlichen Grundlagen in
einem Lehrprogramm zu vereinigen. Das primare stoffliche
Ziel wurde darin erblickt, den Schilern Sicherheit im ele-
mentaren sprachlichen und mathematischen Stoffbereich
zu vermitteln, wobei die grundlegenden erzieherischen
Forderungen, die der Schule aufgegeben sind, miteinbe-
zogen wurden. Die Leistungen an den Lehrabschlusspri-
fungen zeigen, dass dieser Umfang an intellektueller Aus-
bildung den spatern beruflichen Anforderungen der Schi-
ler gerecht zu werden vermag.

Bei einem auf das Wesentliche verpflichteten Stoffpro-
gramm lassen sich Unterrichtsprinzipien und -methoden
zur Anwendung bringen, welche sowohl der individuellen
Erziehung als auch der Erziehung zur Gemeinschaft in
optimaler Weise férderlich sind. Eine entsprechende Un-
terrichtsgestaltung bendtigt allerdings Zeit und vertragt

keine Hast. Wiederum finden wir die Bestatigung in den
Pestalozzi-Worten:

«Das Wesen der Menschlichkeit entfaltet sich nur in der Ruhe.»

Alles Drangen in der Erziehung bezeichnet er als ein «eit-
les Taglohnen an dem Luftgebaude einer Scheinkulturs».
Selbstverstandlich verstand Pestalozzi «Ruhe» nicht etwa
als «Immobilitat» in der Erziehung. Wesentliche Unter-
richtsverfahren sind jedoch nur wirkungsvoll anwendbar,
wenn dem Schiuler die erforderliche Musse bei der Arbeit
gewahrt wird. Ein Beispiel einer solchen Unterrichtsfiih-
rung halt u. a. der Lehrplan der Realschule fest. Es heisst
dort:

«Die Realschule erstrebt den sichern Besitz eines guten,
den Bedurfnissen des Lebens und der beruflichen Bildung
dienenden allgemeinen Wissens, vor allem durch das Mit-
tel der Anschauung und der selbsttatigen Erarbeitung von
Wissens- und Lebenszusammenhangen durch Beobach-
tung und Versuch.» Der Unterricht auf selbsttatiger Grund-
lage will dem Schiiler Gelegenheit zum eigenen Handeln,
Beobachten, Vergleichen, Erfahren und Sprechen geben.
Pestalozzi sagt:

«Langsam auf eigene Erfahrungen kommen ist besser, als schnell
Wabhrheiten, die andere Leute einsehen, durch Auswendiglernen
ins Gedéachtnis zu bringen und mit Worten gesattigt den freien,
aufmerksamen und forschenden Beobachtungsgeist seines eige-
nen Kopfes zu verlieren.»

Foto: Pestalozzianum



Durch die Selbsttatigkeit wird der Jugendliche fast unbe-
merkt zum selbsténdigen Arbeiten geflhrt.

Damit ist der Anfang gemacht auf dem Weg zum Selber-
lernen, zur eigenen geistigen Aktivitat, zum eigenen Han-
deln. Die Forderung der Selbsttatigkeit und Selbstandig-
keit besitzt in unserer Zeit eine vordringliche Bedeutung.
Es gilt zu bedenken, dass der gegenwartige Stand der
technischen Entwicklung nur noch einem kleinen Teil der
Erwerbstatigen die Chance bietet, aus eigener Initiative
geistig tatig zu sein. Unzahligen Menschen verbleibt da-
her vorwiegend die Freizeit zur Erflllung ihrer individuel-
len geistigen Bedirfnisse; am spezialisierten Arbeitsplatz
kann diesen keine Rechnung getragen werden.

Foto: Pestalozzianum

Ist der junge Mensch an eigenes Tun und Handeln ge-
wdéhnt worden, so wird er viel weniger der Versuchung er-
liegen, lediglich Konsument der Massenmedien und der
Vergniugungsveranstaltungen aller Art zu werden. In die-
sem Zusammenhang darf in Erinnerung gerufen werden,
dass Pestalozzi auch von der Bildung der «Hand» ge-
sprochen hat. Der Handarbeitsunterricht, der heute nicht
mehr allein auf Handfertigkeit angelegt ist, sondern auf
eigenes Planen, Denken und Gestalten der Schiler be-
dacht ist, unterstitzt und erganzt die eben ausgefiihrten
Erziehungsbestrebungen in bester Weise.

4

Selbsttatigkeit und Selbstandigkeit fuhren — wieder auf
unseren Unterricht bezogen - die Jugendlichen zum Erleb-
nis der eigenen Brauchbarkeit, das sie so dringend bend-
tigen. Pestalozzi fordert:

«Das Kind muss durch seinen Unterricht zum Geflihl seiner
selbst und seiner Kraft gebracht werden.»

Die Selbstbestédtigung verleihnt Mut und Ansporn; sie wird
nicht nur zu einer Triebfeder fur die intellektuelle Arbeit,
sondern gibt auch innere Sicherheit und starkt den Willen.
Vergleichen wir damit die vielfach eintretenden Folgen,
welche bei einer vorwiegend auf das Wort ausgerichteten,
einseitigen intellektuellen Schulung oder bei einer Ein-
weisung in eine intellektuell zu anspruchsvolle Schulstufe
eintreten. Es sind uns allen Schuler bekannt, die jegliches
Selbstvertrauen verloren haben, von Minderwertigkeitsge-
fuhlen geplagt werden, stets unsicheres Verhalten und
Angstlichkeit zeigen und oft erst durch die Schule zu
«schwierigen» Jugendlichen werden. Eltern, Schulbehor-
den und Lehrern hat es Pflicht und Aufgabe zu bedeuten,
solch bedauernswerte Schulschicksale zu verhindern.

Pestalozzi hat schon langst erkannt:

«Alles Lernen ist nicht einen Heller wert, wenn Mut und Freude
dabei verloren gehen.»

Mut und Freude bezeichnet Pestalozzi als entscheidende
Voraussetzungen fiir das Lernen. Wie werden diese in der
Schule geschaffen? Sicher allein durch einen Unterricht,
der ermutigend auf das Kind einzuwirken vermag. Wie we-
nig wird jedoch gelobt und leider wie oft getadelt! Schule
sowie Elternhaus sollten sich darliber immer wieder ernst-
haft Rechenschaft ablegen.

Weitere Forderungen ausser Selbsttatigkeit und Selbstan-
digkeit an den Unterricht sind Anschauung und Lebens-
nahe.

Zuerst zum Prinzip der Anschauung. Pestalozzi wertet sie
als «absolutes Fundament aller Erkenntnis» und stellt fol-
gende, fir jeden Lehrer wegleitende Zusammenhéange her:

Foto: G. Honegger



«Denkschulung beginnt mit der sinnlichen Anschauung, setzt sich
naturgemass fort in der Sprachschulung und vollendet sich im
Denken.»

Die Anschauung ist jedoch nicht nur Grundlage fir die in-
tellektuelle Schulung des Kindes, sondern soll auch Erleb-
nisse vermitteln (innere Anschauung), die den Schiler in
seinem Gemdiit beriihren. Das geflihlsmassige Erleben der
Natur flihrt erst zur echten Uberzeugung, dass Natur- und
Umweltschutz dringend vonnéten sind. Die Darstellung
noch so verhangnisvoller Kreislaufe an der Wandtafel wird
beim Jugendlichen nie eine innere Anteilnahme an der
Natur auslésen wie der unmittelbar persénliche Bezug zu
Pflanze und Tier.

§

Foto: Pestalozzianum

Das Pestalozzische Prinzip der Anschauung ist Ubrigens
einer Reihe von laufenden Projekten am Pestalozzianum
zugrunde gelegt, welche die Forderung der Gemdtsbil-
dung zum Ziel haben. Es sind dies Unterrichtseinheiten,
die dem Lehrer Hilfen bieten zur Betrachtung von Kunst-
werken im Unterricht und in den Museen von Zirich und
Winterthur. Die Themen lauten z.B.: Familie, Wohnen,
Strasse, Wasser, Nacht, Tier.

Wir erkennen gerade an diesen Beispielen deutlich, dass
die Bildung von Intellekt und Gemiit ohne Aufwendung von
viel Zeit nicht moéglich ist. Soll sie zugunsten vermehrter
Wissensvermittlung geopfert werden?

So wie der Unterricht taglich Vermittler ist fir die Ent-
wicklung der Krafte des Denkens, des Gemuts, des Wol-
lens und der Phantasie, lebt der Schiler im Klassenver-
band Uber lange Zeit hinweg in einer Lebensgemeinschaft,
in der — wie in der menschlichen Gesellschaft — soziale
Unterschiede bestehen, Auseinandersetzungen ausgetra-
gen werden, aber auch begliickende Erlebnisse nicht feh-
len. Das Aufeinanderhéren, das Anerkennen verschiedener

Meinungen, das Einordnen der eigenen Gedanken in die
Gemeinschaft, die gegenseitige Rlicksichtnahme, kurz das
soziale Verhalten kann nicht durch den «Kopf» oder durch
moralisierendes Zureden, sondern nur durch das Erlebnis
der gegenseitigen Begegnung selbst entwickelt und gefor-
dert werden. Gemeinschaftserziehung geschieht auch nicht
durch den Ublichen Frontalunterricht, der sich lediglich im
Lehrer-Schuler-Dialog &aussert. Zweifellos besteht in die-
ser Beziehung ein bedeutendes Manko in unserer Schule.
Gemeinschaftserziehung bedeutet gegenseitiges Schiiler-
gesprach. Langst ist erkannt worden, dass zur Entwick-
lung der individuellen Krafte des jungen Menschen (z. B.
der intellektuellen Fé&higkeiten) Ubung und wiederum
Ubung erforderlich ist. Der Entwicklung des sozialen Ver-
haltens bieten wir auch nicht anndhernd entsprechende
Méoglichkeiten. Die Schiler sind vielfach derart einseitig
und absolut auf den Lehrer eingestellt, dass sie — so gro-
tesk dies auch ténen mag - die gegenseitige Zusammen-
arbeit erst erlernen missen. Fir den Lehrer bietet die freie
Ausserung des Jugendlichen gegeniiber seinen Mitschii-
lern taglich reale Voraussetzungen, um gemeinschaftsfor-
dernd erzieherisch tatig zu sein. Noch so wertvolle Litera-
tur, die dem Kind Freud und Leid zwischenmenschlicher
Beziehungen darstellt, vermag auf das effektiv praktizierte
soziale Verhalten niemals dieselbe Wirkung zu erzielen wie
die taglich persénlich erlebte Begegnung mit andern Men-
schen unter bewusster Foérderung der Gemeinschaftsfa-
higkeit und -willigkeit durch den Lehrer.

Ausser dem gegenseitigen Schilergesprach im Rahmen
des traditionellen Unterrichtes kennen wir besondere Un-
terrichtsformen und Fachbereiche, welche die gemeinsame
Téatigkeit der Schiiler besonders zu fordern vermégen. Es
sind dies z.B.: Gruppenarbeiten, Klassenlager, Arbeit in
Werkstatt und Garten, Schultheater, Beteiligung der Ju-
gendlichen an Arbeiten in der Gemeinde. Zum zweitenmal
mussen wir feststellen, dass der erzieherische Auftrag Pe-
stalozzis Zeit benotigt; soziales Verhalten kann nicht unter
Stoff- und Prifungsdruck entwickelt werden. Stets wird
von der Schule gefordert, dass sie die Jugend auf das
spatere Leben, auf die Zukunft vorbereiten miisse. Was
wissen wir, wie die Welt in 20 bis 30 Jahren aussehen
wird? Eines jedoch kdnnen wir heute schon mit Be-
stimmtheit voraussagen: Fragen des menschlichen Zu-

Foto: Pestalozzianum




sammenlebens, des Verstehens gesellschaftlicher Zusam-
menhange werden in-der Welt von morgen von lebensent-
scheidender Bedeutung sein. Wir dirfen in der Schule
nicht mehr an dieser Tatsache vorbeisehen.

Ist das Bestrehen, im jungen Menschen eine ganzheitliche
Entwicklung im Sinne Pestalozzis zu férdern, in der Of-
fentlichkeit, der Wirtschaft, bei den Eltern und auch bei
den Schulbehdérden wirklich verstanden worden? Die ein-
getretene Rezession verrat, dass dem bei weitem nicht
Uberall so ist. An der Real- und Oberschule mussen wir
feststellen, dass sich die Auswahl der Lehrlinge wie vor 30
und 40 Jahren viel zu einseitig nach der intellektuellen
Schulung auszurichten beginnt. Eine solche Einstellung
wendet sich gegen.das Wohl der gesamten Jugend. Riick-
wirkungen auf die Eltern sind schon deutlich festzustellen.
Sie erschweren die Schilerzuteilung zur Oberstufe und
ziehen auch die 4. bis 6. Primarklassen in Mitleidenschaft.
Die Volksschule befindet sich damit in einer sehr kriti-
schen Phase. Soll die Schule zu einer reinen Nutzlich-
keitspadagogik, ausgerichtet allein auf die wirtschaftliche
Brauchbarkeit der Schuler, gedrangt werden, sollen der
Name einer Schule und einige Zehntelsnoten uber die
Brauchbarkeit eines jungen Menschen entscheiden und
soll schliesslich das Sozialprestige bestimmter Berufsgrup-
pen eine Schule diskriminieren und diskreditieren kénnen,
die sich den Grundsatzen Pestalozzis verpflichtet fihlt und
seiner Forderung nach einer harmonischen Menschenbil-
dung nachzukommen strebt? Die Schule, wie sie Pesta-
lozzi vor sich sah, ist darauf angewiesen, vom Volk und
von der Berufs- und Arbeitswelt getragen zu werden.

Nach dieser Betrachtung des Ist-Zustandes mussen wir
auch darnach fragen, ob das padagogische Gedankengut
Pestalozzis nicht wesenfliche zuséatzliche Aufgaben auf-
gibt, die bisher von der Schule nur teilweise oder Ulber-
haupt nicht in Angriff genommen worden sind. Werfen wir
die unbequeme Frage auf, wie weit unsere Schule Vor-
bereitungs- und Orientierungshilfe fir das spatere Leben
bedeutet.

«Leben zu lehren und nichts anderes ist der Zweck der Schule»,

sagt Pestalozzi. Unbestritten ist den Hauptfachern (Spra-
che, Mathematik) im Rahmen der intellektuellen Ausbil-
dung die fundamentale Aufgabe ubertragen, durch Ver-
mittlung des elementaren Wissens und der entsprechen-
den Fertigkeiten auf die spateren beruflichen Anforderun-
gen vorzubereiten. Daneben steht jedoch immer noch eine
sehr beachtliche Stundenzahl pro Jahr flr die sog. Neben-
facher (Botanik, Zoologie, Menschenkunde, Geschichte,
Geographie, Physik, Chemie, Gesang, Turnen, Handarbeit
u. a. m.) zur Verfiigung.

Gibt es nur diese und allein diese Moglichkeit, mit dem
systematischen Facherunterricht die neben den Hauptfa-
chern verbleibende Unterrichtszeit zu nutzen? Furs erste
sollte einmal uUberdacht werden, worin das grundsatzliche
Ziel dieses vielseitigen Angebotes zu bestehen hat. Unse-
res Erachtens ist in dem zur Verfigung stehenden zeitli-
chen Rahmen mit den erzieherischen und methodischen
Forderungen Pestalozzis ernst zu machen. Allerdings lasst
dieser Vorsatz nicht zu, eine moglichst differenzierte
Stoffille zu vermitteln, méglichst viel Lehrstoff zu pri-
fen und mit Noten zu quittieren, sondern es gilt Freude
und Interesse an eigener geistiger Arbeit zu wecken.
Der Schiler soll nach der Schule nicht des Lehrstoffes
Uberdrissig sein, sondern eine in zunehmendem Masse
auf eigener Arbeit beruhende geistige Aufmerksamkeit be-

6

halten, so dass eine aktive Auseinandersetzung mit die-
sen Interessensgebieten gewéahrleistet bleibt. Wir sind bis-
her noch nicht auf die grundsatzliche Frage eingetreten,
ob die Vermittlung der meist unzusammenhangenden Rea-
lienfacher neben den Hauptfachern beizubehalten ist.
Ahnlich gegliederte Lehrplane, wie wir sie heute besit-
zen, wies auch die im Jahre 1773 in der Stadt Zirich ge-
fuhrte Real- und Kunstschule auf. Heute stehen wir vor der
Tatsache, dass die damals &usserst bescheidenen wis-
senschaftlichen Erkenntnisse ins Unermessliche gewach-
sen sind. Wir kénnen an der Volksschule lediglich noch
«Wissensminiaturen» darbieten. Sollte dieser Zustand nicht
dazu auffordern, die bisher enzyklopadisch aufgebauten,
auf Systematik bedachten Stoffplane zu verlassen und ein
Schulprogramm zu entwickeln, das sich auf die Lebens-
erscheinungen, wie sie der Schiler aus dem Alltagsleben
kennt, auf seine Interessen, Bediirfnisse und Beobachtun-
gen abstutzt? Die Vorkenntnisse und Wahrnehmungen des
Jugendlichen waren aufzuarbeiten, auf eine héhere Be-
wusstseinsebene zu heben, begrifflich zu fassen und zu
ordnen. Der Fachunterricht wiirde auf diese Weise zum
Sachunterricht. An lebensnahen Themen fehlt es bei wei-
tem nicht. Was fir eine Vielfalt von Moglichkeiten bietet
z. B. die Unterrichtseinheit «Verkehr»! Sie umfasst Stoff-
bereiche aus der Physik und Technik, Geographie, Rechts-
kunde, Staatsbirgerkunde, Volkswirtschaft, Umweltschutz
und der Lebens- und Sozialkunde. Niemals kénnte auf alle
Belange gleichzeitig eingetreten werden. Weitere Themen
aus dem Alltagsleben, welche die Jugendlichen person-
lich bertihren, von denen sie lesen und horen, die ihnen
vom Fernsehen veranschaulicht werden, sind z. B.:

— Film, Mode, Sport oder

— unsere Gesundheit, die Erndahrung des Menschen und
der Menschheit, das Wasser, die Luft

— Rohstoffe unserer Erde, Energiequellen und Energiever-
brauch, Industrielander - Agrarlander

— fremde Rassen u. a. m.

X ModesCNii s AU |1 ot B85 ns)
LI S I N ANl
¢ %%, 1Y -

O
@ ot S
: W O e
e (v, S Oy, 2

“Modewunsch in 1. r}l]‘gjﬂf; xgrisss(e

Heisser Modetij \\VO vy
s : \ e O,
A ar . (D_Q""b'._ %

SRS AN
Foto: Pestalozzianum

50



Foto: Condor-Film AG

Mit Leichtigkeit kdnnten auch lebens- und sozialkundliche,
geschichtliche und staatsbirgerliche, naturwissenschaftli-
che Unterrichtseinheiten sowie weitere Themen zur mu-
sischen Erziehung der Jugend genannt werden. Mit sei-
ner Aussage: «Das Leben bildet», wollte Pestalozzi die
verhangnisvolle Trennung von Schule und Alltagswelt ver-
hindern. Heute bestéatigt die Lernpsychologie die Wichtig-
keit des ganzheitlichen, exemplarischen Lernens im Ge-
gensatz zu einem enzyklopadisch aufgebauten Wissen. Der
sog. thematische oder Projektunterricht ist ausserordent-
lich arbeitsaufwendig und bedarf interdisziplinarer Kennt-
nisse. Dem Lehrer sind daher didaktische und methodi-
sche Hilfen anzubieten. Wir werden am Pestalozzianum
entsprechende Beispiele zur Diskussion stellen.

In unserer Betrachtung ist bis jetzt die anspruchsvolle und
vielfaltige Aufgabe des Lehrers — so weit der Rahmen die-
ser Ausfuhrungen es zuliess — in erzieherischer und un-
terrichtlicher Hinsicht zum Ausdruck gelangt. Ich méchte
nicht abschliessen, ohne die menschlichen Qualitaten, die
Pestalozzi im Lehrer voraussetzt und erwartet, in Erinne-
rung zu rufen und mit der Lehrerbildung in Beziehung zu
setzen.

Foto: H. Baumgartner

Pestalozzi erteilte in Burgdorf einen Unterricht, der fur
seine Zeit in doppelter Hinsicht als geradezu revolutionar
zu bezeichnen war. Als erster berticksichtigte er die geisti-
ge Entwicklung des Kindes im Fortgang des Unterrichtes.

«Aller Unterricht ist also nichts anderes als die Kunst, diesem
Haschen der Natur nach ihrer eigenen Entwicklung Handbietung
zu leisten .. .»

Seine zweite Leistung, die ihn weltberihmt gemacht
hat, bestand in der Entwicklung von Methoden vor
allem fir den Sprach- und Rechenunterricht, die dem
Schiiler das Lernen zu erleichtern und das Verstand-
nis zu fordern vermochten. Pestalozzi erarbeitete sei-
ne Lehre aufgrund personlicher Erfahrungen, die er in der
Schulstube gewonnen hatte. Minister Stapfer wollte ihm
die Leitung des helvetischen Lehrerseminars in Burgdorf
Ubertragen. Pestalozzi zog es jedoch vor, vorerst in der
Hintersdssenschule des Lehrers Dysli zu unterrichten;
er wollte seine «ldee fur bessern Volksschulunterricht. ..
erproben und deren Resultate heiter machen». Dieses Ver-
halten Pestalozzis sollte jedem Seminarlehrer, erteile er
nun Padagogik, Psychologie oder Methodik, zum Vorbild
gereichen. Die Theorie Uber Erziehung und Unterricht wird
fir den angehenden Lehrer erst verstandlich und frucht-
bar, wenn sie praxisbezogen ist, d. h. wenn der Dozent in
der Lage ist, seine Ausfihrungen mit eigenen Erfahrungen
zu durchdringen und er zu Erziehungs- und Unterrichts-
fragen aus eigenem Erleben personlich Stellung zu be-
ziehen vermag.

Foto: I. Issenmann

Die hervorragenden entwicklungspsychologischen und
methodischen Erkenntnisse Pestalozzis werden flr die
Lehrerbildung flr alle Zeiten von Bedeutung sein. Beide
bilden jedoch nicht den Kern dessen, was Pestalozzi der
Schule gegeben hat.

«Der Unterricht ist nicht das Wesen der Erziehung. Die Liebe ist
ihr Wesen.»

«Das einzige und ewige Fundament der Bildung unserer Natur
zur Menschlichkeit ist aber die Liebe.»

Die beiden Zitate sprechen die innerste Uberzeugung Pe-
stalozzis aus; er bringt sie nicht nur oft in seinen Werken
zum Ausdruck, sondern er lebt sie auch. Sein ganzes Le-

7




ben bedeutet ein einmaliges Zeugnis der Liebe zum Mit-
menschen.

Die Liebe zur Jugend, zu jedem einzelnen Kind, eine un-
voreingenommene, zutiefst bejahende Einstellung dem jun-
gen Menschen gegeniber ist die einzige echte berufliche
Grundhaltung jedes Lehrers. Diese muss aber in der Per-
sonlichkeit des kulnftigen Lehrers bereits angelegt sein.
Erst dann kann von einer Berufung zum Lehrer gesprochen
werden. Wie sollte jedoch ein junger Mensch, der erst
die Mittelschule durchlaufen hat, eine solch tief empfun-
dene Haltung zum Kinde besitzen? Es ist Aufgabe der Se-
minarien, diese innere Bereitschaft dem Schiler gegen-
uber, diese Anteilnahme des Herzens am Schicksal der
Kinder, zu entwickeln und zu férdern. Wie ist dies moglich?
Sicher nicht durch die alleinige Vermittlung von P&dago-
gik und Psychologie und durch eine Ubungsschulpraxis,
die ihre Aufgabe allein in der Vermittlung methodischer
Fertigkeiten erkennt. Es muss dem angehenden Lehrer
in langeren, von erfahrenen Seminarlehrern betreuten Prak-
tika Gelegenheit geboten werden, mit dem Kind in eine
personliche Verbindung zu treten, ein gegenseitiges Ver-
trauen zu schaffen. Der junge Lehrer soll schon in seiner
Ausbildung erleben, worauf Pestalozzi einen seiner Lehrer
in Yverdon hingewiesen hat:

«Sie werden aus eigener Erfahrung wissen, dass grossere Aus-
sicht auf Erfolg besteht, wenn man ein Kind mit Gite behandelt,
als bei der Anwendung irgendeines andern Mittels. Auf diese
einfache und unleugbare Tatsache moéchte ich alle Grundsatze
und alle Theorien griinden, in denen sich meine Ansichten Uber
die Entwicklung des Kindes offenbaren. Furcht mag viel bewir-
ken, und auch andere Triebkrdfte mogen scheinbar Erfolg haben,
aber um den Geist anzuregen und das Herz zu bilden, ist nichts
von so dauernder Wirkung als die Zuneigung, sie ist der leich-
teste Weg, hochste Ziele zu erreichen.»

Aufgrund von praktischen Beispielen und konkreten Er-
fahrungen soll der Lehrer die Probleme von Jugendlichen
und die Probleme mit Jugendlichen als Begleiterscheinun-
gen der Entwicklung und ihrer Bedingungen erkennen kén-
nen. Durch gezielte Schulerbeobachtungen soll die Fahig-
keit entwickelt werden, auffalliges und stérendes Verhal-
ten von Kindern nach seinen Ursachen und in seinem Zu-
sammenhang mit der jeweiligen Lebenssituation zu beur-
teilen. Ebenso praxisverbunden soll der kinftige Lehrer

Foto: Comet-Photo AG

8

auch lernen, in einer konkreten schulischen Problemsitua-
tion geeignete Massnahmen zu planen und die Wege zu
ihrer Verwirklichung zu finden. Selbstverstandlich bendtigt
der Lehrer hierzu auch eine theoretische Ausbildung. Pe-
stalozzi sagt vom Lehrerberuf:

«Es ist kein Beruf auf Erden, der tiefere Kenntnis der Menschen-
natur und gréssere Fahigkeit und Gewandtheit, sie zu behan-
deln, voraussetzt, als gerade der des Erziehers.»

Die theoretische Ausbildung darf jedoch stets nur eine
dienende und helfende Funktion besitzen. Lehrerbildung
ist Menschenbildung. Diese .ist ohne Bezug zum Men-
schen unmoglich. Jede Lehrerbildung hat das ethische
und soziale Verhalten des Seminaristen durch praxisbezo-
gene Tatigkeit mit dem Kind zu férdern, aber auch im Se-
minarunterricht selbst das menschliche Einvernehmen mit
dem Lehrer, die gegenseitige Aufgeschlossenheit, Wert-
schatzung und Zusammenarbeit, kurz den Schulgeist, ver-
splren zu lassen, der Voraussetzung jeder erzieherischen
Tatigkeit ist und der als nachhaltiges Erlebnis und Vor-
bild den Lehrer bei seiner spateren Berufsarbeit begleiten
sollte.

Wir haben eingangs die Frage gestellt, wie weit in Offent-
lichkeit und Lehrerschaft die Botschaft Pestalozzis noch
bekannt sei. In der Schule und den Seminarien haben sei-
ne methodischen Erkenntnisse derart Allgemeingultigkeit
erhalten, dass wir uns oft kaum noch an deren Herkunft
erinnern. Von spatern Padagogen vielfach nachgeahmt, je
nach Zeit- und Modestromung verschieden abgewandelt,
sind sie trotzdem Grundregeln unseres Unterrichts ge-
blieben.

Der erzieherische Auftrag und die eindringlichen erziehe-
rischen Appelle Pestalozzis sind — ich verweise auf unsere
Lehrplane — immer wieder festgehalten worden. Wir mis-
sen jedoch zugeben, dass sie heute erst zum Teil ver-
wirklicht worden sind. In voller Wirdigung der unerléassli-
chen Notwendigkeit einer sichern, elementaren intellek-
tuellen Bildung muss sich die Schule die erforderliche Zeit
und Musse goénnen, um den erzieherischen Auftrag, wie
er vorstehend dargestellt worden ist, zu erfullen. Wie viele
Diskussionen werden Uber den traditionellen Lehrstoff ge-
fihrt, wie wenige Uber die umfassende Aufgabe der Volks-
schule! Bestreben wir uns, im jungen Menschen das
Menschliche bestmdglich zu entwickeln. Der Keim hierzu
muss sowohl im Elternhaus als auch in der Schule ange-
legt und zur Entfaltung gebracht werden. Die Vergangen-
heit allein dieses Jahrhunderts lehrt in erschitterndster
Weise, dass die Gegenwart und die Zukunft Menschen be-
noétigt, die im Sinne Pestalozzis erzogen worden sind:

«Unser hochstes Ziel ist nicht euer ausgebildeter Verstand, nicht
euer Koénnen, sondern eure Menschlichkeit. Ich suche die Er-
hebung des Menschen durch die Liebe. In ihrer Kraft erkenne
ich das Fundament der Bildung.»

(Einige zitierte Texte Pestalozzis sind in der heutigen Sprache
sinngemass wiedergegeben)



	...

