
Zeitschrift: Pestalozzianum : Mitteilungen des Instituts zur Förderung des Schul-
und Bildungswesens und der Pestalozziforschung

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 73 (1977)

Heft: 1

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzianum
23. Februar 1977 73. Jahrgang Nummer 1 Mitteilungen des Instituts zur Förderung des Schul- und Bildungswesens

und der Pestalozziforschung
Beilage zur «Schweizerischen Lehrerzeitung»
Redaktion: Rosmarie von Meiss

Pestalozzi und die heutige Schule
Vortrag von Hans Wymann, Direktor des Pestalozzianums Zürich, anlässlich der Gedenkfeier zum 150. Todestag
von Johann Heinrich Pestalozzi (17. Februar 1827)

Am 17. Februar 1977 jährte sich der Todestag Pestalozzis
zum 150. Male. Das geistige Erbe Pestalozzis ist heute in
39 umfangreichen Bänden festgehalten, vereinigt in einer
kritischen Gesamtausgabe, die noch eine Ergänzung um
sechs weitere Bände erfahren wird. Dem Winterthurer Dr.,
Dr. h. c. E. Dejung kommt das grosse Verdienst zu, das
Vermächtnis Pestalozzis in jahrzehntelanger wissenschaftlicher

Arbeit für die Nachwelt gesichert zu haben. Einzelne
Werke Pestalozzis sind in 25 Kultursprachen übersetzt
worden. Die Literatur über Leben und Werk Pestalozzis
ist seit seinem Tode unüberschaubar gross geworden.
Seine geistigen Impulse haben im letzten Jahrhundert
mitgewirkt beim Aufbau der Volksschule in zahlreichen
Ländern Europas sowie in den Vereinigten Staaten von
Nordamerika. Schul- und Bildungsinstitute, die nach Pestalozzi
benannt sind, existieren auf der ganzen Welt.

Der heutige Tag ist dazu angetan, einige Gewissensfragen
zu stellen. Wie weit ist heute der berühmte Zürcher in

unserer Öffentlichkeit, aber auch bei den Lehrern - auf
allen Schulstufen, vom Kindergarten bis zur Universität -
noch bekannt? Woran denken wir, wenn der Name Pestalozzi

ausgesprochen wird? Pestalozzi - der gütige Mensch;
wir erinnern uns an das Denkmal an der Bahnhofstrasse.
Vielleicht sind noch einzelne Stationen seines Lebens
bekannt. Pestalozzi - der Vater der Armen auf dem Neuhof,
sein Dorfroman «Lienhard und Gertrud», Pestalozzi, der
Waisenvater in Stans, der Schulmeister in Burgdorf,
Pestalozzi, der Leiter des weltberühmten Instituts in Yver-
don; alle Lebensabschnitte abgeschlossen mit bittersten
Enttäuschungen.

Was wissen wir noch von der uns hinterlassenen Botschaft
Pestalozzis? So dramatisch das Leben Pestalozzis sich
auch gestaltete und so ausserordentlich bewegt dessen
geschichtlicher Hintergrund sich ausnimmt, ist es längst
an der Zeit, sich ernsthaft mit der Verwirklichung seiner

Ideen auseinanderzusetzen. Sein Werk ist - wir werden

es zeigen - von überraschender Aktualität. Was sagt
Pestalozzi unserer Zeit? Sein Zeugnis ist so vielfältig,
wie es seine Geisteskraft gewesen ist. Kritisch und
schöpferisch setzte er sich mit pädagogischen,
wirtschaftspolitischen, rechtlichen und religiösen Aufgaben
und Problemen auseinander. Parallelen zur Gegenwart

hat Walter Guyer 1975 in seinem Buch zum 100-

jährigen Bestehen des Pestalozzianums mit dem Titel
«Pestalozzi aktueller denn je» gezogen. Heinrich Roth hat 1976
den ersten von drei Bänden verfasst, die aktuelle Texte aus
den Werken Pestalozzis, übersetzt in unsere heutige Sprache,

wiedergeben.
Ich werde mich darauf beschränken, was Pestalozzi uns zu
Erziehung und Unterricht aufgegeben hat, mit unserer
Schulwirklichkeit in Beziehung zu setzen. Gestatten Sie
trotzdem einen kurzen geschichtlichen Hinweis:

Pestalozzi war Zeuge des Zusammenbruchs der alten
Eidgenossenschaft. Die gesamte Staatsautorität, gestützt
auf feudale Privilegien, war morsch geworden. Eine
jahrhundertealte Gesellschaftsform, die schon vor dem
Aufkommen des absoluten Staates bedingungslose Gültigkeit
besass, zerbrach. Die Zeit der Unterwürfigkeit des Volkes
ging zu Ende; die Demokratie begann sich abzuzeichnen.
Grundlagen für eine vollkommen neue Form des menschlichen

Zusammenlebens mussten gefunden werden.
Pestalozzi erkannte die auch für die späteren Generationen
schicksalsbestimmende Forderung, als er aussprach:
«Es ist für den sittlich, geistig und bürgerlich gesunkenen Weltteil

keine Rettung möglich als durch Erziehung, als durch die
Bildung der Menschlichkeit, als durch Menschenbildung.»

150 Jahre sind seit dem Tode Pestalozzis verflossen. Wohl
wurde über seine eindringliche Mahnung, die er an uns
richtete, sehr viel geschrieben; sie blieb jedoch über weite
Strecken auf dem Papier stehen. Man glaubte, dass die
wissenschaftliche und die fast alle Grenzen sprengende
technische Entwicklung den Menschen bessern Zeiten
entgegenführen werde. Seit einigen Jahrzehnten erkennen

wir, dass dies ein Irrglaube war, und wir stellen heute
mit Bestürzung fest, welch ungeheuer lebensgefährdende
Wendung die Entwicklung unserer Zivilisation genommen
hat. Die Forderung Pestalozzis nach Menschenbildung
erfuhr denn auch in jüngster Zeit von Philosophen wie
K. Jaspers und Staatsmännern wie z. B. W. Churchill volle
Bestätigung und erneut einen Aktualitätsbezug, der alle für
die Erziehung unserer Jugend Verantwortlichen nicht
unberührt lassen darf. Churchill stellt fest:

«Wir sehen, dass sich die Intelligenz des Menschen weitaus
rascher entfaltet, als sein Edelmut sich entwickelt. Wir sehen uns
der Stärke der Zivilisation gegenüber ohne ihre Barmherzigkeit.
Nie gab es eine Zeit, da die dem Menschen innewohnende Tu-

1

Pestalozzianum
8035 Zürich



gend einen stärkeren und zuversichtlicheren Ausdruck im
alltäglichen Leben gebraucht hätte. Der Mensch überlässt das
Feld immer mehr einer totalen Perfektionierung der Technik, die
die Welt schliesslich innerlich und äusserlich zerstören wird.»

Die ganze Pädagogik Pestalozzis stellt einen grossartigen
Versuch dar, den jungen Menschen zu menschlichem Tun
und Verhalten zu führen. An erster Stelle steht dabei die
Bildung des «Herzens», in Gemeinschaft mit ihr die Schulung

des «Kopfes» und der «Hand». Durch diese
Erziehungsweise soll jedem Menschen nicht nur dazu verholten
werden, im Leben selbständig zu bestehen und seine
physische Existenz zu sichern, sondern vor allem das Menschliche

im Menschen zu wecken und zu fördern.
Pestalozzi erkannte, dass Demokratie mündige, in
Eigenverantwortung handelnde Menschen braucht. Nur solche
vermögen sich aus Überzeugung für das Wohl des
einzelnen als auch der Gemeinschaft einzusetzen und
Verantwortung im Staate zu tragen. Menschenbildung muss
also zugleich Volksbildung sein.

«Alle Menschen ohne Unterschiede der Anlagen und der Stände
sollen zu Menschen herangebildet werden»,

schreibt Pestalozzi im «Schwanengesang». Diesen
staatspolitischen Gedanken und Auftrag Pestalozzis an die Schule

vermochte das 1832 im Kanton Zürich geschaffene
Unterrichtsgesetz zu verwirklichen. Diese erfreuliche
Feststellung führt uns zur Frage, ob denn auch das pädagogische

Gedankengut Pestalozzis in die Tat umgesetzt worden

sei. Wie weit verwirklicht unsere Schule die im Sinne
Pestalozzis geforderte Menschenbildung? Menschenbildung

kann nur durch Menschen geschehen. Zu Hause sind
es die Eltern, zu denen das Kind die naturgegebene seelische

Verbundenheit besitzt; in der Schule ist es der Lehrer,

der Geist und Gemüt des jungen Menschen zu entwik-
keln hat. Von der Persönlichkeit des Lehrers und seiner
Kunst, den gesamten Unterricht erzieherisch zu
durchdringen, aber auch von den Möglichkeiten, die ihm die
gegebenen Lehrinhalte und die Schulorganisation bieten,
hängt es ab, wie weit er menschenbildend auf Kind und
Jugendlichen einzuwirken vermag.
Pestalozzi hat für die erzieherische Tätigkeit Prioritäten
gesetzt:

Foto: H. Baumgartner

«Wenn es notwendig ist, den Geist mit Wissen zu bereichern,
den Intellekt zu erleuchten und die wahren Grundlagen der
Sittlichkeit zu erläutern, so ist es noch wichtiger, ja, es ist wirklich
unerlässlich, die Neigungen des Herzens zu leiten, zu läutern
und zu heben.»

Das Herz bildet für Pestalozzi den bildhaften Ausdruck für
«Gemüt», also für alle jene Gefühle, welche das Eingehen
positiver seelischer Bezüge zu andern Menschen bestimmen.

Sie finden ihren Ausdruck in der Liebe zum Mitmenschen,

im Mitgefühl, im Mitleid, in der Güte, Toleranz,
Rücksichtnahme, Dankbarkeit, Ehrfurcht, in der Anerkennung

ethischer Normen. Pestalozzi misst dem Individual-
wert des Menschen eine entscheidende Bedeutung zu,
allerdings niemals im Sinne eines Selbstzweckes, sondern
als Voraussetzung für das menschliche Zusammenleben
sowohl in der kleinen Gemeinschaft der Familie als auch
in der grossen der Gemeinde, des Staates, der Völker.

Wie ist es um die Gemütsbildung, der Pestalozzi vorrangige

Bedeutung beimisst, in unseren Schulen bestellt?
Welcher Platz wird ihr heute im Dreiklang der Ausbildung
von Kopf, Herz und Hand eingeräumt? Die Antwort muss
für die höheren Schulstufen leider enttäuschend ausfallen.
Wir sprechen ja von einem gebildeten Menschen vorwiegend

nur dann, wenn er über ein möglichst umfangreiches

Wissen verfügt. Die intellektuelle Schulung besitzt für
uns zweifellos erste Priorität. Wir erachten sie als
unerlässlich für die Sicherung der späteren Existenz, für den
Anschluss an höhere Schulen, für die «allgemeine
Bildung» überhaupt. Dabei vergessen wir jedoch zu leicht,
dass die Geschicke unseres Geschlechts, dass die sittliche

Kraft, die Menschlichkeit, die Pestalozzi fordert,
niemals durch eine noch so umfassende intellektuelle Ausbildung

allein bestimmt werden kann. Unsere Entscheidungen,

unser Verhalten den Mitmenschen gegenüber werden
weit mehr durch emotionale Kräfte, deren «Emporbildung»
Pestalozzi über die «Verstandesbildung» stellt, geleitet und
diktiert.

«Einseitigkeit in Erziehung und Unterricht führt», so Pestalozzi,
«zur Untergrabung und Auflösung der Gemeinkraft des
Menschen. Sie führt zum Selbstbetrug, zu grundloser Anmassung, zur
Verkennung der eigenen Schwächen und zur harten Beurteilung
der Mitmenschen.»

Es wäre nun bestimmt falsch, anzunehmen, dass aufgrund
dieser Ausführungen Wissen und Können eine untergeordnete

Bedeutung beigemessen werden sollte. Pestalozzi
war in seinen schulischen Anforderungen nicht zimperlich.
Jeder muss sich dafür einsetzen, «dass er alles werde, was
er kann, und alles entfalte, was die Natur in ihn gelegt
hat». Entscheidend ist jedoch die Frage nach dem Aus-
mass, dem Stellenwert der intellektuellen Bildung unserer
Schüler.

Bei der Festlegung der intellektuellen Anforderungen ist
der Pädagoge Pestalozzi leider zu sehr in Vergessenheit
geraten. Er mahnt:

«Es darf dem Schüler nichts gewaltsam eingetrichtert werden.
Alles muss mit Rücksicht auf den geistigen Entwicklungsstand,
auf das Fassungsvermögen des Schülers geschehen.»

Ausmass und Niveau der intellektuellen Schulung haben
sich auf die Möglichkeiten auszurichten, wie sie sich beim
Kind oder Jugendlichen vorfinden, und nicht auf Stoff-
und Anschlussprogramme, deren Kriterien vorwiegend
durch die Lehrpläne der nächsthöheren Schulstufe
bestimmt werden. Nicht diktierte Stoffkataloge und Selek-

2



tionsmechanismen haben unseren Unterricht zu bestimmen,

sondern das Kind mit seinen Fähigkeiten und
Begabungen. Am Ende aller Anschlüsse, auf der Hochschule,
tönt es überraschenderweise oft ganz anders als
vermutet: «Wir erwarten wenig Vorkenntnisse, weil wir im

Prinzip nochmals von vorne beginnen; was wir in erster
Linie fordern, ist klares Denken und Sich-ausdrücken-Kön-
nen.» Man könnte versucht sein, die Frage zu stellen, ob
dieser derart hochgespielte Anschlusszwang nach oben
vielleicht manchen nur als willkommenes Alibi dient, um
auf der eigenen Stufe nicht initiativ werden zu müssen, um
sich nicht mit der heiklen Frage des sinnvollen Ausmas-
ses des Lehrstoffes, einer vermehrten Gefühlsbildung oder
mit der Beziehung zwischen Schule und Alltagswelt
auseinandersetzen zu müssen. Die einseitige intellektuelle
Schulung führt immer mehr zur Rationalisierung des
Lernens im Bereich von Wissen und Können. Zunehmend
besteht die Gefahr, dass Leistungsmessung und Notengebung
bald mehr Zeit in Anspruch nehmen als die ganzheitliche
Förderung des Schülers, dass die Schule unter einen
dauernden Prüfungsdruck gerät. Geradezu symptomatisch für
die heutige Situation sind die in einigen Schulgemeinden
eingeführten Kurse zum speziellen Drill der Mittelschulanwärter.

Ein angemessener Umfang des Lehrstoffes sowohl in den
Hauptfächern als auch in den sog. Nebenfächern bildet
die Voraussetzung für eine Erziehung im Sinne Pestalozzis.

Es bedeutet dies keineswegs, dass dabei der Lehrstoff

nicht etwa verschieden anspruchsvolle Schwierigkeitsgrade

aufweisen dürfe. Sie sind unerlässlich, um den
unterschiedlichen intellektuellen Fähigkeiten der Schüler
gerecht zu werden.

Schon der Lehrplan für die Volksschule von 1905 spricht
im Geist Pestalozzis, wenn er fordert: «Das erzieherische
Moment steht im Vordergrund des Volksschulunterrichtes.
Stoff und Methode und alle innern und äussern Einrichtungen

des Schulbetriebes haben sich den Gesichtspunkten
der Erziehung unterzuordnen.» Dieser Auftrag wurde

bei der Revision des Lehrplanes der Primarschule sowie
bei der Abfassung der Lehrpläne für die Real- und
Oberschule wieder verbindlich festgelegt. Bei der Schaffung
der beiden neuen Zweige der Oberstufe der Volksschule
wurde denn auch bewusst versucht, den pädagogischen
Auftrag Pestalozzis nach Förderung von Herz, Kopf und
Hand des Jugendlichen zu verwirklichen. Bei der Festlegung

der intellektuellen Ausbildung wurde darnach
getrachtet, sowohl den leistungsmässigen Möglichkeiten des
Real- und Oberschülers Rechnung zu tragen, als auch die
für eine künftige Berufslehre erforderlichen Grundlagen in
einem Lehrprogramm zu vereinigen. Das primäre stoffliche
Ziel wurde darin erblickt, den Schülern Sicherheit im
elementaren sprachlichen und mathematischen Stoffbereich
zu vermitteln, wobei die grundlegenden erzieherischen
Forderungen, die der Schule aufgegeben sind, miteinbezogen

wurden. Die Leistungen an den Lehrabschlussprüfungen

zeigen, dass dieser Umfang an intellektueller
Ausbildung den spätem beruflichen Anforderungen der Schüler

gerecht zu werden vermag.
Bei einem auf das Wesentliche verpflichteten Stoffprogramm

lassen sich Unterrichtsprinzipien und -methoden
zur Anwendung bringen, welche sowohl der individuellen
Erziehung als auch der Erziehung zur Gemeinschaft in
optimaler Weise förderlich sind. Eine entsprechende
Unterrichtsgestaltung benötigt allerdings Zeit und verträgt

keine Hast. Wiederum finden wir die Bestätigung in den
Pestalozzi-Worten:

«Das Wesen der Menschlichkeit entfaltet sich nur in der Ruhe.»

Alles Drängen in der Erziehung bezeichnet er als ein «eitles

Taglöhnen an dem Luftgebäude einer Scheinkultur».
Selbstverständlich verstand Pestalozzi «Ruhe» nicht etwa
als «Immobilität» in der Erziehung. Wesentliche
Unterrichtsverfahren sind jedoch nur wirkungsvoll anwendbar,
wenn dem Schüler die erforderliche Musse bei der Arbeit
gewährt wird. Ein Beispiel einer solchen Unterrichtsführung

hält u. a. der Lehrplan der Realschule fest. Es heisst
dort:
«Die Realschule erstrebt den sichern Besitz eines guten,
den Bedürfnissen des Lebens und der beruflichen Bildung
dienenden allgemeinen Wissens, vor allem durch das Mittel

der Anschauung und der selbsttätigen Erarbeitung von
Wissens- und Lebenszusammenhängen durch Beobachtung

und Versuch.» Der Unterricht auf selbsttätiger Grundlage

will dem Schüler Gelegenheit zum eigenen Handeln,
Beobachten, Vergleichen, Erfahren und Sprechen geben.
Pestalozzi sagt:

«Langsam auf eigene Erfahrungen kommen ist besser, als schnell
Wahrheiten, die andere Leute einsehen, durch Auswendiglernen
ins Gedächtnis zu bringen und mit Worten gesättigt den freien,
aufmerksamen und forschenden Beobachtungsgeist seines eigenen

Kopfes zu verlieren.»

Foto: Pestalozzianum

3



Durch die Selbsttätigkeit wird der Jugendliche fast
unbemerkt zum selbständigen Arbeiten geführt.
Damit ist der Anfang gemacht auf dem Weg zum Selber-
lernen, zur eigenen geistigen Aktivität, zum eigenen
Handeln. Die Förderung der Selbsttätigkeit und Selbständigkeit

besitzt in unserer Zeit eine vordringliche Bedeutung.
Es gilt zu bedenken, dass der gegenwärtige Stand der
technischen Entwicklung nur noch einem kleinen Teil der
Erwerbstätigen die Chance bietet, aus eigener Initiative
geistig tätig zu sein. Unzähligen Menschen verbleibt
daher vorwiegend die Freizeit zur Erfüllung ihrer individuellen

geistigen Bedürfnisse; am spezialisierten Arbeitsplatz
kann diesen keine Rechnung getragen werden.

Ist der junge Mensch an eigenes Tun und Handeln
gewöhnt worden, so wird er viel weniger der Versuchung
erliegen, lediglich Konsument der Massenmedien und der
Vergnügungsveranstaltungen aller Art zu werden. In
diesem Zusammenhang darf in Erinnerung gerufen werden,
dass Pestalozzi auch von der Bildung der «Hand»
gesprochen hat. Der Handarbeitsunterricht, der heute nicht
mehr allein auf Handfertigkeit angelegt ist, sondern auf
eigenes Planen, Denken und Gestalten der Schüler
bedacht ist, unterstützt und ergänzt die eben ausgeführten
Erziehungsbestrebungen in besterWeise.

Selbsttätigkeit und Selbständigkeit führen - wieder auf
unseren Unterricht bezogen - die Jugendlichen zum Erlebnis

der eigenen Brauchbarkeit, das sie so dringend benötigen.

Pestalozzi fordert:
«Das Kind muss durch seinen Unterricht zum Gefühl seiner
selbst und seiner Kraft gebracht werden.»

Die Selbstbestätigung verleiht Mut und Ansporn; sie wird
nicht nur zu einer Triebfeder für die intellektuelle Arbeit,
sondern gibt auch innere Sicherheit und stärkt den Willen.
Vergleichen wir damit die vielfach eintretenden Folgen,
welche bei einer vorwiegend auf das Wort ausgerichteten,
einseitigen intellektuellen Schulung oder bei einer
Einweisung in eine intellektuell zu anspruchsvolle Schulstufe
eintreten. Es sind uns allen Schüler bekannt, die jegliches
Selbstvertrauen verloren haben, von Minderwertigkeitsgefühlen

geplagt werden, stets unsicheres Verhalten und
Ängstlichkeit zeigen und oft erst durch die Schule zu
«schwierigen» Jugendlichen werden. Eltern, Schulbehörden

und Lehrern hat es Pflicht und Aufgabe zu bedeuten,
solch bedauernswerte Schulschicksale zu verhindern.
Pestalozzi hat schon längst erkannt:

«Alles Lernen ist nicht einen Heller wert, wenn Mut und Freude
dabei verloren gehen.»

Mut und Freude bezeichnet Pestalozzi als entscheidende
Voraussetzungen für das Lernen. Wie werden diese in der
Schule geschaffen? Sicher allein durch einen Unterricht,
der ermutigend auf das Kind einzuwirken vermag. Wie wenig

wird jedoch gelobt und leider wie oft getadelt! Schule
sowie Elternhaus sollten sich darüber immer wieder ernsthaft

Rechenschaft ablegen.
Weitere Forderungen ausser Selbsttätigkeit und Selbständigkeit

an den Unterricht sind Anschauung und Lebensnähe.

Zuerst zum Prinzip der Anschauung. Pestalozzi wertet sie
als «absolutes Fundament aller Erkenntnis» und stellt
folgende, für jeden Lehrer wegleitende Zusammenhänge her:

Foto: G. Honegger

Foto: Pestalozzianum

4



«Denkschulung beginnt mit der sinnlichen Anschauung, setzt sich
naturgemäss fort in der Sprachschulung und vollendet sich im
Denken.»

Die Anschauung ist jedoch nicht nur Grundlage für die
intellektuelle Schulung des Kindes, sondern soll auch Erlebnisse

vermitteln (innere Anschauung), die den Schüler in
seinem Gemüt berühren. Das gefühlsmässige Erleben der
Natur führt erst zur echten Überzeugung, dass Natur- und
Umweltschutz dringend vonnöten sind. Die Darstellung
noch so verhängnisvoller Kreisläufe an der Wandtafel wird
beim Jugendlichen nie eine innere Anteilnahme an der
Natur auslösen wie der unmittelbar persönliche Bezug zu
Pflanze und Tier.

Foto: Pestalozzianum

Das Pestalozzische Prinzip der Anschauung ist übrigens
einer Reihe von laufenden Projekten am Pestalozzianum
zugrunde gelegt, welche die Förderung der Gemütsbildung

zum Ziel haben. Es sind dies Unterrichtseinheiten,
die dem Lehrer Hilfen bieten zur Betrachtung von
Kunstwerken im Unterricht und in den Museen von Zürich und
Winterthur. Die Themen lauten z. B.: Familie, Wohnen,
Strasse, Wasser, Nacht, Tier.
Wir erkennen gerade an diesen Beispielen deutlich, dass
die Bildung von Intellekt und Gemüt ohne Aufwendung von
viel Zeit nicht möglich ist. Soll sie zugunsten vermehrter
Wissensvermittlung geopfert werden?
So wie der Unterricht täglich Vermittler ist für die
Entwicklung der Kräfte des Denkens, des Gemüts, des Wollens

und der Phantasie, lebt der Schüler im Klassenverband

über lange Zeit hinweg in einer Lebensgemeinschaft,
in der - wie in der menschlichen Gesellschaft - soziale
Unterschiede bestehen, Auseinandersetzungen ausgetragen

werden, aber auch beglückende Erlebnisse nicht fehlen.

Das Aufeinanderhören, das Anerkennen verschiedener

Meinungen, das Einordnen der eigenen Gedanken in die
Gemeinschaft, die gegenseitige Rücksichtnahme, kurz das
soziale Verhalten kann nicht durch den «Kopf» oder durch
moralisierendes Zureden, sondern nur durch das Erlebnis
der gegenseitigen Begegnung selbst entwickelt und gefördert

werden. Gemeinschaftserziehung geschieht auch nicht
durch den üblichen Frontalunterricht, der sich lediglich im
Lehrer-Schüler-Dialog äussert. Zweifellos besteht in dieser

Beziehung ein bedeutendes Manko in unserer Schule.
Gemeinschaftserziehung bedeutet gegenseitiges
Schülergespräch. Längst ist erkannt worden, dass zur Entwicklung

der individuellen Kräfte des jungen Menschen (z. B.
der intellektuellen Fähigkeiten) Übung und wiederum
Übung erforderlich ist. Der Entwicklung des sozialen
Verhaltens bieten wir auch nicht annähernd entsprechende
Möglichkeiten. Die Schüler sind vielfach derart einseitig
und absolut auf den Lehrer eingestellt, dass sie - so
grotesk dies auch tönen mag - die gegenseitige Zusammenarbeit

erst erlernen müssen. Für den Lehrer bietet die freie
Äusserung des Jugendlichen gegenüber seinen Mitschülern

täglich reale Voraussetzungen, um gemeinschaftsför-
dernd erzieherisch tätig zu sein. Noch so wertvolle Literatur,

die dem Kind Freud und Leid zwischenmenschlicher
Beziehungen darstellt, vermag auf das effektiv praktizierte
soziale Verhalten niemals dieselbe Wirkung zu erzielen wie
die täglich persönlich erlebte Begegnung mit andern
Menschen unter bewusster Förderung der Gemeinschaftsfähigkeit

und -Willigkeit durch den Lehrer.
Ausser dem gegenseitigen Schülergespräch im Rahmen
des traditionellen Unterrichtes kennen wir besondere
Unterrichtsformen und Fachbereiche, welche die gemeinsame
Tätigkeit der Schüler besonders zu fördern vermögen. Es
sind dies z. B.: Gruppenarbeiten, Klassenlager, Arbeit in
Werkstatt und Garten, Schultheater, Beteiligung der
Jugendlichen an Arbeiten in der Gemeinde. Zum zweitenmal
müssen wir feststellen, dass der erzieherische Auftrag
Pestalozzis Zeit benötigt; soziales Verhalten kann nicht unter
Stoff- und Prüfungsdruck entwickelt werden. Stets wird
von der Schule gefordert, dass sie die Jugend auf das
spätere Leben, auf die Zukunft vorbereiten müsse. Was
wissen wir, wie die Welt in 20 bis 30 Jahren aussehen
wird? Eines jedoch können wir heute schon mit
Bestimmtheit voraussagen: Fragen des menschlichen Zu¬

Foto: Pestalozzianum

5



sammenlebens, des Verstehens gesellschaftlicher
Zusammenhänge werden in der Welt von morgen von
lebensentscheidender Bedeutung sein. Wir dürfen in der Schule
nicht mehr an dieser Tatsache vorbeisehen.
Ist das Bestreben, im jungen Menschen eine ganzheitliche
Entwicklung im Sinne Pestalozzis zu fördern, in der
Öffentlichkeit, der Wirtschaft, bei den Eltern und auch bei
den Schulbehörden wirklich verstanden worden? Die
eingetretene Rezession verrät, dass dem bei weitem nicht
überall so ist. An der Real- und Oberschule müssen wir
feststellen, dass sich die Auswahl der Lehrlinge wie vor 30
und 40 Jahren viel zu einseitig nach der intellektuellen
Schulung auszurichten beginnt. Eine solche Einstellung
wendet sich gegemdas Wohl der gesamten Jugend.
Rückwirkungen auf die Eltern sind schon deutlich festzustellen.
Sie erschweren die Schülerzuteilung zur Oberstufe und
ziehen auch die 4. bis 6. Primarklassen in Mitleidenschaft.
Die Volksschule befindet sich damit in einer sehr
kritischen Phase. Soll die Schule zu einer reinen
Nützlichkeitspädagogik, ausgerichtet allein auf die wirtschaftliche
Brauchbarkeit der Schüler, gedrängt werden, sollen der
Name einer Schule und einige Zehntelsnoten über die
Brauchbarkeit eines jungen Menschen entscheiden und
soll schliesslich das Sozialprestige bestimmter Berufsgruppen

eine Schule diskriminieren und diskreditieren können,
die sich den Grundsätzen Pestalozzis verpflichtet fühlt und
seiner Forderung nach einer harmonischen Menschenbildung

nachzukommen strebt? Die Schule, wie sie Pestalozzi

vor sich sah, ist darauf angewiesen, vom Volk und
von der Berufs- und Arbeitswelt getragen zu werden.

Nach dieser Betrachtung des Ist-Zustandes müssen wir
auch darnach fragen, ob das pädagogische Gedankengut
Pestalozzis nicht wesentliche zusätzliche Aufgaben
aufgibt, die bisher von der Schule nur teilweise oder
überhaupt nicht in Angriff genommen worden sind. Werfen wir
die unbequeme Frage auf, wie weit unsere Schule Vor-
bereitungs- und Orientierungshilfe für das spätere Leben
bedeutet.
«Leben zu lehren und nichts anderes ist der Zweck der Schule»,

sagt Pestalozzi. Unbestritten ist den Hauptfächern (Sprache,

Mathematik) im Rahmen der intellektuellen Ausbildung

die fundamentale Aufgabe übertragen, durch
Vermittlung des elementaren Wissens und der entsprechenden

Fertigkeiten auf die späteren beruflichen Anforderungen

vorzubereiten. Daneben steht jedoch immer noch eine
sehr beachtliche Stundenzahl pro Jahr für die sog. Nebenfächer

(Botanik, Zoologie, Menschenkunde, Geschichte,
Geographie, Physik, Chemie, Gesang, Turnen, Handarbeit
u. a. m.) zur Verfügung.
Gibt es nur diese und allein diese Möglichkeit, mit dem
systematischen Fächerunterricht die neben den Hauptfächern

verbleibende Unterrichtszeit zu nutzen? Fürs erste
sollte einmal überdacht werden, worin das grundsätzliche
Ziel dieses vielseitigen Angebotes zu bestehen hat. Unseres

Erachtens ist in dem zur Verfügung stehenden zeitlichen

Rahmen mit den erzieherischen und methodischen
Forderungen Pestalozzis ernst zu machen. Allerdings lässt
dieser Vorsatz nicht zu, eine möglichst differenzierte
Stoffülle zu vermitteln, möglichst viel Lehrstoff zu prüfen

und mit Noten zu quittieren, sondern es gilt Freude
und Interesse an eigener geistiger Arbeit zu wecken.
Der Schüler soll nach der Schule nicht des Lehrstoffes
überdrüssig sein, sondern eine in zunehmendem Masse
auf eigener Arbeit beruhende geistige Aufmerksamkeit be¬

halten, so dass eine aktive Auseinandersetzung mit diesen

Interessensgebieten gewährleistet bleibt. Wir sind bisher

noch nicht auf die grundsätzliche Frage eingetreten,
ob die Vermittlung der meist unzusammenhängenden
Realienfächer neben den Hauptfächern beizubehalten ist.
Ähnlich gegliederte Lehrpläne, wie wir sie heute besitzen,

wies auch die im Jahre 1773 in der Stadt Zürich
geführte Real- und Kunstschule auf. Heute stehen wir vor der
Tatsache, dass die damals äusserst bescheidenen
wissenschaftlichen Erkenntnisse ins Unermessliche gewachsen

sind. Wir können an der Volksschule lediglich noch
«Wissensminiaturen» darbieten. Sollte dieser Zustand nicht
dazu auffordern, die bisher enzyklopädisch aufgebauten,
auf Systematik bedachten Stoffpläne zu verlassen und ein
Schulprogramm zu entwickeln, das sich auf die
Lebenserscheinungen, wie sie der Schüler aus dem Alltagsleben
kennt, auf seine Interessen, Bedürfnisse und Beobachtungen

abstützt? Die Vorkenntnisse und Wahrnehmungen des
Jugendlichen wären aufzuarbeiten, auf eine höhere Be-
wusstseinsebene zu heben, begrifflich zu fassen und zu
ordnen. Der Fachunterricht würde auf diese Weise zum
Sachunterricht. An lebensnahen Themen fehlt es bei weitem

nicht. Was für eine Vielfalt von Möglichkeiten bietet
z. B. die Unterrichtseinheit «Verkehr»! Sie umfasst
Stoffbereiche aus der Physik und Technik, Geographie, Rechtskunde,

Staatsbürgerkunde, Volkswirtschaft, Umweltschutz
und der Lebens- und Sozialkunde. Niemals könnte auf alle
Belange gleichzeitig eingetreten werden. Weitere Themen
aus dem Alltagsleben, welche die Jugendlichen persönlich

berühren, von denen sie lesen und hören, die ihnen
vom Fernsehen veranschaulicht werden, sind z. B.:

- Film, Mode, Sport oder
- unsere Gesundheit, die Ernährung des Menschen und

der Menschheit, das Wasser, die Luft

- Rohstoffe unserer Erde, Energiequellen und Energieverbrauch,

Industrieländer - Agrarländer
- fremde Rassen u. a. m.i ci i lue naoocn u. ex. im.

^Modescnn^e [\YrJe
f Pi, setzt moOßw- c-

6



Foto: Condor-Film AG

Mit Leichtigkeit könnten auch lebens- und sozialkundliche,
geschichtliche und staatsbürgerliche, naturwissenschaftliche

Unterrichtseinheiten sowie weitere Themen zur
musischen Erziehung der Jugend genannt werden. Mit seiner

Aussage: «Das Leben bildet», wollte Pestalozzi die
verhängnisvolle Trennung von Schule und Alltagswelt
verhindern. Heute bestätigt die Lernpsychologie die Wichtigkeit

des ganzheitlichen, exemplarischen Lernens im
Gegensatz zu einem enzyklopädisch aufgebauten Wissen. Der
sog. thematische oder Projektunterricht ist ausserordentlich

arbeitsaufwendig und bedarf interdisziplinärer Kenntnisse.

Dem Lehrer sind daher didaktische und methodische

Hilfen anzubieten. Wir werden am Pestalozzianum
entsprechende Beispiele zur Diskussion stellen.
In unserer Betrachtung ist bis jetzt die anspruchsvolle und
vielfältige Aufgabe des Lehrers - so weit der Rahmen dieser

Ausführungen es zuliess - in erzieherischer und
unterrichtlicher Hinsicht zum Ausdruck gelangt. Ich möchte
nicht abschliessen, ohne die menschlichen Qualitäten, die
Pestalozzi im Lehrer voraussetzt und erwartet, in Erinnerung

zu rufen und mit der Lehrerbildung in Beziehung zu
setzen.

Foto: H. Baumgartner

Pestalozzi erteilte in Burgdorf einen Unterricht, der für
seine Zeit in doppelter Hinsicht als geradezu revolutionär
zu bezeichnen war. Als erster berücksichtigte er die geistige

Entwicklung des Kindes im Fortgang des Unterrichtes.

«Aller Unterricht ist also nichts anderes als die Kunst, diesem
Haschen der Natur nach ihrer eigenen Entwicklung Handbietung
zu leisten ...»
Seine zweite Leistung, die ihn weltberühmt gemacht
hat, bestand in der Entwicklung von Methoden vor
allem für den Sprach- und Rechenunterricht, die dem
Schüler das Lernen zu erleichtern und das Verständnis

zu fördern vermochten. Pestalozzi erarbeitete seine

Lehre aufgrund persönlicher Erfahrungen, die er in der
Schulstube gewonnen hatte. Minister Stapfer wollte ihm
die Leitung des helvetischen Lehrerseminars in Burgdorf
übertragen. Pestalozzi zog es jedoch vor, vorerst in der
Hintersässenschule des Lehrers Dysli zu unterrichten;
er wollte seine «Idee für bessern Volksschulunterricht...
erproben und deren Resultate heiter machen». Dieses
Verhalten Pestalozzis sollte jedem Seminarlehrer, erteile er
nun Pädagogik, Psychologie oder Methodik, zum Vorbild
gereichen. Die Theorie über Erziehung und Unterricht wird
für den angehenden Lehrer erst verständlich und fruchtbar,

wenn sie praxisbezogen ist, d. h. wenn der Dozent in
der Lage ist, seine Ausführungen mit eigenen Erfahrungen
zu durchdringen und er zu Erziehungs- und Unterrichtsfragen

aus eigenem Erleben persönlich Stellung zu
beziehen vermag.

Foto: I. Issenmann

Die hervorragenden entwicklungspsychologischen und
methodischen Erkenntnisse Pestalozzis werden für die
Lehrerbildung für alle Zeiten von Bedeutung sein. Beide
bilden jedoch nicht den Kern dessen, was Pestalozzi der
Schule gegeben hat.

«Der Unterricht ist nicht das Wesen der Erziehung. Die Liebe ist
ihr Wesen.»

«Das einzige und ewige Fundament der Bildung unserer Natur
zur Menschlichkeit ist aber die Liebe.»

Die beiden Zitate sprechen die innerste Überzeugung
Pestalozzis aus; er bringt sie nicht nur oft in seinen Werken
zum Ausdruck, sondern er lebt sie auch. Sein ganzes Le-

7



ben bedeutet ein einmaliges Zeugnis der Liebe zum
Mitmenschen.

Die Liebe zur Jugend, zu jedem einzelnen Kind, eine
unvoreingenommene, zutiefst bejahende Einstellung dem jungen

Menschen gegenüber ist die einzige echte berufliche
Grundhaltung jedes Lehrers. Diese muss aber in der
Persönlichkeit des künftigen Lehrers bereits angelegt sein.
Erst dann kann von einer Berufung zum Lehrer gesprochen
werden. Wie sollte jedoch ein junger Mensch, der erst
die Mittelschule durchlaufen hat, eine solch tief empfundene

Haltung zum Kinde besitzen? Es ist Aufgabe der Se-
minarien, diese innere Bereitschaft dem Schüler gegenüber,

diese Anteilnahme des Herzens am Schicksal der
Kinder, zu entwickeln und zu fördern. Wie ist dies möglich?
Sicher nicht durch die alleinige Vermittlung von Pädagogik

und Psychologie und durch eine Übungsschulpraxis,
die ihre Aufgabe allein in der Vermittlung methodischer
Fertigkeiten erkennt. Es muss dem angehenden Lehrer
in längeren, von erfahrenen Seminarlehrern betreuten Praktika

Gelegenheit geboten werden, mit dem Kind in eine
persönliche Verbindung zu treten, ein gegenseitiges
Vertrauen zu schaffen. Der junge Lehrer soll schon in seiner
Ausbildung erleben, worauf Pestalozzi einen seiner Lehrer
in Yverdon hingewiesen hat:

«Sie werden aus eigener Erfahrung wissen, dass grössere
Aussicht auf Erfolg besteht, wenn man ein Kind mit Güte behandelt,
als bei der Anwendung irgendeines andern Mittels. Auf diese
einfache und unleugbare Tatsache möchte ich alle Grundsätze
und alle Theorien gründen, in denen sich meine Ansichten über
die Entwicklung des Kindes offenbaren. Furcht mag viel bewirken,

und auch andere Triebkräfte mögen scheinbar Erfolg haben,
aber um den Geist anzuregen und das Herz zu bilden, ist nichts
von so dauernder Wirkung als die Zuneigung, sie ist der leichteste

Weg, höchste Ziele zu erreichen.»

Aufgrund von praktischen Beispielen und konkreten
Erfahrungen soll der Lehrer die Probleme von Jugendlichen
und die Probleme mit Jugendlichen als Begleiterscheinungen

der Entwicklung und ihrer Bedingungen erkennen können.

Durch gezielte Schülerbeobachtungen soll die Fähigkeit

entwickelt werden, auffälliges und störendes Verhalten

von Kindern nach seinen Ursachen und in seinem
Zusammenhang mit der jeweiligen Lebenssituation zu
beurteilen. Ebenso praxisverbunden soll der künftige Lehrer

auch lernen, in einer konkreten schulischen Problemsituation

geeignete Massnahmen zu planen und die Wege zu
ihrer Verwirklichung zu finden. Selbstverständlich benötigt
der Lehrer hierzu auch eine theoretische Ausbildung.
Pestalozzi sagt vom Lehrerberuf:
«Es ist kein Beruf auf Erden, der tiefere Kenntnis der Menschennatur

und grössere Fähigkeit und Gewandtheit, sie zu behandeln,

voraussetzt, als gerade der des Erziehers.»

Die theoretische Ausbildung darf jedoch stets nur eine
dienende und helfende Funktion besitzen. Lehrerbildung
ist Menschenbildung. Diese ist ohne Bezug zum
Menschen unmöglich. Jede Lehrerbildung hat das ethische
und soziale Verhalten des Seminaristen durch praxisbezogene

Tätigkeit mit dem Kind zu fördern, aber auch im
Seminarunterricht selbst das menschliche Einvernehmen mit
dem Lehrer, die gegenseitige Aufgeschlossenheit,
Wertschätzung und Zusammenarbeit, kurz den Schulgeist,
verspüren zu lassen, der Voraussetzung jeder erzieherischen
Tätigkeit ist und der als nachhaltiges Erlebnis und Vorbild

den Lehrer bei seiner späteren Berufsarbeit begleiten
sollte.
Wir haben eingangs die Frage gestellt, wie weit in
Öffentlichkeit und Lehrerschaft die Botschaft Pestalozzis noch
bekannt sei. In der Schule und den Seminarien haben seine

methodischen Erkenntnisse derart Allgemeingültigkeit
erhalten, dass wir uns oft kaum noch an deren Herkunft
erinnern. Von spätem Pädagogen vielfach nachgeahmt, je
nach Zeit- und Modeströmung verschieden abgewandelt,
sind sie trotzdem Grundregeln unseres Unterrichts
geblieben.

Der erzieherische Auftrag und die eindringlichen erzieherischen

Appelle Pestalozzis sind - ich verweise auf unsere
Lehrpläne - immer wieder festgehalten worden. Wir müssen

jedoch zugeben, dass sie heute erst zum Teil
verwirklicht worden sind. In voller Würdigung der unerlässli-
chen Notwendigkeit einer sichern, elementaren intellektuellen

Bildung muss sich die Schule die erforderliche Zeit
und Musse gönnen, um den erzieherischen Auftrag, wie
er vorstehend dargestellt worden ist, zu erfüllen. Wie viele
Diskussionen werden über den traditionellen Lehrstoff
geführt, wie wenige über die umfassende Aufgabe der
Volksschule! Bestreben wir uns, im jungen Menschen das
Menschliche bestmöglich zu entwickeln. Der Keim hierzu
muss sowohl im Elternhaus als auch in der Schule angelegt

und zur Entfaltung gebracht werden. Die Vergangenheit
allein dieses Jahrhunderts lehrt in erschütterndster

Weise, dass die Gegenwart und die Zukunft Menschen
benötigt, die im Sinne Pestalozzis erzogen worden sind:

«Unser höchstes Ziel ist nicht euer ausgebildeter Verstand, nicht
euer Können, sondern eure Menschlichkeit. Ich suche die
Erhebung des Menschen durch die Liebe. In ihrer Kraft erkenne
ich das Fundament der Bildung.»

(Einige zitierte Texte Pestalozzis sind in der heutigen Sprache
sinngemäss wiedergegeben)Foto: Comet-Photo AG

8


	...

