
Zeitschrift: Pestalozzianum : Mitteilungen des Instituts zur Förderung des Schul-
und Bildungswesens und der Pestalozziforschung

Herausgeber: Pestalozzianum

Band: 68 (1971)

Heft: 3

Heft

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pesta/ozzianum Mitteilungen des Instituts zur Förderung
des Schul- und Bildungswesens und der Pestalozzi-Forschung
Beilage zur Schweizerischen Lehrerzeitung

19. August 1971 68. Jahrgang Nummer 3

Ein Bild von Heinrich Pestalozzis Schwester Barbara

Unsere illustrationsfreudige Zeit hat in der Bild-
biografie eine neue Art von Sachbuch geschaffen. Das
18. Jahrhundert verfügte noch nicht über eine so leicht
handbare wie wenig kostspielige Reproduktionstechnik.
Doch kennt die Forschung eine überraschend grosse
Anzahl Bilder von Heinrich Pestalozzi, dazu auch
etliche von seiner Frau Anna geb. Schulthess, und ein
einziges von seinem früh erkrankten Sohn Jakob.
Enkel und Urenkel sind auch in der Reihe der Porträts
vertreten, ihre Lebensjahre fielen ja noch in die Zeit
der Fotografie.

Auffällig ist immerhin, dass von der weitern
Verwandtschaft sozusagen keine Abbildungen bekannt
sind. Es fehlen uns, was gerade vom psychologisch-
physiognomischen Standpunkt aus schade ist, die Bilder

sämtlicher Grosseltern, wie auch solche der Eltern.
Es sind daher zu suchen die Porträts des Pfarrers
Andreas Pestalozzi in Höngg und seiner Frau Anna
Dorothea Ott sowie dasjenige ihres einzigen, frühver-
storbenen Sohnes, des Arztes Joh. Baptist Pestalozzi.
Von der mütterlichen Seite wären uns willkommen die
Porträts des Arztes Hans Jakob Hotz in Wädenswil und
seiner Frau in dritter Ehe, Barbara Haab. Deren jüngstes

(17.) Kind war Susanna Hotz, welche zur Mutter
des berühmten Pädagogen bestimmt war.

Die ältesten Bilder von Heinrich Pestalozzi und seiner

Frau sind genau 200 Jahre alt. Vom Herbst 1769

an bis zum Frühjahr 1771 lebte der junge Ehemann
mit seiner Gattin in Mülligen an der Reuss, bis der
Neuhof fertiggestellt war. Das dortige Gut gehörte
einer Familie Froelich aus dem nahen Brugg; diesem
Geschlecht sollte dann auch Anna Magdalena Froelich
entstammen, die Schwiegertochter Heinrich Pestalozzis,

spätere Frau Custer. Die Zentralbibliothek Zürich
bewahrt nun drei Silhouetten auf (abgebildet in den
Pestalozzi-Blättern 1900 S. 30—32), welche Schattenrissen

gleichsehen, nach Ansicht von Konservator Dr.
G. Solar aber Radierungen sind, von einem unbekannten

Künstler.
Die drei Zürcher Silhouetten tragen die Signierung:

H. Pestalutz von Mülligen
Frau Pestalutz von Mülligen
Dr. Hotz, fils.

Damit sind die Bilder eindeutig personell und zeitlich
festgelegt, denn es gab keine andern Pestalozzi, die
jemals in Mülligen gelebt haben, als das Ehepaar Pe-
stalozzi-Schulthess. Dr. Johannes Hotz (1734—1801) ist
zudem der Vetter des zum Landbebauer werdenden
Stadtzürchers. Seine Fürsprache hat mitgeholfen, neben
derjenigen des Schultheissen Heidegger und des
bekannten Pfarrers J. C. Lavater, die gutsituierten
Schwiegereltern Schulthess zu bewegen, einer Heirat
ihrer Tochter mit dem noch sehr jugendlichen und
beruflich unfertigen Heinrich Pestalozzi zuzustimmen.

Die verwandtschaftlichen Beziehungen sowie die
Freundschaften machen zudem Vermutungen möglich,
aus welchem Anlass solche Personenbilder entstanden
sind. Vielleicht wollte das neuvermählte Paar in Mülligen

damit die Eltern Schulthess beschenken, als Er¬

Silhouette Johann Heinrich Pestalozzis

Silhouette Anna Barbara Pestalozzis

9



satz für die örtliche Trennung. Es wollte damit zugleich
dem um die Ehe verdienten Cousin des Mannes Dr. Hotz
danken. Initiator aber war möglicherweise der gute
Freund, der allmählich berühmt werdende Pfarrer am
St. Peter in Zürich, Joh. Caspar Lavater. Man könnte
sich gut denken, dass er zunächst bei Bekannten, eben
bei einem Besuche in Mülligen, erste Unterlagen für
eine Publikation gesammelt hat. Seit 1772 hat er dann,
in vier Bänden, ein illustres Werk über Physiognomik
veröffentlicht.

Obige Ausführungen waren nötig, um die
Voraussetzungen für ein Urteil über ein neues Bild aus der
Familie zu geben. Neben den Vorfahren fehlten uns
bisher auch die Geschwister, der später verschollene
Baptist, und Anna Barbara Pestalozzi (1751—1832), die
einzige Schwester des Pädagogen. Sie kam als Stütze
zu der verwandten Kaufmannsfrau Weber-Hotz in
Leipzig und vermählte sich dort 1777 mit dem Kaufmann

Gross. Ihre beiden Söhne lebten in guten
Verhältnissen, der eine als begüterter Geschäftsmann, der
andere als Jurist und 1840 bis 1848 Bürgermeister von
Leipzig.

Eine schon vor Jahren durchgeführte Nachforschung
in Leipzig nach einem Bilde von Frau Gross-Pestalozzi
hat kein Porträt von ihr zutage gebracht. Sie war vor
der Heirat eine eifrige Anhängerin von Pfarrer Lavater
und hat nach ihrer Vermählung mit ihrem geistlichen
Leiter von Leipzig aus eine Korrespondenz unterhalten.
Die Beziehung zum Nachlass Lavater in Wien brachte
kürzlich in der dortigen Nationalbibliothek eine Sil¬

houette zum Vorschein, die eindeutig zur schon bisher
bekannten Serie gehört. Wir freuen uns, damit erstmals
ein Bild von Barbara Pestalozzi um 1770 darbieten zu
können, dessen Herkunft und Bestimmung keinem
Zweifel unterliegt.

Angesichts der Signierung mit «Barbara Pestalozzi»
war noch zu untersuchen, ob nicht eine Namensschwester

gemeint sein könnte. Doch liess sich feststellen,
dass ältere Frauen dieses Mädchennamens viel früher
lebten, spätestens um 1750 gestorben sind, und jüngere
Verwandte namens Barbara sind erst nach 1783
geboren, kommen wegen der Vorliebe des 18. Jahrhunderts

für die Silhouettenkunst nicht mehr in Betracht.
Wir dürfen als gesichert annehmen, dass dieses bisher

einzige Porträt der Anna Barbara Pestalozzi im
Nachlass Lavater nach Wien kam und dort seither
aufbewahrt worden ist.

Noch sei ein Hinweis auf die physiognomische
Bedeutung der Radierungen von Heinrich und Barbara
Pestalozzi gegeben. Die Porträts der beiden Geschwister

zeigen einen auffallenden Unterschied in der
Gesichtsprägung. Man könnte vermuten, dass Heinrich
mehr seiner Mutter geglichen hat, Barbara dagegen
mehr die Züge des Vaters trug. Solange uns aber die
Unterlagen fehlen, da von keinem der Eltern eine
Darstellung bekannt ist, lassen sich keine endgültigen
Schlüsse ziehen. Die vor genau 200 Jahren gleichzeitig
entstandenen Silhouetten haben durch den Glücksfall
eines Fundes im Ausland eine erfreuliche gegenseitige
Ergänzung erfahren. Emanuel Dejung

Eine neue italienische Pestalozzi-Ausgabe

Johann Heinrich Pestalozzi, Scritti scelti, a cura di
Egle Becchi. Unione tipografico-editrice torinese (1970).
812 p., con 8 tavole.

(Classici della pedagogia; collezione diretta da Aldo
Visalberghi. Vol. I.)

In einem Band von über 800 Seiten, mit schönem
grossem Druck und ansprechendem Einband, legt Prof.
Egle Becchi in Mailand eine Auswahl von Pestalozzis
Werken vor. Von den hier aufgenommenen Schriften
ist der Stanser Brief, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt,
ein Memoire an Graf von Zinzendorf in vollem Umfang
gedruckt. Die Autorin hat sich die Mühe genommen, bei
den andern Schriften die wichtigsten Stücke
herauszuschälen, so aus Lienhard und Gertrud, dem Stanser
Brief, der Lenzburger Rede, dem Tagebuch von 1774,

den Nachforschungen; gesamthaft erscheint der
Schwanengesang, sowie als Uebersetzung aus dem Englischen
die Briefe an Greaves. Das Hauptgewicht liegt auf der
Pädagogik, anderes muss notgedrungen zurücktreten,
so das Biografische, Sozialpolitik, sittliche und physische

Erziehung und anderes, schon mit Rücksicht auf
frühere Ausgaben, um nicht der Kritik zu verfallen, es
fehle Wesentliches. Vielleicht darf man die Hoffnung
aussprechen, ein zweiter Band würde noch vermehrt
Lesestoff darbieten, der bisher in italienischer Sprache
nicht vorliegt.

Die unvermeidlich begrenzte und subjektive
Auswahl wird durch Prof. Becchi in einer gediegenen
Einleitung ergänzt. Auf 51 Seiten wird ein Lebensgang
dargestellt, mit verbindendem Gedankenweg, wobei
die auftauchenden Probleme besonders pädagogischer
Art auch mitsamt aktuellen Lösungen besprochen werden.

Ein Curriculum in Stichworten, eine vorzügliche
Bibliografie, ein Register erleichtern die Lektüre.

Die Uebersetzung hält sich, nach Angabe der
Verfasserin, ziemlich eng an Pestalozzis nicht immer leicht
lesbare Sprachform, im Sinn grösserer Echtheit statt
einer eher freien und eleganten Uebertragung. Die
Autorin besorgte selbst das Uebersetzen, mit Ausnahme
des von Virginia Cisotti betreuten Schwanengesangs.

Pestalozzi ist eine Geistesgestalt von besonderer
Reichweite seiner Interessen. Die kritische Gesamtausgabe

hat sehr viele Bereiche seiner Ideen und seines
Lebens durch Dutzende von unbekannten Schriften,
durch Tausende von Briefen erstmals zugänglich
gemacht. Das vorliegende Buch ist als hocherfreuliche
Neuerscheinung zu begrüssen, versucht es doch erfolgreich,

aus gut fundierter Kenntnis heraus, den Schweizer

Pädagogen den Lesern italienischer Sprache näher
zu bringen. Es ist dies um so schwieriger und um so

nötiger, als keine richtige italienische Biographie, mit
Darstellung aller Beziehungen zu diesem Lande,
überhaupt existiert. Père Girard hat 1960 durch Prof. Enzo
Petrini ein Lebensbild erhalten, das neue Buch sollte
auch für Pestalozzi zu einer Biographie anregen.

Auf die Anführung einiger meist unbedeutender
Druckfehler, bei Zitaten aus vielen Sprachen, möchten
wir verzichten. Nur etwa Rengger sei erwähnt, der im
Text die richtige Namensform trägt, bei S. 215 Rengerr
heisst, im Register S. 803 Benger. Hingewiesen sei auf
die vorzüglichen acht Bilder, wovon eines sozusagen
unbekannt ist: aus der spanischen Uebersetzung des
ABC der Anschauung von 1807. Bei Tafel I ist das
Porträt nicht auf 1766 zu datieren, sondern es ist um
1772 wohl für Lavaters Physiognomie geschaffen worden.

Das geistesgeschichtliche Werk von F. Delekat
ist 1928 ins Italienische übertragen worden; es ist als
Vorzug exakten Schaffens zu werten, dass Prof. Egle
Becchi auch die umgearbeitete dritte Auflage dieses
Buches in ihrer Bibliographie erwähnt. Emanuel Dejung

10



Der missbrauchte Pestalozzi
oder

War Pestalozzi antiautoritär?

Zur 225. Wiederkehr seines Geburtstages — 12. 1. 1746

In der Auseinandersetzung um die heute so lautstark
geforderte antiautoritäre Erziehung wird immer wieder

einmal auf Pestalozzi als das Ur- und Vorbild eines
antiautoritären Erziehers verwiesen. So erst vor einiger

Zeit in Stellungnahmen zu einem Vortrag über die
Frage, ob die christliche Erziehung autoritär sei. Man
beruft sich dann auf Pestalozzi und beschwört ihn als
Retter der Armen und Vater der Waisen, der in
unendlicher Liebe und Güte die Arme um seine Schützlinge

schlingt — fern aller Härte und allem Fordern
— fern jeder Autorität und allem Zwang.

Stimmt dieses Bild?
Eine zutreffende Antwort auf diese Frage ist am ehesten

von Pestalozzi selbst zu erwarten. Sie hängt aufs
engste zusammen mit dem Bilde, das P. vom
Menschen hatte, und seiner Auffassung oder Lehre vom
Menschen — von seiner Anthropologie. Sie ist niedergelegt

in seinen «Nachforschungen über den Gang der
Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts»,
einem Buche, an dem er — wie er selbst sagt — «drei
Jahre lang mit unglaublicher Mühseligkeit» (IX, 53)
schrieb und das zu den am schwersten zu lesenden
Büchern deutscher Sprache zählt.

An einer entscheidenden Stelle dieser Nachforschungen,
in dem Abschnitt «Das endliche Resultat meines

Buches», steht der bedeutungsschwere Satz: «In den
Bau der Welt taugt nur der abgeschliffene Stein.»

«Welt» meint hier in Pestalozzischer Formulierung
den «gesellschaftlichen Zustand» des Menschen, und
«Stein» den in diesem Zustand lebenden Menschen
selbst. Und nur in diesem Zustande lebt der Mensch;
denn er allein ist empirisch — real, erfahrbar wirklich.

Wir können deshalb absehen vom «Naturzustand»
und «sittlichen Zustand»; der erste ist im gesellschaftlichen

Zustand mitzudenken, wie der sittliche Zustand
in ihm als Aufgabe beschlossen liegt. Alle drei sind
für P. im Grunde nur verschiedene Weisen, den
Menschen zu sehen, und er erkennt den Zwitterstand und
die Zwiespältigkeit des Menschen und bekennt: Die
Menschheit ist «ein Geschlecht, das ebenso unvermögend

ist, in der Unschuld seiner tierischen Natur sich
zu beruhigen als in vollendeter sittlicher Reinheit auf
Erden zu leben» (VIII, 177f). Und das, obwohl der
Mensch — wieder mit P.s eigenen Worten — «ein
hohes Wunder im chaotischen Dunkel der unerforschten

Natur» ist (VIII, 94).

Was sagt Pestalozzi über diesen wirklichen
gesellschaftlichen Zustand und über den in ihm lebenden
Menschen?

Es ist immer wieder erstaunlich, ja beinahe
beklemmend, zu lesen, wie dieser grosse Liebende in
seiner unerbittlichen Wahrheitssuche und mit seinem
unbestechlichen Blick für die Wirklichkeit sich nichts
vormacht über die Natur des Menschen und die in seiner

tierischen Selbstsucht liegenden grausigen
Möglichkeiten. Diese bis an die Wurzeln gehende Unerbittlichkeit

Pestalozzischen Denkens zeigt sich auch in seiner

Kennzeichnung des gesellschaftlichen Zustands
und der in ihm lebenden Menschen.

Dieser Zustand ist «in seinem Wesen eine Fortsetzung

des Krieges aller gegen alle, der im Verderben
des Naturstandes anfängt und im gesellschaftlichen
nur die Form ändert, aber um deswillen nicht mit
weniger Leidenschaft geführt wird» (VIII, 135).

«Zutrauen und Wohlwollen ist eine Inkonsequenz
gegen das Wesen des gesellschaftlichen Zustands, und
wenn die Sicherheit irgendeiner bürgerlichen Einrichtung

darauf gebauet wird, so wird die menschliche
Tugend eine öffentliche Narrheit» (VIII, 138).

«Der gesellschaftliche Zustand ist in seinem Wesen
ein Gewaltzustand, und die Gewalt des gesellschaftlichen

Rechts ist bei allem seinen Verderben und bei
allem seinen Nachstehen hinter der gewaltlosen Mo-
ralität dennoch unendlich mehr wert als die Gewalt
der Rechtlosigkeit» (VIII, 157).

Entscheidender für die Frage nach Pestalozzis Stellung

zur Autorität in der Erziehung ist jedoch seine
Kennzeichnung des Menschen im gesellschaftlichen
Zustand.

«Die Grundstimmung des gesellschaftlichen
Menschen als solche ist wesentlich selbstsüchtig» (VIII,
163).

«Der gesellschaftliche Mensch als solcher ist weder
teilnehmend noch gerecht» (VIII, 163).

«Der Mensch bedarf der Sittlichkeit als gesellschaftliches

Wesen so wenig, als er selbiger als tierisches
Wesen fähig ist» (VIII, 171).

«Der tierische sowie der gesellschaftliche Mensch
erlaubt sich alles Unrecht, damit ihm nicht Unrecht
geschehen könne» (VIII, 130).

«Als gesellschaftlicher Mensch tue ich in allen
Verhältnissen immer alles Unrecht, damit mir nicht
Unrecht geschehen könne» (VIII, 199).

Geschieht dieses Unrechttun bewusst und in voller
Absicht? Wie eine Entschuldigung klingt folgende
Feststellung Pestalozzis:

«Der Mensch weiss es nie an sich selber, wenn er
aus Selbstsucht handelt, er dichtet sich in allem Tun
seines Lebens edlere Beweggründe an als die, so ihn
wirklich leiten» (VIII, 139).

Pestalozzi spricht von der «allgemeinen Schiefheit
des Menschen in allen bürgerlichen Verhältnissen und
ihrer allgemeinen Verhärtung im gesellschaftlichen
Zustand» (VIII, 134), die «eine Folge der inneren
Verstümmelung der Naturkräfte unseres Geschlechts» im
gesellschaftlichen Zustand sind. Er spricht von dem
«unausweichlichen Verderben, das der gesellschaftliche
Zustand über unsere tierische Natur verhängt» (VIII,
136). «Tierische Natur» bedeutet bei Pestalozzi
«Naturzustand», jenseits von gut und böse.

Die erschreckendste und schauerlichste Beschreibung
des gesellschaftlichen Menschen gibt Pestalozzi in
folgenden Sätzen:

«Der gesellschaftliche Mensch als solcher sitzt auf
dem Blut seines Instinkts und auf dem Grabe seines
Wohlwollens wie ein Mörder auf dem Blute seines
Erschlagenen; sei er gewesen, wer er wolle, der Leichnam

des Getöteten hat für ihn keinen Wert mehr; er
zählt auf ihm seinen gefundenen Beutel.

Also sorgt der gesellschaftliche Held auf dem Leichnam

des Instinkts für das gesellschaftliche Wohl und
berechnet auf dem Grab des tierischen Wohlwollens
die Finanzen des Staats.

Dieser Heldensinn des gesellschaftlichen Lebens
muss es hassen, wenn nur noch ein Schatten dieses
Wohlwollens in den Fundamenten der bürgerlichen
Einrichtungen spukt» (VIII, 135f).

Wieder etwas abgemildert:
«Es lässt sich kein gesellschaftlicher Zustand denken,

in welchem der Bürger als solcher ganz ein friedliches,
gutmütiges und wohlwollendes Geschöpf sein könnte»
(VIII, 167).

Was ist nach dieser Kennzeichnung des gesellschaftlichen

Zustandes und des in ihm lebenden Menschen
durch Pestalozzi im Hinblick auf seine Erziehung und
die Frage der Autorität zu erwarten?

11



Pestalozzi soll selbst antworten!
Er stellt zunächst einmal fest: «Das Menschengeschlecht

bildet sich durch Hemmungen» und
kennzeichnet diese Hemmungen als «ebendie, durch welche
sein tierisches Wohlwollen verloren geht» (VIII, 77).

«Tierisches Wohlwollen» ist das Kennzeichen des
Naturzustandes, in dem der Mensch weder gut und
böse, noch Recht und Unrecht kennt.

Hemmungen allein reichen aber nicht aus.
«Mein Geschlecht wird nur durch den Zwang und die

Zucht des Gesetzes zur Anerkennung des Rechts
gebracht» (VIII, 218).

Und «das Glück und die Sicherheit meines künftigen
Lebens fordert von meiner Seite standhafte
Entsagung meiner Naturfreiheit und festen Gehorsam
gegen alle Eihschränkungen meiner Lehrlingsjahre»
(VIII, 172).

Und ganz wirklichkeitsnah wird Pestalozzi mit der
Frage: «Geht ein Kind, wenn es nicht dazu gezogen
und angehalten wird, am Morgen früh an seine Arbeit
und macht ruhig und zufrieden sein Tagewerk, bis die
Sonne sich neiget und die müden Glieder sich nach
Ruhe sehnen?» (VIII, 107), aus der er im Zusammenhang

mit einigen ähnlichen Fragen die Erkenntnis
gewinnt: Der Mensch muss «von Jugend auf mit Zwang
dahin gebracht» werden, «in tausend Dingen anders
zu empfinden, zu denken und zu handeln, als der
Mensch ohne Zwang und Gewalt auf der ganzen Erde
sonst allgemein empfindet, denkt oder handelt» (VIII,
107). Dieser Gedanke ist Pestalozzi so wichtig, dass er
ihn noch einmal ausspricht: «Also ist der Mensch, was
er ist, durch den Zwang und die Mühe, durch die er
dahin gebracht wird, in seinen wesentlichen Angelegenheiten

anders zu empfinden, zu denken und zu handeln,
als er ohne Zwang und Mühe empfinden, denken und
handeln würde» und dann fortfährt: «Es ist aber offenbar,

wenn der gesellschaftliche Mensch ohne diesen
Zwang sich selbst überlassen würde, so würden alle
Bande der Welt aufgelöst, und namenloses Elend würde
wie ein Engel des Todes über der zerrütteten Erde
schweben» (VIII, 167).

Zwang also als eine unabdingbare Voraussetzung des
Lebens und seiner Erhaltung?

Jedenfalls ist das eines der Ergebnisse Pestalozzischen
Philosophierens über Mensch und Welt und über den
Gang der Natur in der Entwicklung des
Menschengeschlechts.

Was sagt demgegenüber der Erzieher Pestalozzi? Wie
handelt er?

Antwort auf diese Frage gibt Pestalozzis «Stanser
Brief» an einen Freund. Darin berichtet er über seine
Arbeit mit — ich sollte besser sagen: an —
Waisenkindern, die alle in dem Zustand waren, den «die äus-
serste Zurücksetzung der Menschennatur allgemein zu
seiner notwendigen Folge haben muss» (IX, 4). Es
waren die verlassensten und verlorensten Geschöpfe
— und Pestalozzi hatte zuzeiten ihrer achtzig in seinem
Hause und in seiner Obhut.

In diesem Briefe steht der Satz: «Ich sprach zwar
das Wort Freiheit und Gleichheit nie unter ihnen aus;
aber ich setzte sie in allem, was ihr Recht war, so

ganz in Freiheit mit mir, dass ein täglich freieres
und heitereres Atmen einen Blick und Augen erzeugte,
die nach meiner Erfahrung nur bei einer sehr liberalen
Erziehung sich also erzeugen» (IX, 18).

Pestalozzi gibt also seiner Erziehung selbst die Note
«liberal». Aber sehr bald musste er sich gegen
Vorwürfe wehren, er «gehe zu hart» (IX, 28) mit den Kindern

um. Selbst wenn man zugibt, dass diese Anschuldigung

von unvernünftigen Eltern erhoben wird, so
lassen doch andere Stellen dieses Briefes Zweifel zu
an Pestalozzis Selbsteinschätzung seiner Erziehung.

«Wo immer viele Kinder sind, da bringt die tägliche
Verwirrung auch bald die schlechteste und schwächste

Mutter dahin, dass sie Ordnung und Rechttun
unter ihnen erzwingen muss» (IX, 29).

Solcher Zwang muss nicht unbedingt schädlich und
den erzieherischen Absichten zuwider sein.

Pestalozzi schreibt: «Stille als Mittel, die Tätigkeit
zu erzielen, ist vielleicht das erste Geheimnis einer
solchen Anstalt. Die Stille, die ich forderte, wenn ich
da war und lehrte, war mir ein grosses Mittel zu meinem

Ziele, und ebenso die Festhaltung auf der körperlichen

Stellung, in der sie dasitzen mussten. Mit der
Stille brachte ich es dahin, dass kein Laut gehört
ward, ausser dem, den ich vorsprach» (IX, 23). In diesem

Zusammenhang spricht Pestalozzi davon, dass es
«unglaublich» sei, «was die Festhaltung solcher
Kleinigkeiten (wie das Stillesitzen in einer vorgeschriebenen

Haltung) dem Erzieher für Fundamente zu grossen

Zwecken gibt. Ein verwildertes Mädchen, das sich
angewöhnt, stundenlang Leib und Kopf gerade zu
tragen, und die Augen nicht herumschweifen zu lassen,
erhält bloss dadurch schon einen Vorschritt zur
sittlichen Bildung, was ohne Erfahrung niemand glauben
würde» (IX, 23).

Zwang brauchte Pestalozzi auch beim Schreibenlernen.
Er berichtet: «Sobald sie m und a konnten, so

mussten sie man schreiben, und das so lange, bis sie
das Wort in vollkommen gerader Linie und die
Buchstaben mit Richtigkeit geschrieben hatten» (IX, 40).
Und Pestalozzi fügt hinzu: «Ich war mit den
Langsamsten geduldig; aber wenn eines etwas schlechter
machte, als es dasselbe schon gemacht hatte, war ich
streng» (IX, 41f).

Selbst vor körperlicher Züchtigung scheute Pestalozzi

nicht zurück. «Wenn sich indessen Härte und
Rohheit bei den Kindern zeigte, so war ich streng und
gebrauchte körperliche Züchtigungen» (IX, 24). Allerdings

versichert er sich der Zustimmung der Kinder
zu solchen Strafen, wenn sie auf seine Frage «Wollt
ihr, dass ich euch nicht mehr abstrafe? Kann ich ohne
Ohrfeigen machen, dass ihr euch abgewöhnt, was so
lange in euch eingewurzelt ist!» antworten «Behüt mir
Gott d'Ohrfeigen!» (IX, 28). Dass der Erzieher auch
ohne körperliche Züchtigung «mit blossen Worten sich
des Geistes und Herzens einer Schar Kinder zu bemächtigen»

imstande sei und «so des Eindrucks körperlicher
Strafen» nicht bedürfe (IX, 24), das hält Pestalozzi
«bei glücklichen Kindern und in glücklicher Lage»
durchaus für möglich; «aber im Gemisch meiner ungleichen

Bettelkinder. und bei dem Bedürfnis, durch
einfache Mittel sicher und schnell auf alle zu wirken,
bei allen zu einem Ziel zu kommen, war der Eindruck
körperlicher Strafen wesentlich, und die Sorge,
dadurch das Vertrauen der Kinder zu verlieren, ist ganz
unrichtig» (IX, 24). «Vater- und Mutterstrafen machen
daher selten einen schlimmen Eindruck» (IX, 25). Und
Pestalozzi war seinen Kindern Vater und Mutter
zugleich.

Es war also doch eine recht zwanghafte Erziehung,
die Pestalozzi in Stans durchführte. Sie beruhte auf
der Einsicht: Das Kind «muss die Notwendigkeit deines
Willens nach seiner Lage und seinen Bedürfnissen fühlen,

ehe es dasselbe will» (IX, 9). Hat das Kind ein
solches Gefühl — dass nämlich alles zu seinem Besten
dient — dann bejaht es letztlich auch den Zwang.

Pestalozzi, der grosse Liebende, antiautoritär? —
Wohl kaum! Aber seine Autorität und seine Befugnis
zu zwingen, waren gegründet in seiner Liebe.

Dr. Walter Reichert

Alle wörtlichen Entlehnungen aus: Heinrich Pestalozzi,

Gesammelte Werke. Hgg. Bosshart/Dejung/Kemp-
ter/Stettbacher. Rascher Verlag, Zürich. 10 Bände.

12


	...

