Zeitschrift: Pestalozzianum : Mitteilungen des Instituts zur Forderung des Schul-
und Bildungswesens und der Pestalozziforschung

Herausgeber: Pestalozzianum
Band: 68 (1971)

Heft: 3

Heft

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

- Mitteilungen des Instituts zur Férderung
PeStaIOZZIanum des Schul- und Bildungswesens und der Pestalozzi-Forschung

Beilage zur Schweizerischen Lehrerzeitung

19. August 1971

68. Jahrgang Nummer 3

Ein Bild von Heinrich Pestalozzis Schwester Barbara

Unsere illustrationsfreudige Zeit hat in der Bild-
biografie eine neue Art von Sachbuch geschaffen. Das
18. Jahrhundert verfiigte noch nicht iiber eine so leicht
handbare wie wenig kostspielige Reproduktionstechnik.
Doch kennt die Forschung eine tberraschend grosse
Anzahl Bilder von Heinrich Pestalozzi, dazu auch
etliche von seiner Frau Anna geb. Schulthess, und ein
einziges von seinem frith erkrankten Sohn Jakob.
Enkel und Urenkel sind auch in der Reihe der Portrits
vertreten, ihre Lebensjahre fielen ja ncoch in die Zeit
der Fotografie.

Auffallig ist immerhin, dass von der weitern Ver-
wandtschaft sozusagen keine Abbildungen bekannt
sind. Es fehlen uns, was gerade vom psychologisch-
physiognomischen Standpunkt aus schade ist, die Bil-
der sémtlicher Grosseltern, wie auch solche der Eltern.
Es sind daher zu suchen die Portridts des Pfarrers
Andreas Pestalozzi in HOngg und seiner Frau Anna
Dorothea Ott sowie dasjenige ihres einzigen, frithver-
storbenen Sohnes, des Arztes Joh. Baptist Pestalozzi.
Von der miitterlichen Seite wiren uns willkommen die
Portréats des Arztes Hans Jakob Hotz in Wadenswil und
seiner Frau in dritter Ehe, Barbara Haab. Deren jiing-
stes (17.) Kind war Susanna Hotz, welche zur Mutter
des bertthmten Pddagogen bestimmt war.

Die dltesten Bilder von Heinrich Pestalozzi und sei-
ner Frau sind genau 200 Jahre alt. Vom Herbst 1769
an bis zum Frihjahr 1771 lebte der junge Ehemann
mit seiner Gattin in Milligen an der Reuss, bis der
Neuhof fertiggestellt war. Das dortige Gut gehorte
einer Familie Froelich aus dem nahen Brugg; diesem
Geschlecht sollte dann auch Anna Magdalena Froelich
entstammen, die Schwiegertochter Heinrich Pestaloz-
zis, spatere Frau Custer. Die Zentralbibliothek Ziirich
bewahrt nun drei Silhouetten auf (abgebildet in den
Pestalozzi-Bliattern 1900 S. 30—32), welche Schatten-
rissen gleichsehen, nach Ansicht von Konservator Dr.
G. Solar aber Radierungen sind, von einem unbekann-
ten Kiinstler.

Die drei Ziircher Silhouetten tragen die Signierung:

H. Pestalutz von Miilligen
Frau Pestalutz von Miilligen
Dr. Hotz, fils.

Damit sind die Bilder eindeutig personell und zeitlich
festgelegt, denn es gab keine andern Pestalozzi, die
jemals in Miilligen gelebt haben, als das Ehepaar Pe-
stalozzi-Schulthess. Dr. Johannes Hotz (1734—1801) ist
zudem der Vetter des zum Landbebauer werdenden
Stadtziirchers. Seine Fiirsprache hat mitgeholfen, neben
derjenigen des Schultheissen Heidegger und des be-
kannten Pfarrers J. C. Lavater, die gutsituierten
Schwiegereltern Schulthess zu bewegen, einer Heirat
ihrer Tochter mit dem noch sehr jugendlichen und
beruflich unfertigen Heinrich Pestalozzi zuzustimmen.

Die verwandtschaftlichen Beziehungen sowie die
Freundschaften machen zudem Vermutungen moglich,
aus welchem Anlass solche Personenbilder entstanden
sind. Vielleicht wollte das neuverméihlte Paar in Miil-
ligen damit die Eltern Schulthess beschenken, als Er-

Silhouette Johann Heinrich Pestalozzis

Silhouette Anna Barbara Pestalozzis



satz fiir die 6rtliche Trennung. Es wollte damit zugleich
dem um die Ehe verdienten Cousin des Mannes Dr. Hotz
danken. Initiator aber war mdglicherweise der gute
Freund, der allmihlich beriihmt werdende Pfarrer am
St. Peter in Zirich, Joh. Caspar Lavater. Man koénnte
sich gut denken, dass er zunichst bei Bekannten, eben
bei einem Besuche in Miilligen, erste Unterlagen fiir
eine Publikation gesammelt hat. Seit 1772 hat er dann.
in vier Binden, ein illustres Werk iliber Physiognomik
veroffentlicht.

Obige Ausfiihrungen waren nétig, um die Voraus-
setzungen flir ein Urteil iber ein meues Bild aus der
Familie zu geben. Neben den Vorfahren fehlten uns
bisher auch die Geschwister, der spiter verschollene
Baptist, und Anna Barbara Pestalozzi (1751—1832), die
einzige Schwester des Piddagogen. Sie kam als Stiitze
zu der verwandten Kaufmannsfrau Weber-Hotz in
Leipzig und verméihlte sich dort 1777 mit dem Kauf-
mann Gross. Ihre beiden S6hne lebten in guten Ver-
héltnissen, der eine als begiliterter Geschiftsmann, der
andere als Jurist und 1840 bis 1848 Bilirgermeister von
Leipzig.

Eine schon vor Jahren durchgefiihrte Nachforschung
in Leipzig nach einem Bilde von Frau Gross-Pestalozzi
hat kein Portrdt von ihr zutage gebracht. Sie war vor
der Heirat eine eifrige Anhéngerin von Pfarrer Lavater
und hat nach ihrer Vermihlung mit ihrem geistlichen
Leiter von Leipzig aus eine Korrespondenz unterhalten.
Die Beziehung zum Nachlass Lavater in Wien brachte
kiurzlich in der dortigen Nationalbibliothek eine Sil-

houette zum Vorschein, die eindeutig zur schon bisher
bekannten Serie gehort. Wir freuen uns, damit erstmals
ein Bild von Barbara Pestalozzi um 1770 darbieten zu
konnen, dessen Herkunft und Bestimmung keinem
Zweifel unterliegt.

Angesichts der Signierung mit «Barbara Pestalozzi»
war noch zu untersuchen, ob nicht eine Namensschwe-
ster gemeint sein konnte. Doch liess sich feststellen,
dass &ltere Frauen dieses Madchennamens viel frither
lebten, spitestens um 1750 gestorben sind, und jlingere
Verwandte namens Barbara sind erst nach 1783 ge-
boren, kommen wegen der Vorliebe des 18. Jahrhun-
derts fiir die Silhouettenkunst nicht mehr in Betracht.
Wir diirfen als gesichert annehmen, dass dieses bis-
her einzige Portrdt der Anna Barbara Pestalozzi im
Nachlass Lavater nach Wien kam und dort seither auf-
bewahrt worden ist.

Noch sei ein Hinweis auf die physiognomische Be-
deutung der Radierungen von Heinrich und Barbara
Pestalozzi gegeben. Die Portrits der beiden Geschwi-
ster zeigen einen auffallenden Unterschied in der
Gesichtspragung. Man konnte vermuten, dass Heinrich
mehr seiner Mutter geglichen hat, Barbara dagegen
mehr die Ziige des Vaters trug. Solange uns aber die
Unterlagen fehlen, da von keinem der Eltern eine
Darstellung bekannt ist, lassen sich keine endgiiltigen
Schliisse ziehen. Die vor genau 200 Jahren gleichzeitig
entstandenen Silhouetten haben durch den Glickstfall
eines Fundes im Ausland eine erfreuliche gegenseitige
Erginzung erfahren. Emanuel Dejung

Eine neue italienische Pestalozzi-Ausgabe

Johann Heinrich Pestalozzi, Scritti scelti, a cura di
Egle Becchi. Unione tipografico-editrice torinese (1970).
812 p., con 8 tavole.

(Classici della pedagogia; collezione diretta da Aldo
Visalberghi. Vol. 1)

In einem Band von tiber 800 Seiten, mit schonem
grossem Druck und ansprechendem Einband, legt Prof.
Egle Becchi in Mailand eine Auswahl von Pestalozzis
Werken vor. Von den hier aufgenommenen Schriften
ist der Stanser Brief, Wie Gertrud ihre Kinder lehrt,
ein Memoire an Graf von Zinzendorf in vollem Umfang
gedruckt. Die Autorin hat sich die Mithe genommen, bei
den andern Schriften die wichtigsten Stlicke heraus-
zuschélen, so aus Lienhard und Gertrud, dem Stanser
Brief, der Lenzburger Rede, dem Tagebuch von 1774,
den Nachforschungen; gesamthaft erscheint der Schwa-
nengesang, sowie als Uebersetzung aus dem Englischen
die Briefe an Greaves. Das Hauptgewicht liegt auf der
Pidagogik, anderes muss notgedrungen zuriicktreten,
so das Biografische, Sozialpolitik, sittliche und physi-
sche Erziehung und anderes, schon mit Riicksicht auf
frithere Ausgaben, um nicht der Kritik zu verfallen, es
fehle Wesentliches. Vielleicht darf man die Hoffnung
aussprechen, ein zweiter Band wiirde noch vermehrt
Lesestoff darbieten, der bisher in italienischer Sprache
nicht vorliegt.

Die unvermeidlich begrenzte und subjektive Aus-
wahl wird durch Prof. Becchi in einer gediegenen Ein-
leitung ergédnzt. Auf 51 Seiten wird ein Lebensgang
dargestellt, mit verbindendem Gedankenweg, wobei
die auftauchenden Probleme besonders pédagogischer
Art auch mitsamt aktuellen Losungen besprochen wer-
den. Ein Curriculum in Stichworten, eine vorziigliche
Bibliografie, ein Register erleichtern die Lektiire.

10

Die Uebersetzung hilt sich, nach Angabe der Ver-
fasserin, ziemlich eng an Pestalozzis nicht immer leicht
lesbare Sprachform, im Sinn grésserer Echtheit statt
einer eher freien und eleganten Uebertragung. Die
Autorin besorgte selbst das Uebersetzen, mit Ausnahme
des von Virginia Cisotti betreuten Schwanengesangs.

Pestalozzi ist eine Geistesgestalt von besonderer
Reichweite seiner Interessen. Die kritische Gesamtaus-
gabe hat sehr viele Bereiche seiner Ideen und seines
Lebens durch Dutzende von unbekannten Schriften,
durch Tausende von Briefen erstmals zugénglich ge-
macht. Das vorliegende Buch ist als hocherfreuliche
Neuerscheinung zu begriissen, versucht es doch erfolg-
reich, aus gut fundierter Kenntnis heraus, den Schwei-
zer Piadagogen den Lesern italienischer Sprache ndher
zu bringen. Es ist dies um so schwieriger und um so
notiger, als keine richtige italienische Biographie, mit
Darstellung aller Beziehungen zu diesem Lande, tiber-
haupt existiert. Pere Girard hat 1960 durch Prof. Enzo
Petrini ein Lebensbild erhalten, das neue Buch sollte
auch fiir Pestalozzi zu einer Biographie anregen.

Auf die Anfiihrung einiger meist unbedeutender
Druckfehler, bei Zitaten aus vielen Sprachen, mdchten
wir verzichten. Nur etwa Rengger sei erwéhnt, der im
Text die richtige Namensform trigt, bei S. 215 Rengerr
heisst, im Register S. 803 Benger. Hingewiesen sei auf
die vorziiglichen acht Bilder, wovon eines sozusagen
unbekannt ist: aus der spanischen Uebersetzung des
ABC der Anschauung von 1807. Bei Tafel I ist das
Portrdat nicht auf 1766 zu datieren, sondern es ist um
1772 wohl fir Lavaters Physiognomie geschaffen wor-
den. Das geistesgeschichtliche Werk von F. Delekat
ist 1928 ins Italienische iibertragen worden; es ist als
Vorzug exakten Schaffens zu werten, dass Prof. Egle
Becchi auch die umgearbeitete dritte Auflage dieses
Buches in ihrer Bibliographie erwdhnt. Emanuel Dejung



Der missbrauchte Pestalozzi

oder

War Pestalozzi antiautoritar?

Zur 225. Wiederkehr seines Geburtstages — 12. 1. 1746

In der Auseinandersetzung um die heute so lautstark
geforderte antiautoritire Erziehung wird immer wie-
der einmal auf Pestalozzi als das Ur- und Vorbild eines
antiautoritdren Erziehers verwiesen. So erst vor eini-
ger Zeit in Stellungnahmen zu einem Vortrag iiber die
Frage, ob die christliche Erziehung autoritir sei. Man
beruft sich dann auf Pestalozzi und beschwort ihn als
Retter der Armen und Vater der Waisen, der in un-
endlicher Liebe und Gilite die Arme um seine Schiitz-
linge schlingt — fern aller Hirte und allem Fordern
— fern jeder Autoritdt und allem Zwang.

Stimmt dieses Bild?

Eine zutreffende Antwort auf diese Frage ist am ehe-
sten von Pestalozzi selbst zu erwarten. Sie hidngt aufs
engste zusammen mit dem Bilde, das P. vom Men-
schen hatte, und seiner Auffassung oder Lehre vom
Menschen — von seiner Anthropologie. Sie ist nieder-
gelegt in seinen «Nachforschungen iiber den Gang der
Natur in der Entwicklung des Menschengeschlechts»,
einem Buche, an dem er — wie er selbst sagt — «drei
Jahre lang mit unglaublicher Mihseligkeit» (IX, 53)
schrieb und das zu den am schwersten zu lesenden
Biichern deutscher Sprache zahlt.

An einer entscheidenden Stelle dieser Nachforschun-
gen, in dem Abschnitt «Das endliche Resultat meines
Buches», steht der bedeutungsschwere Satz: «In den
Bau der Welt taugt nur der abgeschliffene Stein.»

«Welt» meint hier in Pestalozzischer Formulierung
den «gesellschaftlichen Zustand» des Menschen, und
«Stein» den in diesem Zustand lebenden Menschen
selbst. Und nur in diesem Zustande lebt der Mensch;
denn er allein ist empirisch — real, erfahrbar wirk-
lich. Wir koénnen deshalb absehen vom «Naturzustand»
und «sittlichen Zustand»; der erste ist im gesellschaft-
lichen Zustand mitzudenken, wie der sittliche Zustand
in ihm als Aufgabe beschlossen liegt. Alle drei sind
fir P. im Grunde nur verschiedene Weisen, den Men-
schen zu sehen, und er erkennt den Zwitterstand und
die Zwiespéltigkeit des Menschen und bekennt: Die
Menschheit ist «ein Geschlecht, das ebenso unvermo-
gend ist, in der Unschuld seiner tierischen Natur sich
zu beruhigen als in vollendeter sittlicher Reinheit auf
Erden zu leben» (VIII, 177f). Und das, obwohl der
Mensch — wieder mit P.s eigenen Worten — «ein
hohes Wunder im chaotischen Dunkel der unerforsch-
ten Natur» ist (VIII, 94).

Was sagt Pestalozzi tiber diesen wirklichen gesell-
schaftlichen Zustand und {iiber den in ihm lebenden
Menschen?

Es ist immer wieder erstaunlich, ja beinahe be-
klemmend, zu lesen, wie dieser grosse Liebende in
seiner unerbittlichen Wahrheitssuche und mit seinem
unbestechlichen Blick fiir die Wirklichkeit sich nichts
vormacht iiber die Natur des Menschen und die in sei-
ner tierischen Selbstsucht liegenden grausigen Mog-
lichkeiten. Diese bis an die Wurzeln gehende Unerbitt-
lichkeit Pestalozzischen Denkens zeigt sich auch in sei-
ner Kennzeichnung des gesellschaftlichen Zustands
und der in ihm lebenden Menschen.

Dieser Zustand ist «in seinem Wesen eine Fortset-
zung des Krieges aller gegen alle, der im Verderben
des Naturstandes anfédngt und im gesellschaftlichen
nur die Form andert, aber um deswillen nicht mit we-
niger Leidenschaft gefiihrt wird» (VIII, 135).

«Zutrauen und Wohlwollen ist eine Inkonsequenz
gegen das Wesen des gesellschaftlichen Zustands, und
wenn die Sicherheit irgendeiner biirgerlichen Einrich-
tung darauf gebauet wird, so wird die menschliche
Tugend eine 6ffentliche Narrheit» (VIII, 138).

«Der gesellschaftliche Zustand ist in seinem Wesen
ein Gewaltzustand, und die Gewalt des gesellschaft-
lichen Rechts ist bei allem seinen Verderben und bei
allem seinen Nachstehen hinter der gewaltlosen Mo-
ralitdt dennoch unendlich mehr wert als die Gewalt
der Rechtlosigkeit» (VIII, 157).

Entscheidender fiir die Frage nach Pestalozzis Stel-
lung zur Autoritdt in der Erziehung ist jedoch seine
Kennzeichnung des Menschen im gesellschaftlichen
Zustand.

«Die Grundstimmung des gesellschaftlichen Men-
schen als solche ist wesentlich selbstsiichtig» (VIII,
163).

«Der gesellschaftliche Mensch als solcher ist weder
teilnehmend noch gerecht» (VIII, 163).

«Der Mensch bedarf der Sittlichkeit als gesellschaft-
liches Wesen so wenig, als er selbiger als tierisches
Wesen fihig ist» (VIII, 171).

«Der tierische sowie der gesellschaftliche Mensch er-
laubt sich alles Unrecht, damit ihm nicht Unrecht ge-
schehen kénne» (VIII, 130).

«Als gesellschaftlicher Mensch tue ich in allen Ver-
héltnissen immer alles Unrecht, damit mir nicht Un-
recht geschehen konne» (VIII, 199).

Geschieht dieses Unrechttun bewusst und in voller
Absicht? Wie eine Entschuldigung klingt folgende
Feststellung Pestalozzis:

«Der Mensch weiss es nie an sich selber, wenn er
aus Selbstsucht handelt, er dichtet sich in allem Tun
seines Lebens edlere Beweggriinde an als die, so ihn
wirklich leiten» (VIII, 139).

Pestalozzi spricht von der «allgemeinen Schiefheit
des Menschen in allen biirgerlichen Verhiltnissen und
ihrer allgemeinen Verhértung im gesellschaftlichen Zu-
stand» (VIII, 134), die «eine Folge der inneren Ver-
stimmelung der Naturkridfte unseres Geschlechts» im
gesellschaftlichen Zustand sind. Er spricht von dem
«unausweichlichen Verderben, das der gesellschaftliche
Zustand liber unsere tierische Natur verhidngt» (VIII,
136). «Tierische Natur» bedeutet bei Pestalozzi «Natur-
zustand», jenseits von gut und bése.

Die erschreckendste und schauerlichste Beschreibung
des gesellschaftlichen Menschen gibt Pestalozzi in fol-
genden Sitzen:

«Der gesellschaftliche Mensch als solcher sitzt auf
dem Blut seines Instinkts und auf dem Grabe seines
Wohlwollens wie ein Morder auf dem Blute seines Er-
schlagenen; sei er gewesen, wer er wolle, der Leich-
nam des Getdteten hat fiir ihn keinen Wert mehr; er
z&hlt auf ihm seinen gefundenen Beutel.

Also sorgt der gesellschaftliche Held auf dem Leich-
nam des Instinkts fiir das gesellschaftliche Wohl und
berechnet auf dem Grab des tierischen Wohlwollens
die Finanzen des Staats.

Dieser Heldensinn des gesellschaftlichen Lebens
muss es hassen, wenn nur noch ein Schatten dieses
Wohlwollens in den Fundamenten der biirgerlichen
Einrichtungen spukt» (VIII, 135f).

Wieder etwas abgemildert:

«Es lésst sich kein gesellschaftlicher Zustand denken,
in welchem der Biirger als solcher ganz ein friedliches,
gutmiitiges und wohlwollendes Geschopf sein koénnte»
(VIIL, 167).

Was ist nach dieser Kennzeichnung des gesellschaft-
lichen Zustandes und des in ihm lebenden Menschen
durch Pestalozzi im Hinblick auf seine Erziehung und
die Frage der Autoritidt zu erwarten?

11



Pestalozzi soll selbst antworten!

Er stellt zunidchst einmal fest: «Das Menschen-
geschlecht bildet sich durch Hemmungen» und kenn-
zeichnet diese Hemmungen als «ebendie, durch welche
sein tierisches Wohlwollen verloren geht» (VIII, 77).

«Tierisches Wohlwollen» ist das Kennzeichen des
Naturzustandes, in dem der Mensch weder gut und
bdse, noch Recht und Unrecht kennt.

Hemmungen allein reichen aber nicht aus.

«Mein Geschlecht wird nur durch den Zwang und die
Zucht des Gesetzes zur Anerkennung des Rechts ge-
bracht» (VIII, 218).

Und «das Gliick und die Sicherheit meines kunftigen
Lebens... fordert von meiner Seite standhafte Ent-
sagung meiner Naturfreiheit und festen Gehorsam
gegen alle Einschriankungen meiner Lehrlingsjahre»
(VIII, 172).

Und ganz wirklichkeitsnah wird Pestalozzi mit der
Frage: «Geht ein Kind, wenn es nicht dazu gezogen
und angehalten wird, am Morgen frith an seine Arbeit
und macht ruhig und zufrieden sein Tagewerk, bis die
Sonne sich neiget und die miiden Glieder sich nach
Ruhe sehnen?» (VIII, 107), aus der er im Zusammen-
hang mit einigen dhnlichen Fragen die Erkenntnis ge-
winnt: Der Mensch muss «von Jugend auf mit Zwang
dahin gebracht» werden, «in tausend Dingen anders
zu empfinden, zu denken und zu handeln, als der
Mensch ohne Zwang und Gewalt auf der ganzen Erde
sonst allgemein empfindet, denkt oder handelt» (VIII,
107). Dieser Gedanke ist Pestalozzi so wichtig, dass er
ihn noch einmal ausspricht: «Also ist der Mensch, was
er ist, durch den Zwang und die Miihe, durch die er
dahin gebracht wird, in seinen wesentlichen Angelegen-
heiten anders zu empfinden, zu denken und zu handeln,
als er ohne Zwang und Miihe empfinden, denken und
handeln wiirde» und dann fortfdhrt: «Es ist aber offen-
bar, wenn der gesellschaftliche Mensch ohne diesen
Zwang sich selbst iiberlassen wiirde, so wiirden alle
Bande der Welt aufgeldst, und namenloses Elend wiirde
wie ein Engel des Todes iiber der zerriitteten Erde
schweben» (VIII, 167).

Zwang also als eine unabdingbare Voraussetzung des
Lebens und seiner Erhaltung?

Jedenfalls ist das eines der Ergebnisse Pestalozzischen
Philosophierens iiber Mensch und Welt und tber den
Gang der Natur in der Entwicklung des Menschen-
geschlechts.

Was sagt demgegeniiber der Erzieher Pestalozzi? Wie
handelt er?

Antwort auf diese Frage gibt Pestalozzis «Stanser
Brief» an einen Freund. Darin berichtet er tiber seine
Arbeit mit — ich sollte besser sagen: an — Waisen-
kindern, die alle in dem Zustand waren, den «die dus-
serste Zuriicksetzung der Menschennatur allgemein zu
seiner notwendigen Folge haben muss» (IX, 4). Es
waren die verlassensten und verlorensten Geschopfe
— und Pestalozzi hatte zuzeiten ihrer achtzig in seinem
Hause und in seiner Obhut.

In diesem Briefe steht der Satz: «Ich sprach zwar
das Wort Freiheit und Gleichheit nie unter ihnen aus;
aber ich setzte sie in allem, was ihr Recht war, so
ganz in Freiheit mit mir, ...dass ein téglich freieres
und heitereres Atmen einen Blick und Augen erzeugte,
die nach meiner Erfahrung nur bei einer sehr liberalen
Erziehung sich also erzeugen» (IX, 18).

Pestalozzi gibt also seiner Erziehung selbst die Note
«liberal». Aber sehr bald musste er sich gegen Vor-
wiirfe wehren, er «gehe zu hart» (IX, 28) mit den Kin-
dern um. Selbst wenn man zugibt, dass diese Anschul-
digung von unverniinftigen Eltern erhoben wird, so
lassen doch andere Stellen dieses Briefes Zweifel zu
an Pestalozzis Selbsteinschédtzung seiner Erziehung.

12

«Wo immer viele Kinder sind, da bringt die tdgliche
Verwirrung ... auch bald die schlechteste und schwich-
ste Mutter dahin, dass sie... Ordnung und Rechttun
unter ihnen erzwingen muss» (IX, 29).

Solcher Zwang muss nicht unbedingt schidlich und
den erzieherischen Absichten zuwider sein.

Pestalozzi schreibt: «Stille als Mittel, die Téatigkeit
zu erzielen, ist vielleicht das erste Geheimnis einer
solchen Anstalt. Die Stille, die ich forderte, wenn ich
da war und lehrte, war mir ein grosses Mittel zu mei-
nem Ziele, und ebenso die Festhaltung auf der kérper-
lichen Stellung, in der sie dasitzen mussten. Mit der
Stille brachte ich es dahin, dass... kein Laut gehort
ward, ausser dem, den ich vorsprach» (IX, 23). In die-
sem Zusammenhang spricht Pestalozzi davon, dass es
«unglaublich» sei, «was die Festhaltung solcher Klei-
nigkeiten (wie das Stillesitzen in einer vorgeschriebe-
nen Haltung) dem Erzieher fiir Fundamente zu gros-
sen Zwecken gibt. Ein verwildertes Middchen, das sich
angewoOhnt, stundenlang Leib und Kopf gerade zu tra-
gen, und die Augen nicht herumschweifen zu lassen,
erhélt bloss dadurch schon einen Vorschritt zur sitt-
lichen Bildung, was ohne Erfahrung niemand glauben
wirde» (IX, 23).

Zwang brauchte Pestalozzi auch beim Schreibenler-
nen. Er berichtet: «Sobald sie m und a konnten, so
mussten sie man schreiben, und das so lange, bis sie
das Wort in vollkommen gerader Linie und die Buch-
staben mit Richtigkeit geschrieben hatten» (IX, 40).
Und Pestalozzi figt hinzu: «Ich war mit den Lang-
samsten geduldig; aber wenn eines etwas schlechter
machte, als es dasselbe schon gemacht hatte, war ich
streng» (IX, 41f).

Selbst vor korperlicher Ziichtigung scheute Pesta-
lozzi nicht zurlick. «Wenn sich indessen Hirte und
Rohheit bei den Kindern zeigte, so war ich streng und
gebrauchte korperliche Ziichtigungen» (IX, 24). Aller-
dings versichert er sich der Zustimmung der Kinder
zu solchen Strafen, wenn sie auf seine Frage «Wollt
ihr, dass ich euch nicht mehr abstrafe? Kann ich ohne
Ohrfeigen machen, dass ihr euch abgewohnt, was so
lange in euch eingewurzelt ist!» antworten «Behiit mir
Gott d’Ohrfeigen!» (IX, 28). Dass der Erzieher auch
ohne korperliche Ziichtigung «mit blossen Worten sich
des Geistes und Herzens einer Schar Kinder zu beméch-
tigen» imstande sei und «so des Eindrucks koérperlicher
Strafen» nicht bedirfe (IX, 24), das hélt Pestalozzi
«bei gliicklichen Kindern und in gliicklicher Lage»
durchaus fiir moglich; «aber im Gemisch meiner unglei-
chen Bettelkinder... und bei dem Bediirfnis, durch
einfache Mittel sicher und schnell auf alle zu wirken,
bei allen zu einem Ziel zu kommen, war der Eindruck
korperlicher Strafen wesentlich, und die Sorge, da-
durch das Vertrauen der Kinder zu verlieren, ist ganz
unrichtig» (IX, 24). «Vater- und Mutterstrafen machen
daher selten einen schlimmen Eindruck» (IX, 25). Und
Pestalozzi war seinen Kindern Vater und Mutter zu-
gleich.

Es war also doch eine recht zwanghafte Erziehung,
die Pestalozzi in Stans durchfiihrte. Sie beruhte auf
der Einsicht: Das Kind «muss die Notwendigkeit deines
Willens nach seiner Lage und seinen Bediirfnissen fiih-
len, ehe es dasselbe will» (IX, 9). Hat das Kind ein sol-
ches Gefitihl — dass némlich alles zu seinem Besten
dient — dann bejaht es letztlich auch den Zwang.

Pestalozzi, der grosse Liebende, antiautoritir? —
Wohl kaum! Aber seine Autoritdt und seine Befugnis
zu zwingen, waren gegriindet in seiner Liebe.

Dr. Walter Reichert

Alle wortlichen Entlehnungen aus: Heinrich Pesta-
lozzi, Gesammelte Werke. Hgg. Bosshart/Dejung/Kemp-
ter/Stettbacher. Rascher Verlag, Ziirich. 10 Binde.



	...

