
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 22 (1901)

Heft: 1

Artikel: Pestalozzi, französischer Bürger

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917606

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917606
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozziblätter.
XXII. Jahrg. No. 1. Beilage zur „Schweiz, pädagog. Zeitschrift". März. 1901.

Inhalt: Pestalozzi, französischer Bürger. — Aus einem Briefe von Abr. Heussler. — PersonalnotizeD.
7. Dr. Th. Ziemssen. — Miszelle. — 22. Jahresbericht des Pestalozzistübchens 1900. — Anzeige.

Pestalozzi, französischer Bürger.
Nachstehende Arbeit bildet in ihrer ursprünglichen Veröffentlichung einen Bestandteil

der „Festgaben zu Ehren Max Büdingensdie anlässlich der Feier des siebzigsten Geburtstages

dieses meines hochverehrten Lehrers 1898 zusammengestellt wurden und im Verlage der

Wagnerschen Universitätsbuchhandlung in Innsbruck erschienen; ein Bruchstück ist in
abgekürzter Form in den Pestalozziblättern 1899 bereits zum Abdruck gekommen. Auf meinen

Wunsch, die ganze Arbeit den Pestalozziblättern einverleiben zu dürfen, hat die Verlagshandlung
in freundlichster Weise ihre Einwilligung erteilt. Hz.

Es sind zweierlei Gesichtspunkte, nach denen der Mensch seiner Zugehörigkeit
zu einem grössern Menschheitsganzen bewusst wird und in der Menschheit Stellung
nimmt. Einmal der Boden, auf dem er erwachsen ist, die Heimat, die Nationalität ;

anderseits die Gemeinsamkeit der Ideenkreise, die ihrer Natur nach international

ist, sei es nun, dass sie auf Religion und Konfession, auf Standes- und

Berufsinteressen, oder auf die allgemein humanen Gefühle und Strebungen aufbaut.
Die Art, wie der Einzelne diesen weltgeschichtlichen Gegensatz in sich

vermittelt, ist individuell bedingt, aber nicht nur durch die Einzelpersönlichkeit,
sondern auch durch die ganze Strömung der Zeit, in der wir leben ; es gibt
Zeiten, in denen das nationale Bewusstsein unwillkürlich im Vordergrund steht,

andere, in denen es fast gänzlich vor den Gefühlen geistiger Zusammengehörigkeit

zurücktritt. Diese internationale Denkart tritt besonders lebendig auf dem

religiösen Gebiete hervor und gilt hier gewissermassen als legitimirt; wer nimmt
daran Anstoss, dass dem christlichen Apostel der Unterschied zwischen Jude
und Grieche seine Bedeutung verloren? dass in der Reformation bedrängte
Glaubensgenossen aus freien Stücken Heimat und Nationalität gewechselt haben

und wer verkennt, dass es nur eine andere Konsequenz des nämlichen
Standpunktes ist, wenn die extreme Ausgestaltung des katholischen Gedankens in
den Orden und im Jesuitismus die nationalen Schranken ignorirt?

Noch nicht der nämlichen Anerkennung seiner relativen Berechtigung erfreut
sich in unserer Zeit, in welcher das nationale Bewusstsein durch die Ereignisse
des Jahrhunderts eine neue Schärfung erfahren hat, der internationale Standpunkt

auf dem Gebiete der Standes- und Berufsinteressen, und ebensowenig
derjenige, der auf den allgemeinen humanen Gefühlen und Strebungen aufbaut.

In einer Zeit, wie die unsere, ist es schwer, Erscheinungen gerecht zu

werden, die einer Kulturperiode entsprungen sind, in welcher ganz entgegengesetzte

Ideengänge die Gemüter beherrschten, das nationale Gefühl völlig
lahmgelegt, das von nationalen Schranken losgelöste Ideal der menschlichen
Glückseligkeit, das: „Seid umschlungen, Millionen! diesen Kuss der ganzen "Welt!"
Leitgedanke gerade der Edelsten war.



2

Eine solche Periode ist die Zeit der Aufklärung des 18. Jahrhunderts, mit
ihren freimaurerischen und illuminatistischen Geheimbiinden, die Zeit, in welcher

freiheitlich gesinnte schweizerische Republikaner in ihrer vertraulichen Korrespondenz

Friedrich II. „ unsern König" nannten, der Dichter der Hermannsschlacht
nichts sehnlicher wünschte als französischer Bürger zu werden.

In der Tat: die französische Revolution mit ihrem Kampf für die ewigen
Menschenrechte erweckte in ihren Anfängen, d. h. bis zum Beginn der Schreckensherrschaft,

auch im Ausland in den Herzen von Tausenden, die für Menschenwürde

schwärmten, einen Taumel der Begeisterung, der keine nationalen
Schranken mehr kannte. Und dieser begeisterten Zustimmung kam die
gesetzgebende Versammlung des in der Regeneration sich befindenden Frankreich

entgegen, indem sie unmittelbar vor ihrer eigenen Auflösung und dem Sturze
des Königtums, mitten in den Gefahren des ersten Koalitionskrieges getragen
von dem Gedanken, dass nun die Aera der Eroberungen vorüber und diejenige
der Völkerverbrüderung angebrochen sei oder wenigstens sein sollte, am
26. August. 1792 ,à dix heures du matin" einstimmig folgendem Dekret ihre
Zustimmung gab:

L'Assemblée nationale considérant que les hommes qui par leurs écrits et

par leur courage ont servi la cause de la liberté et préparé l'affranchissement
des peuples, ne peuvent être regardés comme étrangers par une nation que ses

lumières et son courage ont rendue libre;

Considérant que si cinq ans de domicile en France suffisent pour obtenir
à un étranger le titre de citoyen français, ce titre est bien plus justement dû
à ceux qui, quelque soit le sol qu'ils habitent, ont consacré leurs bras et leurs
veilles à défendre la cause des peuples contre le despotisme des rois, à bannir
les préjugés de la terre et à reculer les bornes des connaissances humaines;

Considérant que s'il n'est pas permis d'espérer que les hommes ne forment

un jour devant la loi, comme devant la nature, qu'une seule famille, une seule

association, les amis de la liberté, de la fraternité universelles n'en doivent pas
moins être chers à une nation qui a proclamé sa renonciation à toute conquête,
et son désir de fraterniser avec tous les peuples;

Considérant enfin qu'au moment où une convention nationale va fixer les

destinées de la France et préparer peut-être celles du genre humain, il appartient

à un peuple généreux et libre d'appeler toutes les lumières et de déférer
le droit de concourir à ce grand acte de raison, à des hommes qui, par leurs
sentiments, leurs écrits et leur courage, s'en sont montrés si éminemment

dignes ;

J) Wortlaut in der „Gazette Nationale ou le Moniteur universel" 1792, Nr. 241

(28. August) pag. 1020—1021. Die Namen der mit dem Bürgerrecht Beschenkten sind richtig
gestellt in J. Guillaume, Procès-verbaux du Comité de l'instruction publique do l'Assemblée

législative (Paris 1889) p. 117.



3

Déclare conférer le titre de citoyen français à Priestley1), Payne2), Ben-

thoon3), Wilberforee4), Clarkson5), Makinflosh ®), David Villiams7), Gorani8),
Anacharsis Clootz9), Compre10), Corneille Paw11), Pestalozzi, Washington12),
Hamilton13), Maddisson14), KIopfloc15), Kociusko16), Gilleers17).

I.

Die Vorgeschichte dieses Dekretes ist noch wenig aufgehellt. Sicher ist

nur, dass nicht Guadet, der den Antrag am 26. August 1792 in der Legislative
als Mitglied der „Commission extraordinaire des Douze" stellte, der ursprüngliche
Urheber desselben war, sondern Marie-Joseph Chénier, welcher im Namen
Mehrerer am 24. August der Nationalversammlung den Vorschlag machte: „que
le titre de citoyen français soit accordé à tous les philosophes étrangers qui
ont soutenu avec courage la cause de la liberté et qui ont bien mérité de

l'humanité". Die Auswahl der Namen war dann dem Comité d'instruction publique
anvertraut worden; erst in der Sitzung am 26. August kam auf eine Namsung
aus der Versammlung „le sieur Schiller, publiciste Allemand" hinzu, der auf
der Liste des Comité d'instruction nicht gestanden hatte.18)

Wie gelangte nun Pestalozzi zu der Ehre, neben einer Reihe der
bedeutendsten Staatsmänner, Philosophen, Freiheitsmänner und Dichter mit dem
französischen Bürgerrecht bedacht zu werden Sein pädagogischer Ruhm datirt
erst vom Anfang des 19. Jahrhunderts, und seine literarische Bedeutung als

Verfasser von „Lienhard und Getrud" reicht an und für sich um so weniger

1) Dr. Joseph Priestley, 1783—1804, englischer Autor religiöser, naturwissenschaftlicher
und philosophischer Werke.

2) Thomas Payne, 1737—1809, englischer, für die nordamerikanischen Freistaaten
publizistisch tätiger Schriftsteller. Verfasser des Buches The Rights of man (1791), nachher
Mitglied des französischen Nationalkonvents.

3) Jeremy Bentham, 1748—1832, englischer Rechtsgelehrter und Philosoph.
4) William Wilberforee, 1759—1833, der bekannte englische Philanthrop.
5) Thoma9 Clarkson, 1761—1846, Mitstreiter mit Wilberforee für Abschaffung des Sklavenhandels.

6) James Mackintosh, 1765—1832, englischer Rechtsgelehrter und Staatsmann.
7) David Williams aus Wales, 1738—1816.
8) Graf Joseph Gorani aus Mailand, 1744—1819, Philosoph und Revolutionär.
9; Joh. Baptist v. Cloots aus Cleve, 1755—1794, Bewunderer und Opfer der französischen

Revolution.
10) Joachim Heinrich Campe, 1746—1818.

n) Cornelius de Pauw, 1739 —1799, holländischer Philosoph, Oheim v. Anacharsis Cloots.
12) Georges Washington, 1732 —1799.
13) Alexander Hamilton, 1757 —1804, Mitbegründer der amerikanischen Freiheit.
H) James Madison, 1751—1836, der spätere Präsident der Vereinigten Staaten 1809—1817

(nicht der deutsche Dichter Matthisson
15) Friedrich Gottl. Klopstock, 1724—1803.
16) Thaddäus Kosciusko, 1746—1817, der polnische Freiheitsheld,
17) Friedrich Schiller, 1759—1805.
18) Vgl. Guillaume a. a. O. p. 116/117: Marguerite-Elie Guadet (1758—1794) war einer

der Führer der Gironde; Marie-Joseph Chénier (1764 —1811) gehörte der Bergpartei an.



4

zur Erklärung hin, als wenigstens in Frankreich nur die früheren Teile dieses

Buches durch Übersetzung bekannt geworden waren, während erst die beiden

letzten sich unmittelbar mit den sozialen Problemen befassen. Pestalozzi selbst

aber äussert sich in seinen Briefen aufs bestimmteste, dass er in keiner Weise
den Anstoss zu seiner Ernennung gegeben. Er schreibt am 24. Oktober 1792

an Bellenberg1): „Ich bin mit keinem einzigen Franzosen weder direkte noch

indirekte in Verbindung, weiss auch nicht im geringsten, was es eigentlich mit
diesem Bürgerrecht für eine Bewandtnis hat. Ich habe keinen Buchstaben von
Seiten des Nationalkonvents erhalten. Was ich von der Sache weiss, ist aus

öffentlichen Blättern und aus dem Briefe einer Freundin an eine dritte Person."

Wir sind also, bevor nähere Nachforschungen in den Akten neue Anhaltspunkte

ergehen, darauf angewiesen, zu suchen, ob sich nicht wenigstens einer

Wahrscheinlichkeit kombiniren lässt.

Vor allem kommt in betracht, dass die Liste des Comité d'instruction
binnen zwei Tagen erstellt worden ist.

Diese Liste zeigt aber das deutliche Bestreben einer Zusammenstellung
nach Ländern, deren Sympathien man berücksichtigen wollte. Zuerst kommen
7 Engländer; 1 Italiener; nachher Holland und die westdeutschen Nachbargebiete

mit 3 Namen ; 1 Schweizer — eben Pestalozzi — ; 3 Amerikaner;
1 Ostdeutscher; 1 Pole. In der Tat wäre die vollständige Übergehung der

Schweiz bei den alten Beziehungen dieses Landes zu Frankreich und den

Sympathien, die man in der einzigen europäischen Republik der Bewegung in Frankreich

zollte, eine auffällige Lücke gewesen.
Nun sahen wir bereits, dass die Einreihung Pestalozzis, welche auf Grund

seiner sozialpolitischen Reformideen, d. h. des Inhalts der letzten Teile von

„Lienhard und Gertrud" ihren ganz guten Sinn hatte, kaum von einem Franzosen

herrühren wird. Man mag sich also wohl bei schweizerischen Gesinnungsgenossen

in Paris erkundigt haben, wen man etwa für die Schweiz auf die

Liste nehmen könnte.
Und da gab es allerdings Persönlichkeiten, die mit den gegenwärtigen

Machthabern in Frankreich in so nahen Beziehungen standen, dass man in

erster Linie wohl bei ihnen Anfrage hielt, und die anderseits Pestalozzi nahe

genug standen, um bei einer Anfrage in erster Linie an ihn zu denken.

Das war Johann Kaspar Schweizer von Zürich und seine Gattin Anna
Magdalena Hess.2) Schweizer war vor seiner Übersiedlung nach Paris (1786)
ein hervorragendes Mitglied der schweizerischen Illuminaten gewesen, deren

Verbindung auch Pestalozzi angehörte;3) letzterer hatte zu jener Zeit vielfach

in Schweizers Hause verkehrt. Auch von Paris aus dauerten die freundschaft-

b Philipp Emanuel von Fellenberg (1771 —1844), der „Stifter von Flofwyl". P's. Briefe

an F. aus den Neunzigerjahren sind abgedruckt in den „Pestalozziblättern", Jahrgang 1891,

S. 22 ff.
2) Über Schweizer (1754—1811) und seine Frau (1751 —1816) vgl. David Hess, Charakterbild

v. J. Kaspar Schweizer, hgg. v. Jakob Bächtold. Berlin. Hertz 1884.

®) Pestalozziblätter 1885, S. 17.



5

lichen Beziehungen der Familie Schweizer zu Pestalozzi und seiner Frau fort.
Als im Gespräch eines Berners mit Pestalozzi von einer nach Bern verheirateten
Pariserin die Bede ist, berichtet jener einem Freunde: nl)ie Schweizer hat ihm
dieselbe bekannt gemacht".1) Es liegt nicht allzufern, bei dem „Brief einer

Freundin an eine dritte Person", durch welchen Pestalozzi zuerst von seiner

Ernennung zum französischen Bürger Kunde erhielt, an diese, soviel wir wissen»

einzige Bekannte Pestalozzis in Paris zu denken ; und es ist selbst nicht
ausgeschlossen, dass die „dritte Person" Pestalozzis eigene Gattin ist.2)

Mit schwärmerischer Begeisterung hatte Schweizer die französische

Freiheitsbewegung begrüsst. „Sein prächtiges Haus in Paris wird der Sammelplatz der

glänzendsten Gesellschaft; Schöngeister, Politiker, Staatsmänner gehen ein und

aus. Sie alle überragt Mirabeau, Schweizers intimer Freund Zu den

Gästen des Hauses gehören Bernardin de St. Pierre, Fahre d'Eglantine, der

Lustspieldichter und spätere Generalsekretär Dantons, der Dramatiker Chamfort,
Bitaubé, der Übersetzer Homers und von „Hermann und Dorothea", Graf
Gustav v. Schlabrendorf, Georg Förster, Salis-Seewis, Archenholtz ; dann die

Revolutionshelden Lafayette und Dumouriez; Barnave, der unerschrockene

Verteidiger Ludwig XVI., der verruchte Abbé d'Espagnac, Bergasse, der gefeierte
Advokat, Mary Wollstonecraft, die Verfechterin weiblicher Rechte, Anacharsis

Cloots, der berüchtigte Sprecher des Menschengeschlechtes u. s. w."3) Wohl
hatte der 10. August 1792 Schweizers Sympathie für die Revolution auf eine

harte Probe gestellt, und sein heldenhaftes Bemühen, einen Teil der Schweizergarden

zu retten, ihn in eigene Lebensgefahr gestürzt; trotzdem blieben seine

Beziehungen zu der herrschenden Partei so ungetrübt, dass er vom Nationalkonvent

1793 mit einer geheimen politischen Mission in die Schweiz betraut

wird. Man möchte beinahe daran denken, seinen eigenen Namen unter den

Erkorenen des 26. August zu suchen ; statt seiner — und wir wagen, bessere

Beiehrung vorbehalten, zu vermuten: durch ihn — ist wohl der den Franzosen

sozusagen unbekannte Pestalozzi auf die Liste gekommen.

II.
Die nächste Folgezeit nach dem 26. August 1792 war nur allzu geeignet,

die Sympathien der Ausländer für die französische Revolution abzukühlen: es

kommen die Septembermorde, der Prozess und die Hinrichtung des Königs, die

Abschaffung des Christentums, der Offensivvorstoss der Sansculottenheere über

den Rhein, die Schreckensherrschaft. Klopstock und Campe wurden von ihrem

Enthusiasmus für die Franzosen gründlich geheilt; am stärksten war der

Umschlag bei Schiller. Noch im Dezember 1792 denkt er an eine Reise nach

Paris. Er will eine Schrift zur Rettung des Königs schreiben ; aber es ist schon

zu spät dazu. Auf die Nachricht vom Tode Ludwig XVI. meldet er am 8. Febr.

*) Pestalozziblätter 1891, S. 6.

2) Wenigstens steht diese 1793 mit Frau Schweizer in direkter Korrespondenz. Pestalozziblätter

1885, S. 107.

3) Bächtold, in der Einleitung zum Leben Schweizers von Hess, S. VI ff.



6

1793 an Körner: „loh habe wirklich eine Schrift für den König schon

angefangen gehabt; aber es wurde mir nicht wohl darüber, und da liegt sie mir
nun noch da. Ich kann seit vierzehn Tagen keine französische Zeitung mehr
lesen, so ekeln diese elenden Schinderknechte mich an." Und in der Tat hat
er in der „Glocke" mit seinem „Weh denen, die den ewig Blinden —" der
französischen Revolution kein Loblied gesungen. Auch in der Schweiz hatte
die Hinrichtung Ludwigs XYI. die Stimmung, welche durch die Ahschlachtung
der Schweizergarden am 10. August und in den Septembermorden hervorgerufen

worden war, zum vollen Ausbruch gebracht; in Pestalozzis Vaterstadt
donnerte Lavater auf der Kanzel gegen die Königsmörder und Atheisten.

Von alledem ist bei Pestalozzi keine Rede. Ihm ist und bleibt die

Ernennung zum französischen Bürger ein Akt, zu welchem er steht. Prankreich
wird ihm ein zweites „Vaterland". Der Königsmord und viel Schrecklicheres,
das nachfolgte, macht ihm den Namen des Sansculottismus nicht zum Abscheu
und erstickt seine Sympathie für die französischen Volksmassen nicht.
Theoretisch bildet er seine Gedanken in einer Weise aus, dass sie nach der
kritischen, negativen Seite den radikalsten Grundsätzen, welche die Jakobiner des

Nationalkonvents praktisch zur Geltung gebracht, ebenbürtig zur Seite stehen,
und in dem politischen Treiben seiner Heimat unterstützt er das Gewicht seiner

Kundgebungen durch die Hervorhebung seines französischen Bürgerrechts. Daher
steht er auch in den letzten Jahren der alten Eidgenossenschaft gewissermassen
unter polizeilicher Aufsicht; seine Freunde selbst geben dazu Veranlassung,
damit er „keine Dummheiten" mache1) und der Eifer subalterner Beamter glaubt
nur seine Pflicht zu erfüllen, wenn er in üblicher Weise den „Jakobiner" auch

in seinem Privatleben zum schlechten Menschen zu stempeln sucht. Und wie
sehr diese Erinnerungen auch nach 1798 noch nachwirkten, wie angesichts der

Tatsache, dass Pestalozzi durch seine Opposition die gemässigten Absichten der
helvetischen Räte hinsichtlich der .Abschaffung des Zehnten durchkreuzte,
hochgebildete Männer in unserm Vaterlande ihn geradezu mit Robespierre zusammenstellten,2)

das sei hier nur angedeutet.
Ehe wir indes zur psychologischen Erklärung von Pestalozzis Verhalten

übergehen, wird es an der Zeit sein, die Aktenstücke, die uns von dem letztern
Kenntnis geben, kurz ins Auge zu fassen.

1. Pestalozzis Briefe an Fellenberg in den Neunzigerjähren. Fellenberg
hat dieselben dem von ihm veranlassten polemischen Schriftchen „Heinrich Pestalozzis

bis dahin unedirte Briefe und letzte Schicksale" (Bern 1834) als Eingang
voransetzen lassen. Sie finden sich aber ebenfalls in der Schrift v. J. B. Band-

lin, „Der Genius von Vater P." (Zürich 1846). Eine Vergleichung zeigt, dass

die von Fellenberg ausgehende Veröffentlichung die Briefe bloss im Auszug
enthält, dass auch Bandlin die Originale in der Hand gehabt haben muss und

"Vgl. z. B. „Eine Episode in Pestalozzis Leben aus dem Jahre 1794" in den Pestalozziblättern

1882, S. 25 ff.
2) Joh. Georg Müller von Schaffhausen in dem „Briefwechsel von Johannes v. Müller und-

J. G. Müller", hgg. v. E. Haug. Erster Halbband (Frauenfeld 1891), S. 154.



7

vollständigeren Abdruck darbietet, in welchem namentlich eine Anzahl Stellen

über P.'s Beziehungen zu Frankreich, die für Fellenbergs polemischen Zweck

im Jahre 1834 irrelevant waren, zum erstenmal bekannt gegeben worden sind.

Der Neudruck dieser Briefe in den Pestalozziblättern 1891 S. 22 ff. macht das

Verhältnis beider Ausgaben zu einander klar. In Betracht fallen vor allem die

drei Briefe aus dem Jahre 1792.
2. Ein Brouillon von Pestalozzis Dankschreiben an die französischen

Behörden, nach dem schon oben gegebenen Zitat aus P.'s Brief an Fellenberg
vom 24. Okt. 1792 frühestens zu Ende Oktober von Pestalozzis Hand geschrieben,

bisher nicht veröffentlicht. Ob es die endgültige Fassung des

Dankschreibens gibt, kann hierorts nicht festgestellt werden.
3. Die Schrift, welche (nach einer Kopie) unter dem Titel „ Uber die

Ursachen der französischen Revolution" durch Seyffarth im 16. Band von „Pestalozzis

sämtlichen Werken" S. 311—77 zuerst veröffentlicht worden ist. Die

„Pestalozziblätter" enthalten im Jahrgang 1888 S. 9 ff. eine Besprechung des

Verhältnissen dieser Ausgabe zu den im Niedererschen Nachlass liegenden
Bruchstücken von Pestalozzis eigener Hand und den Abdruck eines solchen
Bruchstückes. In dieser Schrift redet P. Frankreich geradezu als „Vaterland" an

(Seyffarth a. a. 0. 370—72; der scheinbare Widerspruch in der Nennung
Frankreichs S. 371 Mitte ist auf eine blosse Verschreibung zurückzuführen; es

soll an dieser Stelle heissen „Frankfurt"). — Man hat sich, schon im Pesta-
lozzischen Kreise, eifrig bemüht, die Abfassung dieser Schrift in die Zeit vor
Ludwigs XVI. Hinrichtung zu verlegen. Aber dem Titel, den ihr Pestalozzi
selbst gegeben: „Ja oder Nein, Äusserungen über die bürgerliche Stimmung
der europäischen Menschheit in den obern und untern Ständen ; von einem freien
Mann" ist von seiner eigenen Hand beigefügt: „Im Hornung 1793"; und die

Erwähnung von Joh. v. Müllers Eintritt in den kaiserlichen Dienst (Seyffarth,
a. o. 0. S. 373) bildet einen weitern Gegenbeweis: Müllers Eintritt erfolgte
unterm 12. Februar 1793 (vgl. Wachler, Gedächtnisrede auf Johannes v. Müller
(Marburg 1809, S. 19).

4. Ein Flugblatt Pestalozzis an das französische Volk, zu P.'s Lebzeiten
ebenfalls ungedruckt geblieben, veröffentlicht in den „Pestalozziblättern" 1897,
S. 22 ff. Das Original ist, und zwar in Konzept und Reinschrift, ganz von
Pestalozzis Hand. Der Inhalt der Broschüre ist volkswirtschaftlich-politischer
Natur. Pestalozzi will Frankreich angesichts der durch den ersten Koalitionskrieg
bevorstehenden Lebensmittelnot, zum staatlich organisirten Massenanbau der
Kartoffel bereden.x) Er stützt sich dabei auf einen neulich erfolgten Erlass des

Wohlfahrtsausschusses („Heilskommission"), in welchem der intensive Anbau
des Landes empfohlen |und speziell auch der Kartoffel-Kultur gedacht worden
sei. Als Abfassungszeit stellt sich aus den eingeflochtenen historischen
Angaben der Winter 1793/94 heraus. Ich zitire hier nur zwei Stellen: „Wenn
du annimmst, der Edelmut deiner Sansculotten und ihr Vaterlandsinteresse sei,

J) In der Durchführung dieses Gedankens erinnert das Schriftchen unwillkürlich an Arners
Gesetzgebung in „Lienhard und Gertrud", 4. Teil, Kap. 51 ff.



8

wie ich voraussetze, kannst du zweifeln" u. s. w. — „Vaterland! Sowie du:
aux armes! au chantier! au salpêtre! rufst, also rufe: auf zum Herdapfelbau !"

5. Anrede („Zuschrift an das französische Volk") und erster Teil der

Vorrede einer Schrift, deren Titel: „Dazwischenkunft der Menschengefühle im
Streit einiger Meinungen über das tierische, das gesellschaftliche und das

sittliche Recht unserer Natur. Von einem erwählten französischen Bürgersich
unter ganz andern Papieren (vgl. Pestalozzibl. 1883, S. 88) gefunden hat. Zeit
der Abfassung unbestimmt. Die Schrift selbst1) hat sich nicht finden lassen.

Das Manuskriptfragment von Pestalozzis Hand bildet ein Quartblatt und ist bis

jetzt noch nicht veröffentlicht. Die „Zuschrift an das französische Volk" ist für
P.'s Stellung als Bürger zweier Länder so bezeichnend, dass wir sie im Wortlaut

folgen lassen :

Vaterland

Seitdem du mich zum Bürger erwählt, lag der Traum dieses Werkes wie
dein Schicksal in meiner Seele.

Jetzt ist es vollendet, und ich lege es mit inniger Freude, unter einem

Volk, dessen Blut mit so viel Kraft für das Recht des Menschengeschlechtes

fliesst, nicht ein Fremder zu sein, auf deinen Altar.
Die Erde ist dir für dieses Blut Dank schuldig, wie ich; aber sie fragt

auch noch höhnend: oh für alles? Ich antworte getrost: ja, für alles, insofern

es die Erde auf das Recht und die Kraft des Menschengeschlechts
aufmerksam gemacht hat.

Bürger! Auch meine Väter zeigten einst diese Kraft für das Recht des

Menschengeschlechts — und heute, da ich im Vollgefühl des Dankes und der

Achtung mein Zeugnis von diesem Recht auf deinen Altar lege, gedenke ich
mit eben dem Vollgefühl des Dankes und der Achtung ihrer wie deiner!

Nach dreien Jahrhunderten hat weder innere Torheit noch äusseres Unrecht

vermocht, uns die Rechte zu rauben, die sie uns mit ihrem Blute kauften.

Dein Schicksal sei im grossen, was das ihre im kleinen. Nach vielen

Jahrhunderten möge weder innere Torheit noch äusseres Unrecht deinen Söhnen

das Menschenrecht rauben, das du ihnen mit zahllosem Tod kauftest.
Und die Stunde sei bald da, wo Helvetiens Söhne sich alle mit dir

vereinigen wie ich heute

mit inniger Liebe zu ihrer Freiheit
und mit inniger Freude über die deine

dem Recht ihrer Selbständigheit treu
und auch dir treu.

6. Äusserungen Pestalozzis über Sansculottismus und Christentum, ohne

Aufschrift, veröffentlicht in den Pestalozziblättern 1883, S. 86 ff. Pestalozzis

Handschrift; Abfassungszeit unbekannt. Der Hergang, der Pestalozzi die Feder

') Pestalozzi nennt sie auffälligerweise ein „Werk". Sollte es eine erste Redaktion der

Nachforschungen sein, die dann Pestalozzi auf den Rat Fichtes im Winter 1793/94 für
einstweilen noch zurücklegte? Vgl. Pestalozziblätter 1891, S. 26.



9

in die Hand gedrückt hat, ist folgender. In einer Gesellschaft von Wohlehrwürdigen

Herren (d. h. Geistlichen) hatte Pestalozzi eine Äusserung über den

Sansculottismus getan („ob das Christentum nicht etwan selber einer Art von
Sansculottismus günstig scheine?"), die ihm übel vermerkt wurde, nicht am

wenigsten von einem Verwandten, der ihm die Bluttaten des Jakobinismus (die

„Blutscheine") entgegenhielt Pestalozzi fasste daher am folgenden Morgen
den Entschluss, zu handen der am gestrigen Abend Anwesenden seine Äusserung

erläuternd zu rechtfertigen und fügte dieser Rechtfertigung einen Privatbrief

an seinen Vetter bei. Pestalozzi tritt in Hinblick auf den „bürgerlichen
Sansculottismns" für das ewige Recht und die echte Christlichkeit des idealen
Sozialismus ein, der arm wird um der Armen willen, — ebensowohl im Gegensatz

gegen die gewöhnliche Kirchenreligion als gegen die Ausschreitungen der

französischen Jakobiner; er vindizirt für das Christentum in seinen Tiefen eine

sozialistische Grundidee edelster Art, wie sie wohl im 18. Jahrhundert als

Grundlage desselben niemand nachzuweisen gewagt hat und wie sie

selbst in Rousseaus Vicaire Savoyard nur indirekt anklingt. Die
Schlussfolgerung seiner Darlegung ist: „Eine grosse, weit und tief verbreitete Masse

von Edelmut und teilnehmender Sorgfalt für den niedern Menschen im Land
und ein wachsames Auge gegen alles, was das Gefühl der Unschuld kränken
und den Sinn der Liebe in den niedersten Hütten ersticken könnte, ist nach

meinem Gefühl das einzige wahre Mittel, den Geist des bürgerlichen
Sansculottismus bis in seine innersten Wurzeln auszulöschen."

7. Seine „Zuschrift an die Seegemeinden1' 1795 (gedruckt in dem Sammelwerke

der Erau Zehnder-Stadlin: Pestalozzi; 1. Band, Gotha, Thienemann 1875

S. 808 if.), in der P. sich nach der Unterdrückung der freiheitlichen Bewegung
in der zürcherischen Landschaft an die Bevölkerung auf beiden Ufern des

Zürchersees wendet, trägt die Unterschrift: Pestalozzi, zürcherischer und
französischer Bürger ; und aus dem Briefwechsel zwischen Dr. Ilotze und Lavater
ist bekannt, dass Pestalozzi, als er unmittelbar vor der schweizerischen

Umwälzung im Einverständnis mit Lavater zu Stäfa sich aufhielt, um womöglich
zwischen Stadt und Land den Ausbruch eines blutigen Konflikts zu verhindern,
eine Kokarde mit der Aufschrift „hon 'patriote" trug (Pestalozziblätter 1892,
S. 54).

8. Meine Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung
des Menschengeschlechts. Zürich, Gessner 1797 ; mit nicht wesentlichen

Veränderungen wieder abgedruckt in der Cottaschen Ausgabe von P.'s sämtlichen
Schriften Bd. VII (S. 1 bis 261) 1821. Neudrucke: nach der Ausgabe von
1821 bei Seyffarth Bd. X; nach der Augabe von 1797 (mit Anfügung der

Varianten von 1821) von der Kommission für das Pestalozzistübchen in Zürich

(Zürich 1886). Dieses merkwürdige Buch bildet den Abschluss der
sozialethischen Studien Pestalozzis und die Fundamentirung und psychologische
Abklärung seiner revolutionären Gedankengänge am Ende des 18. Jahrhunderts.

9. Der Bericht J. Ii. Fischers über einen Besuch bei Pestalozzi im Dezember

1797, abgedruckt in den Pestalozziblättern 1891, S. 1 ff.



10

III.
Fassen wir, was diese Aktenstücke uns bieten, zusammen, so finden wir

einerseits recht vieles, was zu der landläufigen Vorstellung von Pestalozzi in
diametralem Gegensatz steht: seine Darlegungen in „Ja und Nein" und in „Meine
Nachforschungen" sind eine mit schonungsloser Schärfe geschriebene Aufdeckung
und Verurteilung des sozialen und politischen Unrechts, das die Regirenden an
den Völkern begangen; er erweist sich als ausgesprochenen Parteigänger der
Ideen von Freiheit und Gleichheit und als Anwalt des Landes, von welchem

aus dieser Ruf durch Europa erscholl ; er selbst greift in seiner Eigenschaft als

französischer Bürger in seiner Heimat in die politische Diskussion ein ; anderseits

freilich auch : diese seine politische Tätigkeit in der Heimat ist nicht vom
Geiste der Verhetzung, sondern vom Streben nach einer friedlichen Ausgleichung
der vorhandenen Gegensätze getragen, ist ihrer Natur nach patriotisch durch
und durch; sein französisches Bürgerrecht steht ihm nicht im Widerspruch mit
seinen Verpflichtungen gegen das angeborne Vaterland, denn die draussen neu
erstandene Freiheit ist ihm das nämliche, was einst die alten Schweizer sich

errangen, und er selbst wie die Schweiz kann darum gleichzeitig der nationalen

Selbständigkeit treu und Frankreich treu sein; mit Bezug auf sein neues Vaterland

aber ist es ihm nicht um eine Einmischung in die dortigen politischen
Verhältnisse — weder jemand zu lieb noch jemand zu leid — zu tun,
auch nicht um Erreichung irgendwelcher politischer Ziele, sondern lediglich
darum: „er könnte fähig sein, die Wahrheit, die es jetzt beherzigen
sollte, mit Erfolg zu sagen" oder, wie er sich anderswo ausdrückt, ihm auf
Grund seiner Erfahrungen „im Fache der Volksbildung Licht zu geben!"
Gewiss ein seltsames Schauspiel: ein Mann, der um seiner Menschheitsgedanken
willen die Hand derer in der seinen behält, von denen sonst „alle Welt" mit
Entsetzen sich abwendet, und der sich dadurch mit den Gedanken und Gefühlen

aller Welt in Opposition setzt; und dies ein Mann, der nichts, gar nichts wollte,
als die Verwirklichung seiner Menschheitsgedanken. Eine solche Persönlichkeit
darf nicht mit dem Masse eines Staatsmannes gemessen werden ; zum praktischen
Politiker hat die Natur Pestalozzi nicht weniger als alles versagt. Er bekennt von
sich selbst: „Ich war mit grauen Haaren noch ein Kind, aber jetzt ein tief in
mir selbst zerrüttetes Kind; ich wallte zwar auch im Sturm dieser Zeit dem

Ziele meines Lebens entgegen, aber einseitiger und irrender als ich es je tat."
So konnte nur ein Pestalozzi handeln, der, weil er nur ein Mensch sein wollte
und das Menschliche in ungewohnter Reinheit, Mannigfaltigkeit und Unmittelbarkeit

in sich wiederspiegelte, in seinem Leben so oft irrte und sich täuschte,
wie Wenige, aber durch diese seine Persönlichkeit, seinen unverwüstlichen
Glauben an die Güte der Menschennatur und einen Wagemut ohne gleichen —
„ich wusste selbst nicht, was ich tat", sagt er in einem andern Wendepunkt
seines Lebens, „aber ich wusste, was ich wollte, und das war: Tod oder

Durchführung meines Zwecks!" — schliesslich doch dazu gelangte, in grauen Haaren

Wunder zu wirken.
Dieser Zweck aber, die Verwirklichung seiner Menschheitsgedanken, ist der

Grund seiner sozialen und politischen, wie seiner pädagogischen Betätigung; er



11

hat ihren Kern und Ursprung im Eingang zu „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt"
in die Worte zusammenfasst : „Schon lange, ach seit meinen Jünglingsjahren,
wallte mein Herz, wie ein mächtiger Strom, einzig und einzig nach dem Ziel,
die Quelle des Elends zu stopfen, in das ich das Volk um, mich her
versunken sah

Der Welt dargelegt hat er diese Gedanken in aller Tiefe und Eigentümlichkeit,

in der sie ihm aufgegangen waren, in „Lienhard und Gertrud".
Die Regeneration der Menschheit muss vom Innern der Menschen selbst

ausgehen. „Die ganze Natur und die ganze Geschichte rufe dem Menschengeschlecht

zu, es solle ein jeder sich selbst versorgen, es versorge ihn niemand

und könne ihn niemand versorgen, und das beste, was man dem Menschen tun
könne, sei, dass man ihn lehre, es selber zu tun. —• Wenn es nichts als Arbeit
und Verdienst brauchte, die Armen glücklich zu machen, so würde bald geholfen
sein ; aber das ist nicht so. Bei Reichen und Armen muss das Herz in

Ordnung sein, wenn sie glücklich sein sollen, und zu diesem Zwecke kommen die
weit mehrern Menschen eher durch Not und Sorge als durch Ruhe und Frieden" x) :

auf diese Gedanken baut die Rettung des Dorfes Bonal auf ; in dem Gang
seiner Errettung ist die Regeneration des Herzogtums und diejenige der Menschheit

vorgebildet.
Wer sollte Hand anlegen, dieses Ideal zu verwirklichen?
Er hatte es selbst versucht.
Zunächst in seiner Armenschule auf dem Neuhof, wo er „wie ein Bettler

lebte, um zu lernen, Bettler wie Menschen leben zu machen".
Dann als Schriftsteller, eben in „Lienhard und Gertrud". Die Schrift-

stellerei ist ihm nicht Selbstzweck,2) nur ein ihm von der Erkenntnis seiner

Ohnmacht, auf sich altein gestellt zum Ziel seines Wollens für die Menschheit

zu gelangen, aufgedrungenes Mittel.
So ist auch alle Liebes Werbung um die Gunst der Mächtigen dieser Erde

nur ein ihm von dieser Ohnmacht aufgedrungenes Mittel zu dem nämlichen
Zweck. Er hat schon während der Ausarbeitung von „Lienhard und Gertrud"
darauf verzichtet, in den kleinen Verhältnissen seines Vaterlandes solche Hülfe
finden und fordern zu können. „Wohl hat man mir dafür von Bern eine grosse
goldene Schaumünze mit der Aufschrift civi optimo zugesandt; aber Erfahrung
lehrt mich das Wort übersetzen : dem unbrauchbaren Bürger für sein unbrauchbares

Buch!" — so schreibt er unterm 10. Dezember 1785 an Zinzendorf.3)

*) Lienhard und Gertrud, 4. Teil cap. 33; 1. Teil cap. 13.

2) Brief P.'s an Iselin v. 13. Aug. 1779: „Ich bin nicht zum Schriftsteller gebildet; mir
ist wohl, wenn ich ein Kind auf meinen Armen habe, oder ein Mensch, woher er kommt, mit
Gefühl für Menschlichkeit vor mir steht; und dann vergesse ich die arme Wahrheit,
die sich mit der Feder modeln lässt, und gehe an der Hand der lieben Natur ohne Buch
und Führer, sowie ein jeder Mann in Zwillich neben mir gehen kann, meine Strassen und
weiss so wenig von den Fusswegen und schönen Spaziergängen der Schriftsteller als ein Dorf"
junge, und für alles, was mich nicht als Bedürfnis der Menschheit interessirt, hin ich
unbekümmert und einer der unwissendsten Menschen.44

3) Der Briefwechsel P.'s mit dem Grafen Zinzendorf ist veröffentlicht in Dittes' Pädago"
gium, III. Jahrgang 1881.



12

[Jäher erwartete or denn mehr und mehr den Fortschritt nur noch „aus
den Kabinetten weiser Fürsten", d. h. des aufgeklärten Despotismus, vor allem

vom habsburg-lothringischen Kaiserhause, Joseph II. und Leopold II. Sein

ganzes Sinnen und Denken geht in der zweiten Hälfte der Achtzigerjahre dahin,
in den österreichischen Erblanden eine Stätte für Wiederaufnahme seiner
praktischen Versuche zu finden. Deutlich spricht er sich in seinem Begleitschreiben
zu einem Memoire über Berufsbildung des Volkes — es ist sein letzter Brief
an Zinzendorf vom 28. August 1790 — über diese seine persönliche Hoffnung
aus — „für den Fall, dass Se. Majestät die Ausführung eines solchen
Probeversuches belieben würden" —: „Ich wage es zu äussern, dass die Sehnsucht,
in diesem Gegenstand praktische Dienste leisten zu können, alle Wünsche meines

Lebens verschlingt und dass ich keine Laufbahn zu schwer und keine zu niedrig
achten werde, die mir zu Erzielung von Aussichten, die ich durch eine
vollendete Prüfung der Grundsätze der Berufsbildung des Volkes erreichbar sehe,

Wege bahnen werde."

Aber er hatte sich den Männern des aufgeklärten Despotismus vergeblich
an den Kopf geworfen. Zinzendorf brach die Korrespondenz mit ihm ab, und

Kaiser Leopold IL starb am 1. März 1792. Pestalozzi musste die Aussicht
verloren geben, dass die Vertreter der alten Gesellschaftsordnung zur Abwendung

gewaltsamer Revolutionen seine Reformgedanken aufgreifen werden.

„Indessen," schreibt er im November desselben Jahres an Fellenberg, „wird
Lienhard und Gertrud ein ewiges Denkmal sein, dass ich meine Kräfte erschöpft,
den reinen Aristokratismus zu retten: aber meine Bemühung fand nichts als

Undank zum Lohn, soweit, dass der gute Kaiser Leopold von Osterreich noch

in seinen letzten Tagen von mir als von einem guten Abbé de St. Pierre redete.

Kurz, wer sich nicht selbst helfen will, dem kann niemand helfen." *)

In eben dem Augenblick, in welchem Pestalozzi sich nach dieser Seite hin

endgültig enttäuscht fühlte, kam, von ihm selbst weder veranlasst, noch erwartet,
seine Ernennung zum französischen Bürger und bestätigte ihm, was ihm schon

im September dieses Jahres war geschrieben worden, „man habe einigen
Mitgliedern der National-Versammlung beigebracht, ich möchte fähig sein, dem

französischen Volke im Sturm seiner Leidenschaft die Wahrheit, die es jetzt
beherzigen sollte, mit Erfolg zu sagen."2)

Sollte er die ihm aus freien Stücken dargebotene Hand ergreifen — und

sollte er sie nicht festhalten, solange irgend eine Aussicht denkbar war, seine

Ideen dadurch zu verwirklichen?

Man kann nicht sagen, dass sich Pestalozzi bei der Nachricht aus Frankreich

besonders enthusiastisch geäussert hat. Dass es gegenüber dem Patrizier

Fellenberg nicht geschah, mag freilich seinen besondorn Grund haben. Aber

auch seinen Verwandten gegenüber hält der Plan, nun selbst nach Frankreich

1) Pestalozziblätter 1891, S. 25.

2) ib. S. 23.



13

zu gehen, nicht lauge stand. „Es ist jetzt nicht wahrscheinlich," schreibt er
1793 an eine Nichte, die ihm aus ihren Besorgnissen kein Hehl gemacht, „dass
ich nach Frankreich gehe ; und wenn ich früher oder später gehen würde, so

würde ich mich keineswegs in die Stürme der Politik hineinwagen, sondern

ruhig einige Monate schriftstellerischen Endzwecken hinter meinem Pult
abwarten und alsdann in einen stillen Winkel zur Ausarbeitung dieser Endzwecke

heimeilen; aber noch einmal, auch nur dieses ist jetzo nicht wahrscheinlich. —
Was machst Du meine Liebe? Lerne vollkommen französisch; Du musst mir
dann einmal, wenn Du gern willst, etwas übersetzen !"

Das Dankschreiben, das Pestalozzi an die französischen Behörden aufsetzte,
ist für diese zurückhaltende Stimmung charakteristisch. Von der Voraussetzung
ausgehend, dass die Franzosen von ihm höchstens durch das vor einem Dezennium
erschienene Buch „Lienhard und Gertrud" etwas näheres wissen, kommt er auf
den Erfolg dieses Buches zu sprechen; es sei derselbe ein Beleg, dass das

Buch „Wahrheit vom Volk und Wahrheit fürs Volk rede"; und dann fährt er
ebenso naiv als allem Gewäsch von dem unbrauchbaren Bürger zum Trotz mit
klarem Selbstbewusstsein fort: „Mehr zu tun und grosse Dinge, die ich suchte,

zu stände zu bringen, hinderte mich Mangel an Geld. Indessen stund meine

Tätigkeit nicht still ; meine Erfahrungen reiften in meiner Beschränktheit dahin,
dass ich Sie, Mitbürger, mit Zuversicht versichern darf: ich kann im Fach der

Volksbildung Licht geben wie niemand; und ich glaube, das Vaterland hat die
verbundenen Kenntnisse, sowie die verbundene Tätigkeit von Männern, die in

diesem Fach Erfahrung haben, notwendig, um den wahren Segen der Freiheit
den kleinen Hütten im Land rein zu verschaffen. Ich nehme desnahen die

Freiheit, den Wunsch, das Meinige zu diesem Endzweck beitragen zu können,
Ihrer Vaterlandsliebe besonders vorzutragen und mich zu diesem Endzweck
Ihrer besonderen Wohlgewogenheit zu empfehlen." Man sieht: die nämliche
innere Gewissheit, die ihn auch in der Zeit grössten Verkennung nie verliess,
dass er „in der unermesslichen Anstrengung seiner Versuche unermessliche
Wahrheit gelernt" ; man sieht, das nämliche Selbstangebot für die Verwirklichung

seiner Zwecke, wie einst gegenüber Zinzendorf: aber wie viel weniger
zudringlich, als wirke die mit Wien erlebte Enttäuschung noch nach. Es

dürfte wohl kaum einer der andern gleichzeitig mit dem französischen Bürgerrecht

Bedachten so nüchtern, so ohne Emphase für die ihm erwiesene Ehre
seinen Dank ausgesprochen haben.

IV.
Aber im Unterschied von den andern erlischt bei ihm dieser Dank nicht,

sobald in Frankreich die Dinge jene Wendung zur Schreckensherrschaft nahmen,
die der Tod des Königs inaugurirt.

Man darf nicht ausser acht lassen: der Titel eines französischen Bürgers
war ihm nicht wie den meisten derselben eine Dekoration neben bereits in seinem

') Pestalozziblätter 1885, S. 106.



14

Besitz befindlichen Dekorationen ; er war für ihn die erste grosse, ohne sein

Zutun ihm zu teil gewordene Anerkennung seines innern Wertes von Seite des

Auslandes, der Menschheit. Pestalozzi ist immer ein Mann des überwallenden
Gefühls gewesen und hat, wo er Verpflichtung des Dankos empfand, seiner
Dankbarkeit niemals Schranken gesetzt. Wir werden kaum irre gehen, wenn
wir annehmen : in diesem schrankenlosen Gefühle der Dankbarkeit, wie es seiner
Natur eigen war, liege ein erstes, gewichtiges Motiv dafür, dass Pestalozzi
auch nachher sich nicht von Prankreich, von dem Verlaufe und den Männern
der Revolution abzuwenden in Versuchung kam.

Indessen reicht dieses Moment gutmütiger Schwäche für sich allein nicht
hin, um verständlich zu machen, wie ein Pestalozzi auch in der Schreckenszeit

Parteigänger der Revolution bleiben konnte. Und in der Tat liegt der innere
Grund in seiner individuellen Eigentümlichkeit und Entwicklung, die ihm mit
Notwendigkeit eine andere Bahn weisen musste, als der Grosszahl seiner

Zeitgenossen.

Vor allem ist klarzustellen, dass die gewöhnliche Auffassung von Pestalozzis

Individualität eine einseitige ist. Man stellt sich noch den Jüngling
lediglich als ein verweichlichtes „Weiber-und Mutterkind" vor; aber wir wissen

nun, dass diese Verweichlichung der ersten Jugend in das gerade Gegenteil, in
rücksichtslose Waghalsigkeit und spartanische Abhärtung, umschlug; dass von
den Knabeujahren an schon ein tiefes Gefühl für verletztes Recht und
gekränkte Unschuld ihn gelegentlich zu kühnster Opposition gegen seine Lehrer
und Vorgesetzten trieb. Die politische Atmosphäre, in welcher Pestalozzi zum
erstenmal aus sich selbst herausging und praktisch sich mitbetätigte, war so

sehr vom Geist der Griechen und Römer durchtränkt, dass der Jüngling nicht

nur eine Zeitlang sich aufs Blut geisselte, um nötigenfalls die Qualen der Folter
standhaft ertragen zu können, sondern dass er auch für sich selbst von Taten
eines Brutus und Teil träumte.1) Man sieht in Pestalozzi mit Vorliebe die

Persönlichkeit, wie sie durch die lange Leidenszeit in Neuhof erst geworden ist
und in Stans ihre Verklärung erhalten hat, und vergisst dabei, dass Pestalozzi

nach Niederers Ausdrucke ein Mann war, in dem „alle Saiten der menschlichen

Natur tönten oder getönt hatten" ; man vergisst insbesondere, dass die Anschauungen
Rousseaus — und zwar nicht bloss die pädagogischen in „Emile" — die objektive

Grundlage zu der subjektiv autodidaktischen Entwicklung seines Geisteslebens

bilden.

Auch an ein anderes Wort Niederers — des Mannes, der Pestalozzi psychologisch

wohl am tiefsten erfasste — mag hier erinnert werden: dass nämlich

Pestalozzi „in sich, das heisst in seinem Bewusstsein, hinsichtlich dessen, was

ihn unaufhörlich trieb und bewegte, weder Vergangenheit noch Zukunft,
sondern blosse Gegenwart, dass sein inneres Leben — mit einem Wort — keine

b Vgl. Pestalozzis Zuschrift an Escher, in den Pestalozziblättern 1896, S. 12 ff., ferner
die Aufzeichnungen Hennings, Pestalozziblätter 1885, S. 62 ff., 1891 S. 52 ff. Die Selbst-

geisselung Pestalozzis ist durch Äusserungen P.'s gegen Niederer (in noch ungedruckten
Aufzeichnungen des letztern) bezeugt.



15

Geschichte hatte." Pestalozzi ist eine impulsive Natur durch und durch, die

ihren jeweiligen Gefühlen und Intuitionen rückhaltlos nachgeht; das Historischgewordene

kommt solchen Naturen kaum ernstlich, oder dann nur als Hindernis,
in betracht. Diesen subjektiv und objektiv unhistorischen Sinn teilt er mit dem

politischen und pädagogischen Propheten des 18. Jahrhunderts, mit Rousseau,

und er ist ihm gemeinsam mit dem ganzen Geistesleben der Aufklärungszeit,
welches ja, soweit es reformirend in die "Welt eingreift, dies zunächst in der

Form des aufgeklärten Despotismus getan hat. Den vollgültigen Beweis, dass

Pestalozzi auch hierin ein Kind seiner Zeit war, liefert „Lienhard und Gertrud",
eben das Buch, in welchem Pestalozzi darzutun bestrebt war, die Regeneration
der Menschheit müsse von innen heraus, von unten herauf vor sich gehen. In
scharfem Kontrast zu diesem Grundgedanken erscheint das Dorf Bonal gewisser-
massen nur als Objekt und Material für die menschenbeglückenden Ideen des

Erbherrn Arner, der mit Hülfe des Pfarrers und nachher auch Glüphis und des

Baumwollenmeyers den Leuten von Bonal seinen Willen in einer Weise

aufzwingt, die zwar stets aus den edelsten Motiven und einer fast übernatürlichen
Kenntnis des wahren Sachverhalts hervorgeht, aber doch in den einzelnen

Tathandlungen eine ganze Reihe despotischer Willkürlichkeiten aufweist, nur eben,

dass in ihm ausnahmsweise einmal statt eines menschenbedrückenden ein

menschenbeglückender Erbherr auftritt1) — genau wie das damals die Signatur der

fürstlichen Intentionen auf den Tronen Europas im Gegensatz zur Vergangenheit

wor.
Nun kann man freilich mit Fug und Recht sagen: „es handelt sich in

„Lienbard und Gertrud" nicht um den bereits errungenen Idealzustand, der die

Selbstregirung und Selbstveredlungskraft des Volkes ermöglicht und zur Grundlage

hat, sondern um die Erziehung des Volkes zu diesem Idealzustand.
Erziehung setzt aber immer Bevormundung voraus." Aber gilt dies nicht auch

bezüglich der Erscheinungsform des aufgeklärten Despotismus in der
Weltgeschichte? Fand nicht auch dieser genau in solcher Begründung die Rechtfertigung

der von ihm begangenen Rücksichtslosigkeiten gegen das bürgerliche Recht
der von ihm beherrschten Völker?

Und noch mehr. Als alle die Einzelformen aufgeklärter und wohlwollender
Fürsten sich ohnmächtig erwiesen, im grossen und ganzen der verrotteten
Zustände Wandel zu schaffen; als infolge der unzureichenden Reformen und in
ihren Fussstapfen die Revolution hereinbrach: was wollten, was verkündeten
gerade die fanatischen Führer derselben als ihr Ziel? Die Ideale von Völkerglück

und Menschentugend, die sie aus dem Altertum und bei Rousseau
geschöpft, mit unerbittlicher Hand der Verwirklichung entgegenzuführen! Und
was taten sie anders als im grossen das nämliche, was die Fürsten der
Aufklärung vor ihnen im kleinen getan? Mit der Macht, die in ihren Händen war,

*) Auch die Zeitgenossen haben diesen Kontrast zwischen Idee und I>urohführung in L.
und G. schon herausgefühlt; vgl. Pestalozziblätter 1895, S. 25 ff., S. 48 ff. Das Problem ist
eingehend behandelt in der neuen Ausgabe von Lienhard und Gertrud I. und 2. Teil,
herausgegeben von der Kommission für das Pestalozzistübchen (Zürich, Schulthess 1896) S. 500—510.



16

obue Rücksicht auf das historische Recht zwangen sie der Nation ihre Ideale

auf, und unbekümmert um Wohl oder Wehe der gegenwärtigen Generation
führten sie einen Kampf auf Leben und Tod gegen alle entgegenstehenden
Interessen im eigenen Land und nach aussen gegen halb Europa. Der Unterschied
zwischen den Taten des Despotismus, auch des aufgeklärten, und dem
revolutionären Terrorismus ist nur ein gradueller, nicht ein grundsätzlicher; und

am allerwenigsten konnte sich Pestalozzi dieser Einsicht verschliessen, dessen

ganzes Sinnen und Trachten nur darauf ging, „die Quellen des Volkselends zu
stopfen" und der soeben in seinen Hoffnungen auf die Kraft und den guten
Willen des aufgeklärten Despotismus so bitter enttäuscht worden war. So hielt
er mitten in den grössten innern und äussern Gefahren, welche die neue junge
Saat bedrohten, an dem Glauben au die Zukunft und vorderhand auch an seinen

Sympathien für Frankreich fest: „Frankreich wird, wenn es der Freiheit wert
ist, sie gewiss erringen. Aber sowie der einzelne Mensch die wirtschaftliche

Unabhängigkeit seines Hauses gewöhnlich nur durch einen grossen Grad der

Anstrengung seiner Kräfte erreichen kann, so ist es auch mit den Staaten.

Menschenrecht und Volksrecht sind ein Tand für einen jeden, der ihrer nicht
wert ist. So bin ich für das Ganze der Menschheit ruhig. Was auch immer
der Fürstenbund gegen das Reich beschlossen wird, in welchem der höchste
Grad der Fürstengreuel die Menschheit zu tief erniedrigt hat, als dass sie von
den Ruderbänken ihrer Galeeren, ohne Menschengreuel, sich auf den schönsten

Tron Europas erheben könnte, so bleiben die Rechte der Menschheit und der

Segen der Freiheit die nämlichen, und Europa wird sich, auf welchem Wege
es auch immer sei, gewiss von dieser Wahrheit überzeugen."1)

Umsomehr hielt er an diesen Sympathien für Frankreich fest, als das, was

für andere der hauptsächlichste Anstoss war, die Betätigung der aufgewühlten
Volksmassen, ihm in einem wesentlich andern Lichte erschien als seinen

deutschen Zeitgenossen. Schon darum, weil er selbst in einem demokratischen
Gemeinwesen aufgewachsen war und sich als „alten Republikaner" fühlte; aber

auch noch aus einem andern durch seine persönlichen Erfahrungen, durch die

individuellen Verhältnisse seiner Vergangenheit bedingten Grunde.

Die Leidenszeit auf dem Neuhof hatte Pestalozzi dem Gedanken- und

Gefühlsleben der obern Bevölkerungsschichten entrückt, ihn dasjenige der Armen

kennen und bis zu gewissem Grade teilen gelehrt. Das Wort: „ich litt, was

das Volk litt, und das Volk zeigte sich mir, wie es war und wie es sich

niemand zeigte", ist durchaus nicht bloss vom Standpunkt des Schriftstellers aus

gesagt. Und wie schon in seiner Jugendzeit in Höngg, so schaute er im Neuhof,

welche reichen Kräfte des Geistes und Herzens gerade in den untersten

Volksklassen vorhanden, aber der Verwahrlosung preisgegeben sind. Diese

Kräfte zu entbinden und zu voller Entwicklnng zu bringen, erschien ihm für
ihn selbst als höchste Lebensaufgabe; er erkannte, dass darauf die Hoffnung
der Zukunft, der Menschheit beruhe. In seinem Memoire über Berufsbildung

Brief an Fellenberg v. 12. Sept. 1792, S. Pestalozziblätter 1891, S. 23.



17

des Volkes (1790)1) gibt er offen seiner Überzeugung Ausdruck, dass die

Hebung der niedersten Stände für den Staat wichtiger sei als diejenige des

Mittelstandes, und dass sie auch, weil „die Not den Armen natürlich bildet",
fruchtbarere Resultate verspreche. Darum seine Erziehungsanstalt auf dem

Neuhof; darum wendet er sich später mit Vorliebe an das „niederste Volk Hel-

vetiens"; darum bleibt ihm bis zum Ende seines Lebens das Ideal seines

Wirkens, zu welchem er sich immer wieder zurücksehnt, die Armenerziehung.
Darum ist es ihm aber auch für Frankreich vor allem daran gelegen, „den
Segen der Freiheit den kleinen Hütten im Land rein zu verschaffen", und fühlt
sich sein Herz bei der Revolution viel weniger zu den geistig und sozial
hochstehenden Theoretikern der Menschenrechte und ihrem Gefolge als zu den besitzlosen

Massen hingezogen, aus denen sich der Sansculottismus rekrutirt.
Jene Einseitigkeit seines pädagogischen Strebens, wie diese Einseitigkeit

seines politischen Denkens geht aus der gleichen Wurzel hervor, aus einer

Liebe, die in ihrem Überdrang zur Vorliebe für die Armen und Gedrückten im
Lande wird. Dort sehen wir sie als einen Beweis der Grösse seines Herzens

an und wiederholen mit Rührung das Wort Lavaters, dass der Stifter des

Christentums bei seinen Lebzeiten keinen getreueren Jünger hatte — gewiss
auch dieser eigentümliche Zug im politischen Denken Pestalozzis hängt mit dem

Edelsten und Tiefsten in Pestalozzis Natur zusammen.
Doch wie konnte denn Pestalozzi blind sein gegen die Greuel der

französischen Revolution? Wie konnte er angesichts derselben von dem Blut, das

„für das Recht des Menschengeschlechts" — im Krieg und auf dem Schaffot —
floss, zu Frankreich sagen, die Erde sei ihm Dank schuldig für all dieses Blut
Aber er war nicht blind gegen diese Greuel. Er hat nichts weniger als

Schmeichelworte für die, welche sie verübten — und zwar zu der Zeit, da sie

noch lebten und die Gewalt in ihrer Hand war, — in der Schrift „Ja oder

Nein" ; nur will er auch ihnen gegenüber und dem, was sie tun, gerecht sein,

und er empört sich über die Gedankenträgheit und den Pharisäismus, mit denen

sozusagen alle AVeit nunmehr darin wetteiferte, „die Raserei der Allmachtsansprüche

nur an dem französischen Volke fehlerhaft zu finden" : „Der Philosoph

vergisst nicht, wohin die Kranken wollten, ehe sie sich verirrten, er vergisst

nicht, dass sie auf dem Wege, den sie betreten, so wie sie waren, nicht anders

konnten, als sich verirren, und er lässt sich sogar von den Gräuelszenen der

gegenwärtigen Anarchie in der Art, wie er alle Gewalttätigkeiten gegen das

bürgerliche Recht der Menschheit allgemein ins Auge fasst, nicht irre machen-

Ja, er gesteht sogar frei, dass er selber in den Grundsätzen eines Marat, eines

Robespierre und ihrer Anhänger nichts anderes fand und nichts anderes

verabscheut, als was er in den Grundsätzen vieler Kabinette, vieler Generale und

vieler Minister der alten und neuen Zeit schon längst gefunden und schon

längst verabscheut hat." Und so lässt er sich in keiner Weise irre raachen an

dein Grundsatz: „Die Sinnlichkeit, der Blutdurst, die Raserei der Völker, die

') Das Memoire ist auch abgedruckt in den PeBtalozziblättern 1885, S. 23 ff.



18

für die Freiheit fechten, sind immer eine Folge des Zustandes, aus welchem sie

herausgehen, und nicht desjenigen, in welchen sie hereintreten wollen.!)
Das ist der Standpunkt, den Pestalozzi der französischen Revolution in

ihren Verirrungen gegenüber einnimmt. So erhebt er sich über die

Beeinflussung des Gefühls durch den Eindruck, den einzelne Taten auf die Zeitgenossen

machten; und indem er Protest einlegt gegen das Unrecht, das die
öffentliche Meinung mit ihrem Urteil über den „Sklaven, der die Kette bricht"
begeht, gelangt der Mann, der in seinem Innern keine Geschichte hatte, zu
einer wahrhaft historischen Auffassung der französischen Revolution, wie sie

wenigen ihrer Zeitgenossen in gleicher Klarheit aufgegangen ist.

Aus einem Briefe von Abr. Heussler in Basel an Dr. Meyer-Ochsner
in Zürich den 13. Dez. 1847.

Vorstehend genannter Brief wurde zu Anfang 1900 dem Pestalozzistübchen durch den

Schwiegersohn des Adressaten, Hrn. W. Tobler-Meyer in Zürich, schenkweise übergeben. Was
darin zur Charakterisirung Pestalozzis gesagt ist, erscheint uns so verständig und zutreffend,
da8s wir glauben, es besitze auch für weitere Kreise Interesse.

Bezüglich der Personalien des Briefschreibers Abraham Heussler (1803—55), des

Verfassers der Schrift „Pestalozzis Leistungen im Erziehungsfache" (Basel 1838), verweisen wir
auf die in den Pestalozziblättern 1897 S. 62 gegebene Notiz. Dr. Joh. Heinrich Meyer-Ochsner

(1802—71) hatte demselben durch Professor Fischer ein Exemplar seiner Arbeit über Pestalozzi
im „Neujahrsblatt des Waisenhauses in Zürich für das Jahr 1847a zugesandt.

Was mir aber besonders wohltut an der Arbeit, das ist die Wärme und

Hingebung, womit Sie von unserm Meister Pestalozzi reden, die Begeisterung,
in welche ich Sie versetzt sehe durch seine Persönlichkeit, seine Tugenden und

Verdienste. Man hat zwar im verflossenen Jahre oft und viel den Vater Pestalozzi

rühmen hören, aber oft von Unberufenen oder einseitig und übertrieben

oder mit Nebenabsichten, so dass es Einem könnte zum Ekel werden. Aber

eine Würdigung seiner Verdienste, die den Stempel der Wahrheit trägt und aus

Ehrfurcht für den Helden und warmer Liebe hervorgeht, hört man immer und

immer wieder gern Nur stelle man den Mann nicht in ein Licht, das keinen

Schatten wirft! Das wäre nicht ein Bild Pestalozzis!
Pestalozzi hat Grosses gewollt, das lässt sich nicht leugnen, und er hat

viel Verdienst um unsere heutige Bildung und Erziehung. Aber erreicht,
was er wollte, hat er in seinem Leben nicht. Ja, was sage ich? Wo ist ein

edler Sterblicher, der alles durchsetzen könnte, was er wünscht? Pestalozzi

hingegen hat, sozusagen, alle seine Hoffnungen zu Grabe tragen sehen, ehe er
seinen Schwanengesang anstimmte. Nicht nur hat er nie und nirgends die

Hauptidee auf die Dauer und nach Wunsch verwirklicht, mit der er sich sein

ganzes Leben lang getragen hatte — denn seine Sorge für die armen Kinder

war doch seine erste und letzte — sondern auch das glänzende Institut, zu dem

er sich statt dessen hatte verführen lassen und das ihm einen europäischen

') Seyffarth, P.'s Werke, Bd. XYI, S. 364, 363, 361.


	Pestalozzi, französischer Bürger

