
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 13 (1892)

Heft: 3

Artikel: Gruner über Pestalozzi

Autor: Gruner, Gottlieb Anton

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917627

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917627
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozziblätter.
XIII. Jahr£. No. 3. Beilage zur „Schweiz. Pädagog. Zeitschrift". Jtlli 1892.

Inhalt: Gruner über Pestalozzi. — Der gute Jakob, wie er seinen Sohn lehrt. (Aus den Bogen eines
unvollendeten Manuscriptes.) — Zur Streitfrage über Pestalozzis Trauungstag.

Gruner*) über Pestalozzi.

...Ausgezeichnete Menschen, die über das Gewöhnliche sich erheben, fühlen
sich oft zu dem Wagstück bewogen, sich auch über das Schicksal erheben zu
wollen. Sie sind so kühn, dem Schicksale die Leitseile aus den Händen zu
nehmen ; sie brechen sich selbst, den Umständen gebietend, eine Bahn zu einer

selbstgewählten Tätigkeit und Wirksamkeit. Aber das Schicksal lässt ihnen über
kurz oder über lang seine Übermacht fühlen und bringt sie in den Umständen, die

sie selbst erschaffen haben, in ein arges Gedränge, und ruft eben dadurch gleichsam
zur Vergeltung in ihnen Schöpfungen hervor, an die sie noch nicht dachten. So ist,
wie Göthe sagt, „die Geschichte des ausgezeichneten Menschen sein Charakter"
teils insofern der Mensch sein Schicksal, teils insofern das Schicksal den Menschen

bildet.

Auch bei Pestalozzi ist dies der Fall, und ich werde, soweit es nötig und
mir möglich ist, auf seine Lebensgeschichte hindeuten.

Soll ich die Beobachtungen, die ich über seine Individualität machte, so kurz
als möglich zusammendrängen, so sage ich so : Pestalozzi ist ein genialischer
Gefühlsmensch, der seiner Natur treu blieb, wie es wenige tun und der im
Wohlwollen und in der Liebe lebt und webt.

*) Gottlieb Anton Gruner, geb. 10. März 1778, hatte zu Jena Philosophie, Theologie und

Pädagogik studirt und nach beendetem Examen eine Hauslehrerstelle angenommen. Mit seinem

Zögling ging er nach Schnepfenthal, nachher aus Gesundheitsrücksichten in die Schweiz, „auch
in der Absicht die Pestalozzische Methode zu widerlegen, die mir als ein Rückschritt in die

Barbarei erschien. Aber, aber, ich fand, dass mit auf dieser Methode das Heil des Unterrichts
und der Erziehung beruhe, und schrieb für sie (in Heidelberg) Briefe aus Burgdorf, über

Pestalozzi, seine Methode und Anstalt" (1804, mit Zusatz erweitert 1806). — 1804 begründete
Gruner eine Erziehungsanstalt zu Heilbronn, 1805 zog er nach Frankfurt als erster Direktor der
Musterschule. Später wirkte er in Heidelberg, 1817—28 als Direktor des paritätischen
Lehrerseminars in Idstein. Augenleiden nötigten ihn zum Rücktritt. Er starb 13. Mai 1844 in
Wiesbaden.

Die Charakteristik Pestalozzis bildet den 25. seiner „Briefe aus Burgdorf" (2.JAusg.

p. 326_ff). Wir haben uns an derselben anlässlich der Vorarbeiten für den Vortrag „Coraenius
und Pestalozzi" erbaut und bieten sie nun, da die „Briefe" sehr selten geworden, aufs neue
den Freunden Pestalozzis^dar. Neben den früher (1880t~und 1884) in den Pestalozziblättern
neu zum Abdruck gekommenen Charakterskizzen Pestalozzis von Niederer und von Torlitz
darf sie, wenn auch der ersten an psychologischer Tiefe nachstehend, einen Ehrenplatz unter
den Schilderungen der Zeitgenossen behaupten.



38

Und soll ich — wie man das immer tun muss, um einen Charakter ganz
mit zuversichtlicher Sicherheit beurteilen zu können — soll ich in seiner Seele

einen Mittelpunkt suchen, in welchem sich alle Vorzüge und alle Mängel seiner

intellektuellen und moralischen Natur konzentriren, so sage ich : Pestalozzi
entwickelte sich und. handelte nach einem nicht immer richtig geregelten
Wohlwollen gegen die Menschen, durch eine Liehe zum Giden, die zuweilen dadurch

aufhörte, selbst gut zu sein, iveil sie leidenschaftlich wurde.

Die Natur hat der Seele dieses Mannes die feurigste Liebe zum Guten, das

lebendigste Wohlwollen gegen die Menschen gegeben. Sie hatte ihm, das

möchte ich behaupten, auch einen sehr hohen Grad jeder intellektuellen Kraft
gegeben. Pestalozzi hätte werden können, was er gewollt hätte ; er wäre
überall viel geworden. Er hätte ein Denker werden können und ein Dichter1).
Aber übermächtig erwachte das Wohlwollen und die Liebe in seiner Seele und

bemächtigte sich der Herrschaft.

Er folgte ihr. Freudig verweilte er bei den Fröhlichen; er tröstete die

Weinenden. Die Beobachtung befriedigte seine wohlwollende Seele mehr als

die Spekulation. Er überliess sich der Erfahrung, weil sie sein Gefühl nährte,
und so von ihrer Fülle genährt, wurde er mehr Mann des Gefühls als des

Nachdenkens, er wurde ein seltener Gefühlsmensch.

Aber weil er sich zu ausschliessend an diejenigen Erfahrungen hielt, und
sich ihnen unbedingt hingab, die für den Augenblick sein wohlwollendes Herz

am meisten anzogen und befriedigten, durch Freude, durch Wehmut, durch

Rührung, durch Mitleid, so machte ihn seine Erfahrung und die Herrschaft
seines Gefühls einseitig. Sein Verstand verlor den Uberblick und gewöhnte
sich zu einer ausschliessenden Richtung auf Einen Punkt. Dieser Punkt war
das Elend der Niedern in seinem Volke. Dies nahm seine ganze Seele ein.

Er liebte die Niedern um der Anlagen willen, die er in ihnen fand, er liebte
die Elenden, weil sie elend waren. Er hätte im Staate Ehre gemessen, er hätte
Reichtum erwerben können (ich setze hinzu, er hätte es tun sollen, um desto

kräftiger den Elenden zu helfen). Sein Herz voll Mitleid hing nur an der

Gegenwart; sein Verstand überblickte die Einrichtungen, den Gang der Welt
nicht genug, um seine Pläne auf eine allmälige Ausführung zu berechnen, um
die Ersten im Staate zu gewinnen, an sie sich anzuschliessen. Er lernte, wie

1) Mit dieser Äusserung widerspreche ich denen nicht, welche glauben, es fehle Pestalozzi

an Logik und an Geschmack. Ich spreche hier von der Anlage zu beiden, nicht von
ihrer Ausbildung zur Sicherheit im Gebrauch. Jene wird aus seinen Schriften und aus seinem

persönlichen Umgange klar. Seine Talente für schöne Darstellung beweist nicht nur sein
Buch Lienhard und Gertrud, sondern auch so manche kleine, vortreffliche Ausarbeitung, die
ohne seinen Namen erschien. Er äusserte mir einmal das Vorhaben, diese kleinen Schriften zu
sammeln und herauszugeben. Es sind zugleich entscheidende Beiträge zur Kenntnis seines

Kopfes und seines Herzens.



39

es mir scheint, bei der einseitigen Richtung seiner Beobachtung nicht einmal
die Ersten im Staate genau genug kennen, richtig genug beurteilen, und wo sie

Unrecht hatten, nicht schonend und seelenkundig genug entschuldigen. Dazu

war seine Beobachtung zu einseitig, dazu folgte er zu sehr seinem Herzen, das

von Liebe, von Mitleid überfloss, und ihn nur zu den Unglücklichen hinzog; er
wurde ein Armer mit den Armen, er entäusserte sich seiner Vorzüge im Staat
und wurde ein Niedrer. Er wollte auf der Stelle helfen. Sein Mitleid mit den

Unglücklichen, seine Liebe für sie, wurde Widerwillen gegen diejenigen, deren

Egoismus und Eigennutz ihm die Ursache des Unglücks des Volkes schien. Er
stiess die von sich ab, welche die Elenden im Volk von sich abstiessen. Mit
diesen wollte er stehen oder fallen.

Aber er fiel, weil er nur auf den Punkt sah, auf dem er stand, und
manche grossen Pläne, deren Ausführung er mit so viel Aufopferung versucht

hatte, fielen mit ihm.
So erreichte sein Wohlwollen seinen Zweck nicht, weil es ihn zum

einseitigen Gefühlsmenschen machte, weil er mit demselben zu viel umfasste, weil
er sogleich allen geholfen wissen wollte, weil er, der Einzelne, wollte, was nur
der Staat kann.

Inzwischen entwickelte sich sein hohes psychologisches Talent vortrefflich
durch Beobachhtung, so wenig er ihm auch durch zusammenhängendes
Nachdenken zu Hülfe kam. Die ungemein ausgebreitete Fülle von Beobachtungen
und Erfahrungen, denen er seine unverschrobene kindliche Seele hingab,
verschaffte ihm einen glücklichen, unglaublich sichern seelenkundigen Takt.

So bekam er die Eigentümlichkeit, die Wahrheit zu fühlen und dadurch
zuweilen mehr und sicherer in ihren Besitz zu kommen, als es Andern durch
Nachdenken gelingt. Er fühlte Ideen. Unter den Wahrheiten, von denen er
sich auf diese Art überzeugte, war auch die, dass es mit den Niedern und
Elenden im Volke nur durch Anregung ihrer Tätigkeit, durch Erziehung und Unterricht

besser werden könne. Er entwarf wohlwollende Plane in dieser Rücksicht,

aber sie mussien wegen der oben angeführten Ursachen misslingon.
Seine innere Fülle drang ihn zu neuen Versuchen Gutes zu schaffen. Er

wurde Schriftsteller; er goss seine Wärme, seine Kräfte in seine Bücher. Er
forderte die Männer des Staats in Beispielen auf, das Wohl des Volks zu
befördern; aber die Männer des Staats hatten zu ihm das Vertrauen nicht, das

er verdiente, und waren für seine Vorschläge nicht empfänglich.
Dadurch wurde seine Beobachtung jetzt auf den Staat gerichtet. Er

konnte nicht anders, als einseitig über ihn nachdenken und das machte ihn
bitter. Er sah die Übel im Staate, das Elend des Volkes, er fühlte, er duldete

es mit ihm. Aber nur vom Gefühl geleitet und bei seiner einseitigen Beobachtung

fand er die Ursache dieser Übel ausschliessend im Mangel an gutem Willen
bei dem begünstigten Stande. Und daher fehlte es ihm an Schonung bei seiner
Ansicht. Dadurch entstand Bitterkeit in seiner Seele, welcher schon genug



40

vorgearbeitet war durch harte Beurteilung seiner ganzen Stimmung, durch

Verkennung seiner edeln Absichten, durch Verspottung seiner uneigennützigen, aber

gescheiterten Pläne.
Jetzt war er im Widerspruch mit sich selbst. Wohlwollen und Bitterkeit

kämpften mit einander in seiner Seele. Ein arger Kampf 1 Sein Nachdenken

war nicht vielseitig genug geübt, um ihn sogleich schlichten zu können. Fast

wäre dabei die Kindlichkeit seines Herzens verloren gegangen. Er hatte bis

jetzt Gott und die Religion geliebt, wie er seine Brüder liebt. Einseitiges
Nachdenken über die Religion und Bitterkeit in der Seele hätten ihn fast kalt machen

können gegen Gott und Religion „Ich jagte", sagt Pestalozzi, „unbedingt

nach Recht und Wahrheit, aber ich tats mit weniger Religion als vorher."
Bitterkeit konnte in Pestalozzis Seele kommen, aber vor der Kälte schauderte
sie zurück. Wenn er auch den Egoismus, den Eigennutz der Menschen

verachtete, so konnte er es doch nicht mit Kälte tun, er tats mit Hitze.
In dieser Gemütsstimmung wurde er, leider! politischer Schriftsteller, und,

natürlicherweise, einseitiger, unpsychologischer politischer Schriftsteller. Er
deklamirte mit Bitterkeit und Heftigkeit.

Weise Vorsehung es liegt in deinem ewigen Plane, das Gute, was du den

Menschen gibst, ihnen langsam durch Hindernisse verspätet zu geben ; deswegen
musste Pestalozzi über den Staat sprechen, ehe er über die Kinderwelt sprach.

Und doch war diese Welt einzig und allein die seinige; denn er war trotz
allem kindlichen Herzens geblieben. In jener traurigen Periode seines Lebens,

wo das Misslingen seiner Pläne, die Verkennung und Missdeutung seiner guten
Absichten ihm Verachtung gegen die Menschen und Misstrauen gegen sich selbst

einflösste, wo die unerträgliche Spannung seiner Gefühle an schwermütige
Geistesverwirrung grenzte, — selbst in dieser schrecklichen Periode konnte ihm
ein kleines Kind, das er auf den Armen hielt, oder der Anblick mütterlicher
Zärtlichkeit wieder Leben und Hoffnung einflössen und ihn mit der Menschheit
aussöhnen. Dann sah er wieder sein besseres Selbst, dann sah er wieder die

Unschuld. Solche Gefühle brachten endlich seine aufgeregte, durch Bitterkeit
gährende Seele wieder zur Ruhe.

Ungefähr in seinem fünfzigsten Jahre beginnt für Pestalozzi eine neue

Lebensperiode. Er kommt von seiner schwermütigen und gespannten Stimmung
zurück, das Bewusstsein seines Werts und neue Plane leben in seiner Seele

wieder auf. Jetzt erwachen alle seine Gefühle wieder. Er kehrt zur Religion
mit der innigsten Anhänglichkeit zurück. „Christus wurde sein Vorbild; erfand
in ihm die Ileldengrösse, die er im Menschen ahnete, und wurde überzeugt,
dass nur durch dieses Muster die Menschen zur Heldengrösse gebracht werden

könnten, und dass nur durch Lebendigmachung ächt christlicher Gesinnungen
Recht und Wahrkeit in Gang gebracht werden können."

Diese Ideen führten ihn von neuem zu Versuchen in der Erziehung und
im Unterricht. Er kehrte zur Kinderwelt zurück. In ihr und in der Religion



41

findet er Liebe, er wird wieder lauter Liebe, lauter Wohlwollen, lauter
Aufopferung.

Glückliche Periode Nun war er in dem Kreise, wo die Vorsehung ihn
den Kranz des Verdienstes und das Bewusstsein der Wohltätigkeit für die
Menschen finden liess, dessen er bedurfte, um befriedigt zu sein.

Von Jugend auf hatte all sein Tun und Trachten sich auf öffentliche
Erziehung bezogen, aber eben dadurch war er, wie wir gesehen haben, auf die
Mängel der Staatsverfassung aufmerksam geworden. Er suchte den Ursachen
dieser zuerst auf die Spur zu kommen, in der Hoffnung, dass, wenn sie

gehoben wären, die bessere Erziehung von selbst nachfolgen würde.

Dies hatte ihn zum Deklamiren gegen das politische Unwesen verleitet und

von dem rechten Wege abgeführt. Jetzt, in der bessern Periode, von der wir
sprechen, vermied er den verirrlichen Umweg, durch Wegräumung der Staatsübel

zur Verbesserung der Schulen zu gelangen. Er suchte durch Verbesserung

des Unterrichts und der Erziehung unmittelbar das Gute unter den

Menschen und ihre Glückseligkeit zu befördern.

Seine äussere ungünstige Lage vermochte dieses Streben seines edlen Geistes

nicht zu hemmen. Er tat alles für seinen Zweck, und es war um diese Zeit,
dass er sich zu der Mühseligkeit entschloss, Schulmeister in Burgdorf zu werden.

Dadurch wurde er der Erfinder seiner Methode.

Schon längst war er überzeugt, dass alle Verbesserung der Erziehung und
des Unterrichts auf Erhöhung der Kraft beruhe, aber sein Verstand war nicht
vielseitig genug im Kombiniren geübt, um durch Nachdenken die Methode zu
finden, wodurch dieser Zweck erreicht werden kann. Er fand sie durch
vielfache, mühevolle, langsam aber sicher zum Ziele führende Versuche. Er fand
durch den feinen Takt seines psychologischen Gefühls, was vor ihm denkende

Methodiker seit langen Jahren vergeblich gesucht hatten.

Jene Männer fanden diesen kürzern und sichereren Weg vielleicht eben

deswegen nicht, weil sie eifrig der Heerstrasse des Denkens folgten und die Fusspfade

der Erfahrung vorbeigingen. Um diese nicht unbemerkt und unbetreten

zu lassen, musste man ein Gefühlsmensch sein wie Pestalozzi, der durch sein

überwiegendes Wohlwollen vom Nachdenken abgezogen, zur Kinderwelt hingeführt

und durch sein Gefühl, durch seine von keiner Konvention verkünstelte

Natürlichkeit früher und leichter als ein Denker in der Kinderseele einheimisch

wurde.

Du siehst, mein Freund, Wohlwollen ist der Mittelpunkt, in welchem bei

Pestalozzis Eigentümlichkeit alles Moralische und Intellektuelle zusammentrifft ;

alles was er wollte und tat, das wollte und tat er aus Wohlwollen.

Wohlwollen war's, was zuerst in ihm erwachte und ihn so früh und so

stark zum Handeln, zum Wirken anfeuerte.



42

Wohlwollen wars, was ihm den besten Weg zum fruchtbaren Wirken lange
verschloss, weil es ihn durch das Übergewicht des Gefühls von der Übung der
Denkkraft abzog, weil es seine psychologische Beobachtung, der er sich blos

empfindend hingab, einseitig machte.
Wohlwollen wars, was ihn auf das Bedürfnis einer bessern Erziehung und

eines bessern Unterrichts als auf das einzige Mittel hinleitete, das Elend des

Volkes zu mildern.
Wohlwollen wars, was ihn zu der Übertreibung verleitete, allen auf einmal

helfen zu wollen, was ihn zum unnützen und einseitigen politischen Deklamiren
brachte und so lange seine Pläne zerrüttete.

Wohlwollen wars, was ihn zu Aufopferungen aller Art bewog, um dem

Volke zu helfen.j
Wohlwollen wars, was ihm eine leidenschaftliche Liebe zum Guten einflösste

und ihn dahin brachte, an der Menschheit und an sich selber irre zu werden,
da seine edlen Absichten unübersteigliche Hindernisse fanden.

Wohlwollen wars aber auch, was ihn in der schrecklichen Lage und

Stimmung vor der Verzweiflung und Geistesverwirrung noch schützte, was ihn endlich

wieder zum heissen Anhänger der Religion und der Liebe und zum Freunde
der Kinder machte.

Wohlwollen wars also, was ihn intellektuell und moralisch in den Stand

setzte, seine Methode zu erfinden.

Wohlwollen ist in Pestalozzis Seele auch der Grund derjenigen
Eigenschaften, die man weniger im grössern Kreise des öffentlichen Lebens und mehr
im engen, vertrauten Verhältnis mit ihm, im häuslichen Zirkel, erkennt.

Von diesen will ich dir jetzt noch einiges sagen. Wer von überwiegendem
Wohlwollen gegen Andere und unbedingter Herzensgüte bei Allem was er will,
denkt und tut, geleitet wird, wie Pestalozzi, der ist, so wie er, frei von allen
kleinlichen Rücksichten auf sich selbst, frei von Eigendünkel, Anmassung und
Ruhmsucht.

Dass er sich in seiner Gertrude den Schein vom Gegenteile gibt, ist eine

Folge seines Feuereifers für die Beförderung seiner Methode, wie ich dir dies in
einem meiner ersten Briefe gezeigt habe. Ich hatte mich damals nicht

geirrt.
Wer die Wahrheit um des Wohls seiner Brüder willen sucht, wie Pestalozzi,

der nimmt sie, wie er, gern von Jedem an, auch vom Bettler, auch von
dem, der ihm die Wahrheit ohne Schonung aufdringt.

Von dieser anspruchslosen Bescheidenheit, von dieser wahren Grösse des

Mannes sah ich während meines vertrauten Umgangs mit ihm die stärksten
Proben. Mehrmals war ich Zeuge davon, dass er von einem Gegner Kenntnis

nahm, der mit Einseitigkeit, mit Verkennung und mit Spott ihn angriff. Es

schmerzte ihn, dass die gute Sache in ihrem wohltätigen Fortgang aufgehalten
wurde und auch die Verkennung tat ihm wehe; aber nie arteten seine



43

Äusserungen gegen seine Gegner in Persönlichkeiten oder Leidenschaft aus ').
Ich selbst disputirte zuweilen etwas heftig mit ihm. Ich machte gegen einzelne
Punkte seiner Methode, ehe ich noch von meinen Vorurteilen gegen sie frei
war, Einwürfe ; er belehrte mich immer bei überwiegender Kraft mit Buhe und
Liebe. Ich sprach oft gegen seine übereilten und zu wenig bestimmten Äusserungen

über den bisherigen Zustand der Methodik und Pädagogik, die er in
seiner Gertrud tut. Ich nannte diese Äusserungen geradehin unpsychologisch,
unrichtig und ungerecht; ich griff überhaupt das Buch von mehreren Seiten an
und erklärte mich besonders mit inniger Überzeugung gegen sein politisches
Deklamiren. Ich sagte, dass dieses der guten Sache auf jeden Fall geschadet
habe und noch schade, dass es nie etwas nützen könnte.

Es war natürlich, dass er mir das ungern zugab, denn meine Behauptung,
dass er der guten Sache selbst geschadet habe, musste ihm schmerzlich sein.

Ich blieb bei meinen Gründen und unser Streit wurde zuweilen lebhaft. Manchmal

glaubte ich, ob ich mir gleich einer guten Absicht bewusst war, in meiner
Disputation zu lebhaft gewesen zu sein, manchmal glaubte ich, diese und jene
Äusserung von mir müsste ihm empfindlich aufgefallen sein. Allein, kaum war unser
Streit zu Ende, als er mir so innig als je die Hand drückte, so freundlich als

je mich anredete, so herzlich als je mich umarmte.
Vater Pestalozzi, was bin ich gegen dich? was ist das, was mir Widriges

begegnete, gegen das was du gelitten, das was ich erfuhr, gegen das was du
erfahren und beobachtet hast; aber in deiner Seele war gegen mich nie

Empfindlichkeit, nie Veteranenstolz.
Und ihr, seine Gegner, die ihr mit Verbannung und Spott ihn angreift

(nie sollte der Gute Spott gegen den Guten gebrauchen), wäret ihr in jenen
Augenblicken um uns gestanden, gewiss, ihr hättet euer Verfahren gegen ihn
selbst verworfen.

Wer so von Wohlwollen getrieben wird bei allem was er tut, wie Pestalozzi,

der ist im häuslichen vertrauten Umgang so warm, so herzlich, so innig
wie er; der kommt wie er dem Unbedeutenden wie dem Bedeutenden mit
solcher Liebe und auf eine so zuvorkommende Art entgegen, der ist in seinem

ganzen Wesen, weil er seinen Naturanlagen folgt, so gerade, so schlicht, so

natürlich.
Wer so wohlwollend ist wie Pestalozzi, der tut, so wie er, viel (vielleicht

mehr als er nach Massgabe seines Vermögens sollte) den Armen Gutes, der

sucht so wie er, jedem Einzelnen zu helfen, den er hülflos und verlassen sieht.

Wenigstens zwölf arme elternlose Kinder hat Pestalozzi in seine Anstalt auf-

') Zu einer überstarken Erklärung gegen Steinmüller, die öffentlich erschien, wurde er

verleitet. Aber wie konnte auch ein Steinmüller so schreiben. Er hatte sich nur Eine Stunde

im Burgdorfer Institut bei der Ansohauung verweilt. Zu dieser namentlichen Erklärung
dringt mich die Kunde, die ich vernehme, dass eine gelehrte Zeitung in Deutschland Steinmüller
als Augenzeugen betrachtet.



44

genommen, für die Niemand etwas bezahlt, die er umsonst unterrichten lässt
und aus edler Wohltätigkeit kleidet und nährt1).

Es ist rührend, zu sehen, wie Pestalozzi der Vater aller seiner Zöglinge
ist. Ein des Vaters würdiger, ihm in der Blüte der Jahre entrissener Sohn,
hinterliess ihm einen Enkel. Pestalozzi liebt diesen im höchsten Grade natürlichen

und kindlichen Knaben, wie man es von seinem Herzen erwarten kann,
aber niemand würde im Stande sein, durch Pestalozzis Äusserungen auf die

Spur geleitet, aus der Menge der Zöglinge einen Enkel auszußnden.

Ihr, die ihr ihn verkennt und hasset, geht hin in sein Haus, seht ihn unter
den Seinen, und ihr werdet ihn ehren und lieben. Ja, das werden seine Gegner,
unerachtet der Fehler, die man etwa an ihm im vertrautern Umgange bemerkt.
Ich will sie dir nicht verbergen; Pestalozzi selbst will sie nicht verborgen
wissen.

Ich rechne dazu Anwandlungen von Hitze und aufbrausendem Wesen,
wenn er mit unbilligen Egoisten zu tun hat. Ferner etwas Überrasches,
Überstarkes, ich möchte sagen etwas Jugendliches, im Urteilen und Handeln. Ferner
eine Nichtachtung manches Konventionellen, was oft an zu grosse Vernach.
lässigung des Äussern grenzt. Allein nach kurzem Umgang mit ihm fühlt man
sich so zu ihm hingezogen, dass man gar nicht mehr bemerkt, was man zuerst
fast zynisch fand.

Sonst wenigstens war er, nach seiner eigenen Aussage, in den Verhältnissen

des Lebens leicht zu täuschen und gab sich allen Menschen hin, die

von seiner Güte und von seinem Wohlwollen auch nur etwas erheuchelten. So

konnte es ihm begegnen, dass er Menschen ohne viel moralischen Gehalt für
Vaterlands- und Volksfreunde hielt. Ich finde in dieser Jugendlichkeit nicht
sowohl eine Charakterschwäche oder einen Mangel an Klugheit, als vielmehr
eine Äusserung seines der Reflexion zuvoreilenden Wohlwollens.

Noch will ich bemerken, dass es mir vorkam, als wenn dieser Mann von

Tag zu Tag merkliche Fortschritte zur intellektuellen und moralischen
Vollkommenheit mache. Ich fand ihn von Woche zu Woche wärmer, herzlicher,
bescheidener und in seinem Urteil milder und schonender. Auch kam er durch
das tägliche Nachdenken und schriftliche Darstellen seiner Ideen nach und nach
mehr in den Stand, seine Gedanken bestimmt auszudrücken und mitzuteilen.

J) Ein Beweis seiner Uneigennützigkeit und seines aufopfernden Eifers fur die gute Sache

ist der niedrige Pensionspreis von etwa 200 fl. Es ist schwer zu begreifen, wie Pestalozzi fur
dieses wenige Geld die Kinder in der teuern Schweiz so gut, den Grundsätzen der psysischen
Erziehung so gemäss nähren kann, besonders da er das Pränumeriren nicht eingeführt hat und
also oft durch unpünktliche Entrichtung der Pension in peinliche Verlegenheit kommt. Man

kann mit Recht behaupten, dass bis jetzt Pestalozzi jeden Tag etwas von den Resten seines

geringen Vermögens zusetzt. Er ist entschlossen, lieber Alles aufzuopfern, als die gute Sache,
die begonnene Unternehmung, aufzugeben. Er bleibt bei jenem unverhältnismässigen Preis,
weil er es den minderbegüterten Eltern durchaus nicht unmöglich machen will, ihm ihre Kinder
zu übergeben. Lauter Züge seiner wohlwollenden Gesinnung.



45

So hätte ich denn nach meiner redlichen Überzeugung Pestalozzi als

Menschen dir zu schildern versucht. Als Schriftsteller kennst du ihn, als

Methodiker und Erzieher habe ich dir ihn charakterisirt, indem ich seine Methode

darlegte.
In Hinsicht auf seine politischen Grundsätze sage ich nur noch folgendes : Er

muss in dieser Beziehung als Schweizer beurteilt werden ; dann erscheint er als

reiner Vaterlandsfreund. Seine Erziehung und die Umgebungen, in denen er
lebt, die politische Lage seines Vaterlandes und die kirchliche Verfassung
desselben flössten ihm von Jugend auf einen Hass gegen die Anmassungen und

Gewalttätigkeiten ein, wodurch das Volk gedrückt wird. Er war als Schweizer

überzeugt, dass keinem Schweizer Vorzüge, Begünstigungen und Rechte zum
Nachteil des andern zukommen können; er fühlte tief in sich die Unbilligkeit
jeder Aristokratie in Staat und Kirche, wo — ganz gegen den Sinn des

Worts — nicht die Guten, die Besten befehlen.
So sehr er aber auf Erleichterung der Not des Volks, auf Beförderung seiner

Bildung drang, so forderte er doch immer das Volk selbst zur Ruhe auf.
Hierüber wird vielleicht einst der Biograph des bescheidenen und edlen

Mannes mehr sagen als ich jetzt sagen kann. Wenn Pestalozzi von seinen

Zeitgenossen und von seinen Landsleuten verkannt wird, so wird es der Nachwelt

aufbehalten sein, einzusehen, dass er sehr richtig schilderte, wenn er in
seiner Gertrud spricht: „Freund, es ist keine Anmassung in meiner Seele; ich
wollte durch mein Leben nichts, ich will heute nichts anderes, als das Heil des

Volks, das ich liebe und elend fühle, wie es Wenige elend fühlen, indem ich
seine Leiden mit ihm trug, wie sie Wenige mit ihm getragen haben".

Der gute Jakob, wie er seinen Sohn lehrt.*)
(Aus den Bogen eines unvollendeten Manuskripts.)

Am Ende des Dorfes auf einem kleinen Hügel steht ein niederes altes

Haus, sein Strohdach ist schwach an faulenden Balken befestigt; die Hütte ist
unsicher vor Stürmen und schwach gegen die rauhe Jahreszeit beschützt; unter
ihr wohnt die arme Elsbeth, ein braves Weib, das ich kenne. Ich stieg mit
meinem Kleinen vom Wagen, sie zu grüssen, denn sie war mir von Jugend
auf lieb und ich habe sie jetzt seit langen Jahren nicht mehr gesehen. Wir
gingen in ihre Stube, sie stand auf von ihrem Spinnrad, langte mir liebreich
die Hand und sagte: „Das ist mir doch eine unverhoffte Freude, dass ich dich

auch wieder einmal sehe, Jakob !"

*) Vorstehender Aufsatz Pestalozzis ist wie die Erzählung „Der Bauernschuhmacher"

(Pestalozziblätter 1887), mit dem er ähnlichen Gedankengang aufweist, dem Schweizerblatt von
1782 (Band I S. 87 ff.) entnommen, vielleicht einer der Schriftsteller.sehen Versuche, die der

Ausarbeitung von „Lienhard und Gertrud" vorhergingen (Schwanengesang, Seyffarths Ausgabe
d. Werke Ps. Bd. XIV. p. 214).


	Gruner über Pestalozzi

