
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 13 (1892)

Heft: 2

Artikel: Comeniusfeier in Zürich, 13. März 1892

Autor: Hunziker, O,

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozziblätter.
XIII. Jahrg. No. 2. Beilage zur „Schweiz. Pädagog. Zeitschrift". April 1892.

Inhalt: Comeniusfeier in Zürich, 13. März 1892. 1. Prolog von J. C. Heer. 2. Rede über Comenius und
Pestalozzi, von O. Hunziker.

Comeniusfeier in Zürich, 13. März 1892

Prolog
gesprochen von J. C. Heer.

Das Leben ist ein Kommen und Zerrinnen,
Ein Wellenschlagen in geheimnisvollem Strom ;

Doch spiegelt sich mit leuchtendhellen Zinnen
In seiner Silberflut ein ew'ger Dom.
Es ist der Menschheit Tempel, und ihn krönen
Die Genien der Wahrheit und des Schönen

Du stolzer Dom! Wohl ist nicht Rast noch Bleiben
Für uns im Wandergang des Wellenspiels,
Doch grüssen wir dich im Vorübertreiben
Als lichtes Symbol unsres letzten Ziels ;

Wir heben winkend auf zu dir die Hände,
Den Anfang überdenkend und das Ende.

Du mahnst uns jene heil'ge Schar zu feiern,
Die uns das Menscheitsbild in langem Zug
Vom Grunde, den Jahrtausende verschleiern,
Ins reine Sonnenlicht der Schönheit trug. —
Wohlan — wir feiern heute zwei der Guten,
Die wunderbar genährt die reinen Gluten

O lass im Aufblick zu den treuen Meistern,
Die Stein an Stein gefügt zum Fundament,
Auch unsre Herzen sich im Licht begeistern,
Das hoffnungshell auf deinen Türmen brennt!
Wir stehen wankend noch im Wellenspiel,
Nach der Vollendung weiset uns das Ziel!



18

Comenius und Pestalozzi.
Festrede, gehalten von 0. Hunziker.

Hochgeehrte Versammlung!

Den 28. März 1592 wurde Johann Arnos Comenius in einer Stadt des

südlichen Mährens geboren. Ob diese Stadt Nivnic oder Ungarisch Brod war,
welches der eigentliche Familiennamen gewesen, und ob des Comenius Vater
ein Müller oder ein Bierbrauer, darüber streiten sich die Gelehrten; — Comenius,

das latinisirte Comensky, bezeichnet die Herkunft der Familie aus der
Gemeinde Comna, Arnos ist ein freigewählter Name — und sicher ist nur, dass

die Eltern unsers Comenius frühe starben und dass darum die Bildung des

Knaben bis in die Jünglingsjahre vernachlässigt blieb.

Nachdem alsdann Comenius durch die Trefflichkeit seiner Schriften bei den

Zeitgenossen hohen Ruhm gewonnen — den „grossen Comenius" nennt ihn ein

damaliger zürcherischer Schulmann ') — sank sein Andenken mehr und mehr in

Vergessenheit; es ist vor allem Herder, der zu Ende des 18. Jahrhunderts mit
begeisterten Worten zuerst wieder auf seine Persönlichkeit und seine Erziehungsgrundsätze

aufmerksam machte. Aber eine eigentliche Auferstehung haben

sein Ruhm und seine Schriften erst in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts

gefunden, und in diesen Wochen wird nicht nur in seiner engern Heimat,
sondern soweit die deutsche Zunge klingt, in den Kreisen der Schulmänner und

Lehrer die Erinnerungsfeier an die vor 300 Jahren erfolgte Geburt des grossen
Mannes begangen.

So tauchte denn auch •— und zwar nicht bloss bei Einzelnen — der Gedanke

auf, in Pestalozzis Vaterstadt eine solche Feier zu veranstalten, und der Lebrer-
verein von Zürich wie die Direktion des Pestalozzianums danken Ihnen, dass

Sie der Einladung auf den heutigen Tag so zahlreich gefolgt sind. Für den

Schweizer und Zürcher ist es ohne Zweifel nahe gelegt, bei solcher Feier die
beiden Männer mit einander zu vergleichen, die als Begründer der modernen

Pädagogik und der modernen Volksschule gelten und deren Einen wir mit Stolz
den unsrigen nennen. Es gilt bei dem Wettstreit, welchem von beiden das

höhere Verdienst zukomme, der Eigenart Beider bewusst zu werden und daraus

auch vielleicht für jene Streitfrage ein bestimmteres Urteil zu gewinnen.
Wenn der Sprechende die Aufgabe, Ihnen dies Doppelbild Comenius und

Pestalozzi zu zeichnen, übernommen, so hat er vor allem nach zwei Seiten hin
eine irrige Ansicht abzuweisen : als ob er zuerst dieses Thema auf die Bahn

gebracht, und als ob er allein in Zürich sich für diese Feier mit Comenius

speziell beschäftigt habe. Schon vor 15 Jahren hat Dr. Hoffmeister in Berlin

*) Der zürcherische Pfarrer und Schulherr Felix Wyss (1596—1666) in seinen Distichen
zu der Ausgabe, die Wilhelm Frei 1661 von Janua und Atrium des Comenius veranstaltete:
Magno Comenio debentur magna.



19

ein Büchlein dieses Titels herausgegeben1) und die nachträgliche Vergleichung
desselben mit den von mir selbst gewonnenen Anschauungen'ergab eine in den
sachlichen Resultaten weitgehende Ubereinstimmung; vielleicht dass es mir
gelingt, einiges noch klarer zu belegen und zu beleuchten; jedenfalls schützt Sie

diese Übereinstimmung vor der Gefahr, möglicherweise einer rein subjektiven
und willkürlich individuellen Darstellung gegenüberzustehen. Anderseits habe

ich mit grosser Freude Ihnen mitzuteilen, dass Herr Lehrer Zollinger in
Hottingen auf Grund des Inventarbestandes unserer Stadtbibliothek dazu
gekommen ist, darzutun, dass gerade in Zürich ein sehr lebhaftes Interesse an
den Schulbestrebungen des Comenius schon zu dessen Lebzeiten stattgehabt
hat, eine bis jetzt gänzlich unbekannte Tatsache, welche, weiter verfolgt, einen

nicht unbedeutsamen Beitrag zur Comeniuskunde in Aussicht stellt.
Lassen Sie mich nun, verehrte Versammlung! vor allem die

Lebensschicksale des Mannes erzählen, dessen Gedächtnisfeier wir heute begehen.
Wir sahen bereits, wie die Jugendbildung des Comenius infolge seiner

frühen Verwaisung vernachlässigt wurde; erst im 16. Jahr gelangte er zum
Besuche einer Lateinschule. „Es war aber ein Zeichen der Güte Gottes, dass
durch dieses Vorkosten das angeborne Streben derart entbrannte, dass ich von
diesem Augenblicke an nicht unterliess, zu sinnen und zu trachten, wie der
Schade der verlornen Jugendzeit einigermassen zu ersetzen sei, und zwar
bereits nicht allein bei mir, sondern auch bei Andern. Denn ich hatte zugleich
mit dem Schicksale Anderer Erbarmen, besonders mit meinen Landsleuten, die
etwas lässig sind in der Pflege der Wissenschaften. Oft erwog ich ernstlich im
Geiste, auf welche Weise nicht nur so viele Menschen als möglich zur Liebe
der freien Künste zu erwecken, sondern auch durch welche Ersparnis an Kosten
und Mühe Schulen zu eröffnen und in denselben die Jugend durch eine leichtere

Methode zu einem ansehnlichen Grade von Bildung emporzubringen sei."
Comenius gehörte, wie seine Eltern, der mährischen Brüdergemeinde an,

den Epigonen der hussitischen Bewegung, und so besuchte er nun auch, um sich
zum Prediger und Lehrer auszubilden, in den Jahren 1611 —1614 nicht die
lutherischen, sondern die den Anschauungen seiner Glaubensgenossen
näherstehenden reformirten Hochschulen Herborn und Heidelberg. Besonders der
Aufenthalt in Herborn war für seine Entwicklung wichtig. Der Einfluss des
Theologieprofessors Aisted, der um so tiefer wirken mochte, weil dieser nur
vier Jahre älter war als Comenius, führte ihn einerseits in die mystische
Schwärmerei seiner Zeit, den Glauben an das Herannahen des tausendjährigen
Reiches, und bestärkte ihn anderseits in seinen pädagogischen Interessen; auch
Aisted war eifriger Schulmann und Comenius las schon in Herborn die
grundlegende Schrift des Methodikers Ratke2). Aus dieser Zeit datiren ferner die
über vierzig Jahre lang fortgesetzten Bestrebungen des Comenius für Erhaltung
und Reinigung der czechischen Sprache.

') Comenius und Pestalozzi als Begründer der Volksschule ; wissenschaftlich dargestellt
von Dr. Hermann Hoffmeister. Berlin, Bichteler 1877. Dem sehr lesenswerten Büchlein ist
im Anhang der Aufsatz „Comenius und seine grosse Unterrichtslehre" beigegeben, der ebenfalls

auch noch in der Gegenwart Wert hat. Jetzt ist das Schriftchen mit „Comenii Didactica
Magna, in Rücksicht auf die Volksschule" im Verlag von Julius Klinkhardt in Leipzig
zu haben.

2) De studiorura roctificanda methodo consilium (Vorschlag zur UnterrichtsVerbesserung).



20

Noch war er bei seiner Rückkehr ins Vaterland zu jung, um nach den

Einrichtungen der Brüdergemeinde als Priester ordinirt zu werden. So wirkte
er denn zunächst zwei Jahre als Lehrer an der Schule zu Prerau, nachher als

Prediger und Lehrer ebendaselbst und in Fulneck. Schon in Prerau hatte er
sich auf Sprachmethodik geworfen und eine Grammatik veröffentlicht; in den
drei schönen Jahren zu Fulneck lebte er seinen pädagogischen Planen und
seinem jungen Liebesglück, trieb geschichtliche Studien, zeichnete eine Karte
von Mähren und vorlegte sich auf die Bienenzucht.

Aber aus diesen behaglichen und für allseitige innere Entwicklung gedeihlichen

Verhältnissen riss ihn jäh die Eroberung Fulnecks durch die spanischen
Söldner Ferdinands II., ein Jahr nach der Schlacht am Weissen Berge, welche
das böhmische Vorspiel des dreissigjährigen Krieges zum Abschluss gebracht
hatte. Fast alles verbrannte ihm; seine Frau und mehrere Kinder starben auf
der Flucht; als heimatloser Mann irrte er in Böhmen umher, von der Verfolgung
bald hierhin, bald dorthin getrieben, bis die Gegenreformation ihn zwang,
die österreichischen Erblande endgültig zu verlassen; am 8. Februar 1628
langte er mit den Seinigen in der polnischen Stadt Lissa an, der Hauptkolonie der
Brüderunität im damaligen Polen. Dreizehn Jahre lang, von 1628—1641,
weilte er hier als in einer zweiten Heimat, als Lohrer und Leiter des
Gymnasiums der Brüdergemeinde, zugleich seit 1632 als Schreiber der Unität „mit
der Sorge für die studirende Jugend und was zur künftigen Bestellung und
Wiedererrichtung von Schulen gehören dürfte" betraut. Denn ebendamals, als
Comenius zu dieser zweithöchsten Stelle in der Brüderunität erhoben wurde, in
den Tagen der Siege Gustav Adolfs, erschien die Rückkehr der Brüder in die
Heimat und erneute friedliche Entwicklung als eine blosse Frage der Zeit und
zwar naher Zeit.

Hier in Lissa nun kamen die Schriften des Comenius zur Umarbeitung
und Vollendung, die er in Böhmen vorbereitet, vor allem die grosse Unterrichtslehre,

sein didaktisches Hauptwerk ; das Informatorium der Mutterschule, der
Vorgänger von Pestalozzis Buch der Mütter und der Fröbelschen Kindergärten ;
die geöffnete Sprachenpforte, von der Bayle urteilte: „Quand Comenius n'aurait
publié que ce livre-là, il se serait immortalisé", der Vorhof zur Sprachenpforte,
nebst einer Reihe anderer erbaulicher und theologischer Schriften.

Aber hier vollzieht sich auch ein zwiefacher Umschwung; bis dahin war
der nationale Gesichtspunkt vorherrschend, die Sprache, in der Comenius
schrieb, die czechische. Doch die Rückkehr in die Heimat verzog sich mehr
und mehr in eine unabsehbare Ferne, und so wird die Adresse, an welche sich
Comenius mit seinen Gedanken und Planen wendet, eine universale, die Sprache,
in der er schreibt, die lateinische; nicht minder werden deutsche und polnische
Ausgaben von ihm besorgt. Und anderseits: auch sein geistiger Blick wendet
sich dem Universalen zu; auf des Engländers Baco Anschauungen aufbauend,
sucht er die Universalität alles Seins und Erkennens zu umfassen und zu
durchdringen; neben die Beschäftigung mit Schule und Kirche tritt die Vertiefung
in philosophische Konstruktion, in das, was er und seine Zeitgenossen Pan-
sopliie, Verständnis des Alls, genannt haben und führt ihn zu einem seinem
Gemüte oft schmerzlich sich kundgebenden Dualismus in seinen
Lebensbestrebungen. Zunächst freilich war es gerade diese pansophische Forschung, die
ihm eine grosse Zukunft und damit auch eine erhebliche Erleichterung des
Loses seiner Glaubensgenossen in Aussicht zu stellen schien und die ihn daher
1641 bewog, auf das Drängen seiner englischen Bewunderer und Freunde sich
von Lissa loszumachen und nach England überzusiedeln.



21

Der Plan der Männer, die Comenitis dorthin riefen, betraf die Gründung
eines Gelehrtenkollegiums, das, unter seinem Vorsitz aus Männern aller Nationen
bestehend, Einheit, Zusammenhang und Methode in die Wissenschaft bringen
sollte; selbstverständlich war dabei für eine gesicherte Existenz des Comenius
ausreichende Vorsorge in Aussicht genommen worden. Der Entwurf lag bereits
vor dem Parlament; aber in den nämlichen Herbst 1641, in welchem Comenius
in London eintraf, fiel die endgültige Verwicklung zwischen König Karl und
dem Parlament, die nach einem halben Jahre zum Bürgerkrieg führte. Da
hatte das Parlament anderes zu tun, als über die Gründung einer internationalen

Akademie zu beraten, und klarer als seine Freunde sah Comenius die
Aussichtslosigkeit der Situation für seine Bestrebungen; er nahm Anerbietungen,
die ihm diesfalls aus Schweden gemacht worden, an und kam am 27. September
1642 nach Stockholm. Als er, in viertägiger Unterredung mit dem
Grosskanzler Oxenstierna, dem hochgebildeten Staatsmann aus Gustav Adolfs Schule,
über die Grundsätze der Didaktik und Pansophie, besonders die von der Pan-
sophie zu hoffende Verbesserung der menschlichen Dinge betonte, hatte
Oxenstierna zwar den Auseinandersetzungen des Comenius über die welteinigende
Macht der Pansophie aufmerksam zugehört, dann aber die Audienz mit folgenden
für den scharfsinnigen Praktiker bezeichnenden Worten geschlossen : „Ich glaube,
noch niemandem seien derartige Dinge in den Sinn gekommen. Beharre auf
diesen Grundsätzen; entweder auf diese Weise werden wir zur Ubereinstimmung
gelangen oder man wird die Uberzeugung gewinnen, dass gar kein Weg mehr übrig
Weibe. Mein Rat aber geht dahin, dass du fortfahrest, dich zuerst der Schulen
anzunehmen, das Studium der lateinischen Sprache zu grösserer Leichtigkeit zu
bringen, und so jenen höhern Ideen einen um so ebeneren Weg vorzubereiten."
Ein in Schweden lebender reicher Holländer, Ludwig van Geer, mit dessen
Unterhändler Comenius schon in London abgeschlossen, hatte die Sorge für
den Unterhalt des Comenius und allfälliger Mitarbeiter übernommen, damit er
in Ruhe seiner wissenschaftlichen Tätigkeit leben könne; da derselbe Oxen-
stiernas Auffassung teilte, erhielt Comenius die Weisung, vor allem lateinische
Schulbücher abzufassen; zu diesem Zwecke siedelte er nach Elbing über; sehr
wider seinen Willen sollten nun die pansophischen Arbeiten in den Hintergrund
treten.

Dieser Kampf zwischen Pflichtarbeit und Lieblingsneigung — wie er auch
Pestalozzi eigen ist — zieht sich nun durch die ganze Zeit seines
Elbingeraufenthaltes hindurch ; dazu gesellen sich noch als drittes die Geschäfte und
Reisen, die er für seine Glaubensgenossen auf sich nehmen musste und auf
sich nahm.

Unter diesen Verhältnissen trübten sich die Beziehungen zu Herrn van
Geer zu wiederholten Malen, was Comenius manche Verlegenheiten gegenüber
seinen Gehilfen und vielen Verdruss schuf; doch kam es nicht zu einem völligen
Bruche, und endlich 1647 nahte die Arbeit ihrem Abschluss; sie umfasste die
„neueste Sprachmethode" (methodus linguarum novissima) und in Umarbeitung
„Vorhof", „Sprachenpforte" und „Empfangsaal", die drei ersten Lehrstufen des

Lateinunterrichtes, — nebst Lexikon und Grammatik; der Druck zog Bich freilich

noch in die nächsten Jahre hinein. Es war die höchste Zeit; die Wahl zum
obersten Leiter und Bischof der Brüdergemeinde 1648 führte Comenius nach
Lissa zurück. Kaum war er dort, so traf ihn schweres Familienunglück, seine
zweite Frau starb. Aber noch schwerer lastete auf ihm die endgültige
Entscheidung des Schicksals seiner Glaubensgenossen durch den Westphälischen
Frieden, der den böhmischen Brüdern auf immer die Rückkehr in die Heimat



22

verschlosB und damit die völlige Auflösung ihrer Gemeinschaft vorbereitete. So war
fast vom Antritt seiner Würde an klargestellt, dass er der letzte Bischof sein
würde; das machte seine Stellung zu einer unendlich wehmütigen. Aber in
der leuchtenden Gestalt ihres letzten Bischofs fand die Glaubensenergie und der
Bildungstrieb der böhmischen Brüder ihren höchsten Ausdruck und ihren
verklärenden Abschluss; er selbst hat ihr in dem „Testament der sterbenden Mutter
Brüderunität" den Schwanengesang gesungen.

Einstweilen galt es noch zu retten, was zu retten war; daher ging Come-
nius mit Erlaubnis des Herrn van Geer 1650 nach Ungarn, um, dem Rufe der
Fürstin Witwe Râkoczy folgend, die Leitung und Reform des Gymnasiums zu
Saros Patak zu übernehmen, wogegen die Fürstin 10—12 Freiplätze für
böhmische Studenten im Convikt der Anstalt gewährte. Trotz aller Hindernisse
und Schwierigkeiten gelang es, das Patakergymnasium wenigstens in seinem
Unterbau von 3 Klassen in nachhaltiger Weise zu reorganisiren, sodass es auf
lange hin die blühendste und geordnetste evangelische Schule in Ungarn blieb ;

der Ausbau auf 7 Klassen kam freilich nicht zu Stande. Durch Ausarbeitung
von Schuldramen wusste Comenius die Begeisterung der Lehrer, Schüler und des
Publikums für die Anstalt zu gewinnen. Folgenreicher noch war die Idee, die
Verbindung von Sach- und Sprachunterricht durch ein Bilderbuch, den „orbis
pictus", zu illustriren, das erste Jugendbilderbuch, das noch Göthe um seiner
überlegten und naturgemässen Anordnung lobte und dem gegenüber er das
mehr als hundert Jahre später erschienene Kupferwerk des Basedowschen
Elementarwerks „nicht blos für einen verjüngten, sondern für einen verschlechterten

orbis pictus" erklärte, so sehr die äussere Ausstattung dieses Prachtwerks

die primitiven Holzschnitte des Comenius in den Schatten stellte.
1654 kam Comenius aus Ungarn nach Lissa zurück. Es war zu seinem

Unglück. Als die Stadt in den polnischen Wirren jener Zeit im April 1656
von dem katholischen Adel erstürmt wurde, verlor er sein Haus, seine Bibliothek,

seine Handschriften in den Flammen. Das böhmische Wörterbuch, an
dem er 44 Jahre gearbeitet, seine bereits druckfertigen pansophischen Arbeiten,
Alles ging rettungslos verloren und zum zweiten mal musste er als gänzlich
verarmter, hilfloser Flüchtling das Land seines Wirkens verlassen. Von dem
Sohn seines Gönners, Laurentius van Geer, nach Holland gerufen, fand er in
Amsterdam ein Asyl. Hier hat er die letzten 14 Jahre seines Lebens
verbracht, im ruhigen Kreise der Seinen, durch die Herausgabe seiner gesamten
pädagogischen Schriften und um seiner pädagogischen Verdienste willen
in weitem Kreise hochgeachtet; mit dem tiefen Schmerz um das Los seiner
Glaubensgenossen wechselte rasch aufloderndes Hoffen, das sich an
wundersame Prophezeiungen schwärmerisch aufgeregter Landsleute und
Jugendgenossen anklammerte; der empfängliche Glaube, den er diesen Ver-
lieissungen entgegenbrachte und der jeweilen um so bitterer Enttäuschung
Platz machte, war der einzige Schatten, der auf seinen Lebensabend
fiel und zeitweise sogar seinen Nachruhm gefährdete. Mild und sanft klang
sein Leben aus. In dem Büchlein „Eins ist not" hat er als 77jähriger Greis
die Summe seines Lebens gezogen. „Darum danke ich", sagt er gegen den
Schluss desselben, „meinem Gott, der gewollt hat, dass ich mein ganzes Leben
hindurch ein Mann der Sehnsucht bleibe, und wenn er auch dadurch mich in
manche Irrsale hat geraten lassen, so hat er mir doch auch verstattet, mich aus
den meisten wieder herauszuarbeiten oder er führt mich an seiner Hand zum
Anschauen der seligen Ruhe". Dem Titel der Schrift geht ein Holzschnitt
voran : die Sonne leuchtet durch das offene Stubenfenster auf den am Tische



23

sitzenden Comenius, zu seiner Linken liegt ein aufgeschlagenes Buch, dann
weiter von ihm ab ein Lorbeerkranz, während seine Rechte auf ein Totengerippe

weist. Zwei Jahre später, am 15. November 1670, fand er die ersehnte
ewige Ruhe; in der Kirche von Naarden bei Amsterdam ist er begraben.

„Ein reines, tiefes, an Liebe volles, übervolles Herz (so schildert einer
seiner Biographen1) sein Wesen und Wirken), ein rastloser Wille, ein
unermüdlicher, im grossen wie im kleinen gleich treuer Fleiss, eine reiche Phantasie,

ein hochbegabter, selbstdenkender, weitausscbauender Geist hatten in
Comenius zusammengewirkt, unterstützt von vielseitigem Wissen und reicher,
unter den schwersten Schicksalsschlägen gewonnener Lebenserfahrung. Mit
dieser Fülle von Gaben stand er eine selten lange Reihe von Jahren auf dem
Gebiete der Erziehung, segensreich in der Praxis schaffend, unvergcsslich und
vielleicht unübertroffen wirkend in der Theorie. Er erkannte die Möglichkeit
einer Erziehung auf dem Grunde der menschlichen Natur, er trat ein für das
Recht des Kindes auf diese Erziehung, er erklärte die Erziehung für eine
Sache des gesamten Gemeinwesens, fiir eine Pflicht des Staates, er vertraute
ihrer hohen, das Böse überwältigenden Macht, und darum glaubte er, der Zeuge
eines der beklagenswertesten Kriege, gleichwohl an die Möglichkeit der Veredlung
der Menschheit."

Wir haben bereits in der Besprechung des Lebensganges gelegentlich von
Comenius' Schriften geredet; neben zahlreichen religiösen, erbaulichen und

theologischen Traktaten, neben dem, was er speziell für die czechische Sprache

gearbeitet, sind es pansophische, sprachmethodische und didaktische Werke.
Nur indirekt fallen für uns die pansophischen Schriften in Betracht, d. h.

lediglich insofern, als sie uns den Rahmen der philosophischen Anschauungen
zeigen, in dem alle Detailarbeit seines geistigen Lebens sich vollzieht. In einer

Zeit, da es möglich schien, das ganze Gebiet menschlichen Wissens zu
umfassen, musste es als das höchste Ziel menschlichen Denkens und Strebens sich

darbieten, dieses Wissen zu einem vollständig organischen Gebilde zu gestalten ;

für eine Persönlichkeit, die wie Comenius in der biblischen Offenbarung das

ganze Erkenntnisgebiet in allen wesentlichen Teilen schon vorgebildet sah und

die überdies mystischer Betrachtungsweise nur allzusehr zuneigte, ein besonders

verlockendes Problem. Die Kunst, also auch das Erkennen, — so sagte er

sich, vom Standpunkt Bacos ausgehend, — entlehnt ihre Ideen von den Werken
der Natur; die Natur — so sagt er sich als christlicher Theologe — entlehnt
sie von Gott, Gott — so führt der Mystiker aus — hat sie in sich selbst; so

sind die Ideen in Gott als im Urbild, in der Natur als im Abbild, in der Kunst
als im Gegenbild. Also (weil sie in Gott ursprünglich eins sind) ist die Grundlage

aller Dinge wie in ihrem Bestehen, so in ihrer Erkenntnis die Harmonie.
Die Eigentümlichkeit der Harmonie aber ist, dass sie bei all der unendlichen

Mannigfaltigkeit der Töne und Melodien dennoch aus wenigen Prinzipien und

aus wenigen Arten der Unterschiede entsteht. Wenn also die Prinzipien und
die Arten der Unterschiede werden erkannt sein, so wird Alles erkannt sein.

J) Pappenheim.



24

Wir mögen vom Standpunkte unsers Jahrhunderts aus diese pansophischen
Konstruktionen als abgetan erklären und in der Tat, nach Comemius' Tod ist
auf denselben nicht weiter gebaut worden. Aber für das 17. Jahrhundert haben
sie ihre Existenzberechtigung wie die Konstruktionen der spekulativen Philosophie
am Eingange des 19., und wer könnte bei den Sätzen, auf welche Comenius

von der Betrachtung des Alls aus gelangt, sich verhehlen, dass sie in
eigentümlicher Parallele zu den Sätzen stehen, auf welche Pestalozzi durch seine

psychologischen Betrachtungen gekommen ist, dass alle Anschauungen auf
wenige einfache Elemente, ein ABC der Anschauungen gleichsam zurückzuführen

seien, von denen aus das Kind in ununterbrochenem und lückenlosem
Fortschreiten mit Leichtigkeit bis zu den äussersten Enden der Kunst und
Wissenschaft geführt werden könnex).

Analog dem Gedankengang in der Gesamtheit seiner Weltanschauung ist
nun auch derjenige seiner didaktischen und sprachmethodischen Keformen.

Eine seiner pansophischen Folgerungen lautet: Die Normen der Wahrheit
müssen von jenen Dingen abstrahirt werden, die sich so zu einander verhalten,
dass sie sich gar nicht anders zu einander verhalten können und die sich jedem
zur Prüfung darbieten, von den Dingen der Natur.

Auf Erziehung und Unterricht angewendet, heisst dieser Satz : Erziehung
und Unterricht haben die Gesetze ihrer Einwirkung aus dem Entwicklungsgang

abzuleiten, wie er vor unsern Augen in der organischen Natur
stattfindet: das ist der erste grosse Grundsatz der Didaktik des Comenius.

Auf die Sprache als den Ausdruck der Wahrheitserkenntnis angewendet,
heisst der nämliche Satz : Die Sprachkenntnis muss an das Realwissen gebunden
werden. Das ist ihr zweiter Grundsatz.

Da nun aber die Gesamtheit der uns umgebenden Realwelt eine Einheit
bildet, muss sie auch als Einheit erfasst, es darf kein wesentliches Gebiet
derselben für die Erkenntnis unberücksichtigt gelassen werden. Die Einheit des

Seins bedingt eine enzyklopädische Bildung und der Bildungsunterschied der
Einzelnen darf nur in einem Mehr oder Weniger der Weiterführung und
Vertiefung, nicht in der Vollständigkeit oder Unvollständigkeit des Rundblicks sich

manifestiren : es muss Allen Alles gelehrt werden, sagt Comenius, und darum
hat der Unterricht in konzentrischen Kreisen zu geschehen. Dritter und vierter
didaktischer Grundsatz.

Speziell auf die Sprache angewendet, führen diese Grundsätze dazu, den

Kreis der Sach- und der darauf aufbauenden Sprachkenntnisse in bestimmte
Ausschnitte zu zerlegen, und zwar einerseits so, dass kein Gebiet aus der

Anschauungswelt des Kindes übergangen wird, anderseits so, dass von elementarer

Besprechung, in welcher die hauptsächlichsten Worte des sprachlichen Aus-

') Vgl. Pestalozzis Aufsatz die „Methode" (frühste Redaktion der Briefe IV—VI von
„Wie Gertrud ihre Kinder lehrt") bei Seyffarth, Pestalozzis sämtl. Werke, Bd. XVIII, p. 295.



25

drucks zur Anwendung kommen, in abgegrenzten Lehrgängen zu stets sich
erweiternder und vertiefender Sach- und Sprachkenntnis übergeleitet wird, und

zwar mit steter gleichzeitiger und rückblickender Beziehung auf die sinnliche

Wahrnehmung als die Quelle alles wirklich realen Wissens.
Das ist der Grundgedanke der Comenianischen Sprachmethodik.
In der janua, der Sprachenpforte, wird der Stoff der wissenswürdigen Dinge

in 100 Kategorien geteilt, welche ebensoviele Kapitel bilden. Dieselben
enthalten 8000 Wörter in 1000 einfachen und zusammengesetzten Sätzen.

Bald fand Comenius notwendig, um der Fassungskraft nicht zu viel auf
einmal zu bieten, einen noch elementarem Lehrgang vorangehen zu lassen; das

ist das Vestibulum, derYorhof, mit 1000 der gebräuchlichsten Ausdrücke in 427

ganz kurzen, einfachen Sätzen.

Es versteht sich, dass im Lauf des Lehrgangs nach überdachtem System
die verschiedenen Wortarten und Flektirungen zur Anschauung und sprachlichen
Aneignung kommen.

Im Orbis pictus, dem „Weltbilderbuch", sind nun die schon für die janua
beabsichtigten Bilder vorangestellt. Jedem der 150 Bilder folgt eine Sprachübung
über den Inhalt desselben in Muttersprache und Latein mit Beigabe des nötigen
Vokabelverzeichnisses.

Über die janua hinaus und im genauen Anschluss an die Sätze derselben

sucht das Atrium, der Empfangsaal oder der Palast, auf Grund einer Darlegung
über stilistische Ausbildung den Schüler zu freierer und reicherer Ausgestaltung
der lateinischen Ausdrucksweise zu führen. Durch dieses Atrium gelangt man
dann aber als zu der 4. Stufe, der eigentlichen Schatzkammer (thesaurus), zum
Lesen der lateinischen Schriftsteller selber.

Die Erziehungs- und Unterrichtsgrundsätze sind vor allem zusammen-
gefasst in der Magna Didactica, der Grossen Unterrichtslehre des Comenius.

Comenius geht davon aus, dass der Mensch die dreifache Bestimmung habe,
1. das vernünftige Geschöpf, 2. das über die Geschöpfe herrschende Geschöpf,
3. des Schöpfers Freude und Ebenbild zu sein, und leitet daraus die Notwendigkeit

ab, ihn a) zur Erkenntnis und Sprachbildung, b) zu Tugend und guten
Sitten, c) zur Frömmigkeit zu führen. Der Keim zu allem diesem liege im
Menschen selbst, aber es gelte nun, ihn zu entwickeln und zwar von frühester

Jugend an. Dafür aber seien Schulen nötig, und zwar für Alle: Beich und

Arm, Knaben und Mädchen, und mit allseitiger Erfassung dieses dreifachen
Ziels. An solchen Schulen aber habe es bis jetzt gefehlt, und nun entwickelt
Comenius seinen ßeformplan für eine naturgemässe, in strenger systematischer
Ordnung sich vollziehende Unterrichtsmethode und Schulorganisation, für erstere
Stetsfort anknüpfend an den Gang der Natur in der Entwicklung des Tiers und
der Pflanze, letztere, die Schulorganisation, im Anschluss an die natürliche
Entwicklung des Menschen in vier Stufen gliedernd als Mutterschule, Muttersprach-
Schulo, lateinische Schule und hohe Schule.



26

Mehr noch als die sprachmethodischen Schriften fiel die Unterrichtslehre
bei der Nachwelt in Vergessenheit; lag sie doch ausschliesslich in lateinischer

Sprache vor und in dem wohl nur in geringer Auflage gedruckten Folioband

der didaktischen Werke des Comenius vergraben ; nicht einmal Herder scheint
sie gekannt zu haben. Erst Niemeyer machte wieder auf sie aufmerksam, indem

er bemerkt, sie enthalte viele Ideen über Erziehung und Unterricht, die der

Aufbewahrung wert seien. Wie gross war daher das Erstaunen, als sie aufs

neue aufgesucht und durch Ubersetzungen allgemein zugänglich gemacht wurde:
in umfassendster Weise gab sie ein Idealbild der Schule wie man es brauchte;
was man als Verdienst Pestalozzis angesehen, dass er den Unterricht lauf die

Anschauung gegründet, dass er die Naturgemässheit an die Spitze aller erzieherischen

Grundsätze gestellt, dass durch ihn zuerst die Idee einer allgemeinen
Volksschule im Einzelnen ausgearbeitet und so deren Verwirklichung ermöglicht
worden, dass er zuerst die pädagogischen Bestrebungen in ein System zu bringen

gesucht habe: das fand sich alles schon 150 Jahre vor Pestalozzi und

zwar in manchen Beziehungen viel klarer, viel verständiger; sogar Bestrebungen
der pädagogischen Gegenwart, wie für eine des Berufs würdige Stellung der

Lehrer, für Berücksichtigung der Anforderungen der Gesundheitspflege, für
Schulgärten hatten in dem alten Comenius schon ihren Vorkämpfer gehabt.
Da erbleichte Pestalozzis Stern als des Propheten und ausschliesslichen

Begründers der modernen Entwicklung der Pädagogik. „Comenius und Pestalozzi"

hiess jetzt das Losungswort und da dem Comenius mit vollem Recht als

dem ältern der Vortritt gebührte, vielfach auch: „Comenius statt Pestalozzi";
dieser sei nur der Schüler, der auf den Schultern des Grössern sieh erhebe und

es stände ihm besser an, er wäre noch etwas nachhaltiger bei Comenius in die

Schule gegangen, statt sich gar so sehr seines Autodidaktentums zu rühmen *).

* **
Leider kommt der gute Rat um etwas [mehr als hundert Jahre zu spät

und es lässt sich nur sagen, dass Pestalozzi wohl nicht mit besserm Rechte der

Schüler des Comenius genannt werden kann, als etwa Columbus derjenige der

Normannen, die 400 Jahre vor ihm die Ostküste von Amerika befahren haben.

Pestalozzi wusste, nach dem Gedankengang seiner Schriften zu schliessen, von

A) W. Kayser, Joh. Amos Comenius; sein Leben und seine Werke (Hannover-Linden
Manz & Lange 1892) p. 84: „Pestalozzi bekennt in einem Briefe an seinen Freund Heinrich
öeBsner vom Neujahrstage 1801 : „„Ich wusste von dem was sie alle taten und wollten, auch keine
Silbe"". Das ist zwar charakteristisch für seine Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit, war und blieb
aber verhängnisvoll bei allen seinen Bestrebungen. Nur dadurch, dass das Erbe, welches die
verflossenen Jahrhunderte hinterlassen haben, angetreten und gewissenhaft benutzt wird, ist ein
Fortschritt auf allen Gebieten der Wissenschaft möglich. Wie ganz anders erscheint da Arnos

Comenius." — Und im Vorwort heisst es: „Hauptsächlich schlug Pestalozzi die Wege des

Comenius ein, so dass jemand, der Beider Schriften liest, ohne die Zeit ihrer Abfassung zu

kennen, leicht den Schüler für den Meister halten könnte."



27

Comenius genau so wenig als die meisten seiner Zeitgenossen, d. h. gar
nichts.1)

Pestalozzis Ausgangspunkt ist ein lediglich praktischer: wohlwollendes
Erbarmen. Der erste, tiefe Eindruck seiner Jugend war, dass in der Schule wie im Leben
das arme Kind anders behandelt werde, als das reiche; dass auch dem begabten
Landkind die höhere Bildung des Städters verschlossen blieb2). Im Kinde des

Volks sah er Kräfte schlummern, diese Kräfte wollte er wecken. Den
theoretischen Hintergrund für seine Bestrebungen bot ihm nicht Comenius,
sondern Rousseaus Emil; hätte er's nicht mit ausdrücklichen Worten gesagt3), es

wäre in seinen Schriften, wie in der Erziehung seines einzigen Sohnes4) mit
Händen zu greifen. Was er selbst fand, fand er an den Kindern durch die
Kinder im unmittelbaren Umgang mit ihnen.

Auf der Höhe seines Wirkens hat er sich von dem, was er gefunden,
Rechenschaft gegeben. „Wenn ich zurücksehe", sagt er in „Wie Gertrud ihre
Kinder lehrt", „wenn ich zurücksehe und mich frage: Was habe ich denn

eigentlich für das Wesen des menschlichen Unterrichtes geleistet? so finde ich,
ich habe den höchsten, obersten Grundsatz des Unterrichtes in der Anerkennung
der Anschauung als dem absoluten Fundament aller Erkenntnis festgesetzt und
mit Beseitigung aller einzelnen Lehren das Wesen der Lehre selbst und die
Urform aufzufinden gesucht, durch welche die Ausbildung unsers Geschlechts
durch die Natur selber bestimmt werden muss"5).

*) Dem scheint zunächst die Lenzburger Rede (die zuerst in der „Wochenschrift für
Menschenbildung" gedruckt wurde) zu widersprechen, da dieselbe ausdrücklich auf den orbis
pictus zu reden kommt (Seyffarth XVII 209—213, Mann III 404—408). Aber diese Stelle trägt
wie so vieles in der betr. Rede deutlich den Stempel Niederere und ist zudem, weil von 1809

stammend, für Pestalozzis Bildungsgang absolut beweisunkräftig. Wenn Hoffmeister (p. 28) bei
der Stelle in „Wie Gertrud" (Seyffarth XI 203, Mann III 207) : „auch das beste Unterriohts-
buch des verflossenen Jahrhunderts hat vergessen" an Comenius denkt, so ist vom Standpunkt
des Jahres 1801 aus das verflossene Jahrhundert die genaue Bezeichnung des 18., nicht des

17. Jahrhunderts und der Vorwurf lässt sich schon darum nicht auf Comenius beziehen;
wahrscheinlich geht er auf die philanthropinische Jugendliteratur und zwar als allgemeines, nicht
auf ein bestimmtes Buch gemünztes Urteil.

Die meisten Comenius-Schriften, schola ludus, janua, atrium, in zürcherischen Ausgaben
sind der Stadtbibliothek Zürich erst zwischen 1744—1781 zugekommen; der orbis pictus erst
seit 1860. Dagegen steht fest, dass die Opp. did. omnia schon vor 1744 daselbst auflagen;
aber gewiss ist richtig, was der Bibliothekar, Prof. Dr. S. Vögelin, auf die Anfrage des Herrn
Dr. Hoffmeister (a. a. O. p. 16) schrieb; „Mit aller Sicherheit darf wohl behauptet werden,
dass Pestalozzi den, wie es scheint, seit seiner Schenkung unberührt gelassenen schönen
Goldschnittband der Opp. did. omnia niemals in Händen gehabt. Ich weiss nicht, ob er überhaupt
sich auf frühere pädagogische Systeme eingelassen; wenn aber je, so geschah es gewiss nicht
mit Benützung eines lateinischen Folianten".

2) Aus Hennings Mitteilungen über Pestalozzi. Pestalozziblätter 6. Jahrgang 1885 p. 64.
8) Schwanengesang, Seyffarth XV 200.

4) ib. VII 246.
6) Eingang zu Brief IX in „Wie Gertrud ihre Kinder lehrt".



28

Anschauung als Fundament, Naturgemässheit als Weg — wie bei Comenius;
aber freilich die Anschauung nicht als blosser Punkt des Ausgangs, sondern zur
AnschauungsÄMHst entwickelt; Naturgemässheit nicht der äussern uns
umgebenden Natur, sondern dem dem Kinde selbst abgelauschten Entwicklungsgang

der MenscliermaXur entnommen.
Wie vieles ist auch sonst ähnlich bei ihm wie bei Comenius, selbst in den

Irrungen : der Glaube an die allein seligmachende unbedingte Macht der Methode,
wie bei Comenius der Glaube, dass, wenn nach dem von ihm gegebenen Modell
Schulen in Wirksamkeit seien, Menschenveredlung und WeltVerbesserung nicht
ausbleiben könne; so ist auch die Auffassung, dass das höchste Ziel darin liege,
Erziehung und Unterricht zu mechanisiren, bei beiden gleich ausdrücklich
ausgesprochen

Ist Pestalozzi wirklich nur eine Wiederholung des Comenius? und sein

Verdienst bloss, in geeigneteren Zeiten die Ideen wieder auf die Bahn gebracht
zu haben, die vor ihm schon ein Andrer ausgesprochen, nur dass diesem die

Ungunst der Verhältnisse das Aufgehen seiner Saaten verwehrt hatte
Ich gestehe, dass mir die Antwort auf diese Fragen nicht leicht wird.

Wohl weiss ich, dass gerade in der neuesten Zeit die Männer der
wissenschaftlichen Psychologie manche Gedanken Pestalozzis, die so lange mit gesalzenem
und ungesalzenem Spott überschüttet worden sind, wie die von der pädagogischen
Bedeutung der Sprache als Anhaltspunkt für die Vorstellungsbildung, wieder zu
Ehren ziehen; sie treten sogar den Nachweis an, dass Pestalozzis sprachmethodische

Erörterungen — im Gegensatz zur Bearbeitung von Form und Zahl
Pestalozzis eigenstes Werk — nicht auf willkürlicher Träumerei beruhen,
sondern dass hier wirkliche auf Herder fussende Studien Pestalozzis vorliegen ; wohl
haben sie auch dargetan, dass für die tiefer dringende Forschung weit mehr

Ubereinstimmung in Pestalozzis psychologischer und pädagogischer Gesamtauffassung

in den verschiedenen Perioden seines Lebens und seiner Schriften sich

eröffnet, als der äussere Schein es ahnen liesse — all diese Richtigstellung der
Tatsachen ist das höchst dankenswerte Verdienst Dr. Th. Wigets2); — aber
ich komme doch nicht über den Eindruck hinaus, als ob in den wissenschaftlichen

Bemühungen Pestalozzis der Stiefbruder des Autodidaktentums, der

Dilettantismus, gar zu sehr vorherrsche und 150 Jahre nach Comenius zwar

') In „Wie Gertrud" 1. Brief, Seyfifarth XI 108. Mann, P.'s ausgew. Werke III 132. Es

war bekanntlich zunächst eine Bemerkung Giayre, die Pestalozzi in der 1. Ausgabe unbedingt
adoptirte („er traf den Nagel auf den Kopf und legto mir bestimmt das Wort in den Mund,
welches das Wesen meines Zweckes und aller seiner Mittel bezeichnete"). Später hätte Pestalozzi

das Wort „mechanisiren" gerne durch „organisiren" ersetzt. — Comenius (opp. did.
IV 67): optandum insuper, methodum culturae humanae esse mechanicam (Müller, Comenius,
ein Systematiker in der Pädagogik, Dresden, Bleyl & Kämmerer 1887, p. 36).

2) Pestalozzi und Herbart, im 23. Jahrbuch des Vereins f. wissenschaftl. Pädagogik,
herausgegeben von Vogt. Dresden, Bleyl & Kämmerer 1891.



29

nichts von unserra Standpunkte aus Vollkommenes, aber doch etwas zu grösserer
Ruhe und Sicherheit Abgeklärtes hätte geboten werden können und sollen. Das

Gebiet, welches strengwissenschaftliche Forschung verlangt, wird um der
autodidaktischen Eigenart Pestalozzis willen immer die schwache Seite in seinen "Werken

bleiben, auf etwas mehr oder weniger kommt hier nicht eben viel an.

Völlig klar dagegen ist mir, dass die Art, wie Pestalozzi die Anschauung
zur Verwertung gebracht hat, sich nicht mit dem auf die gleiche Linie stellen

lässt, was Comenius von der Anschauung verlangt, dass Pestalozzi hier viel
weiter geht und einen höhern Standpunkt einnimmt. Was Comenius mit der

Forderung meint, die Anschauung sei aller Erkenntnis zu Grunde zu legen, ist
tatsächlich nur die einfache Folge der Lehre des englischen Realismus: nichts
ist im Verstand, was nicht vorher in den Sinnen gewesen ist, daher der Kampf
des Comenius gegen den blossen Verbalismus und sein berühmtes Wort: „Die
Menschen müssen gelehrt werden, so weit als nur irgend möglich, nicht aus

Büchern ihre Einsicht zu schöpfen, sondern aus Himmel und Erde, aus Eichen
und Buchen, d. h. sie müssen die Dinge selbst kennen lernen, nicht aber nur
fremde Beobachtungen und Zeugnisse über die Dinge"1). Das ist nun bei

Pestalozzi einfach selbstverständliche Voraussetzung und bedarf ihm gar keines

Beweises mehr, — und nicht bloss ihm, sondern seiner ganzen Zeit. Aber das

Neue bei ihm ist, dass er die Anschauung so organisirt, dass sie auch für die

verwickelten Verhältnisse von Zahl und Form die führende Hand wird,
die sinnliche Anschauung in die intellektuelle hinüberleitet. Diese

Befähigung der Burgdorfer Zöglinge, die das Entzücken aller Besucher, auch
der sachverständigen war, die komplizirtesten "Zahl- und Raumverhältnisse

gewissermassen im Nu zu überblicken, nicht auf dem Wege abstrakten Denkens,
sondern intuitiver Anschauung, das geht weit über den Horizont aller Comenia-
nischen Methode hinaus. Aber auch hier gehört nur die praktische Ausführung,
nicht der Grundgedanke Pestalozzi an; dazu hat Rousseau den Weg gezeigt2)
und so scheint mir auch in dieser Beziehung das Verdienst Pestalozzis nur ein

sekundäres zu sein. In der objektiven Leistung liegt des Comenius Stärke und

Grösse; er hat nach Hoffmeisters Ausdruck wie kein andrer vor ihm und nach

ihm die äussere Einrichtung der Volksschule hinsichtlich der Zeit, der Personen

und des Stoffs ins Auge gefasst3). Aber Pestalozzi hat ein andres getan; er
hat die psychologische Basis nicht bloss aller Volksschule, sondern der Erziehung
in Angriff genommen und so zu der Form den Inhalt in ebenbürtiger Weise

geistbildend gestaltet. Dass er das tat, dass er das konnte, liegt in der tiefsten

Eigentümlichkeit seines Wesens begründet.

*) Magna didac-tica XVIII, 28.

2) Deutsche Ausgabe von Vogt & Sallwürk II, 257—264.

3) p. 22 der Ausgabe von 1877.



30

Suchen wir nun über diese Eigenart Pestalozzis im Unterschied zu Co-

menius uns klar zu werden.
Wir sahen, das grosse Interesse des Comenius sind die Probleme des

Universums. Dem entsprechend gehen seine pädagogischen]Bestrebungen von dem

Wunsche aus, den Menschen durch Erziehung und Unterricht so zu bilden, dass er
seine Weltbestimmung, die ihm die Gottheit zugeteilt, erfülle; seine methodischen

davon, dass der Mensch sich das Verständnis der Sprache als der

Vermittlerin alles geistigen Lebens klarer aneigne, und mit grösserer Leichtigkeit
den Zugang zur Universalsprache für das höhere Geistesleben, zum Lateinischen,
sich erschliesse.

Pestalozzi hat das Interesse, das den Ausgangspunkt seiner Bestrebungen
bildet, scharf und klar gezeichnet: „Schon lange, ach, seit meinen Jünglingsjahren

wallte mein Herz wie ein mächtiger Strom, einzig und einzig nach dem

Ziel, die Quelle des Elends zu stopfen, in das ich das Volk um mich her
versunken sah". Das Volk, das heisst jedes auch noch so verstossene Menschenkind,

auf Grund seiner Gemeinkraft, wie seiner Individuallage zu einem

menschenwürdigen Erdendasein zu erheben, das ist sein Ziel, um dessenwillen er
mit den armen Kindern „selbst wie ein Bettler lebt, um zu lernen, Bettler wie
Menschen leben zu machen"1), und was immer er auf pädagogischem oder

methodischem Gebiete leistet, dem ist der Stempel dieses spezifisch humanen
Zweckes aufgedrückt.

Er will die Kräfte, die im Menschen schlummern, entbinden und zur höchsten

Entfaltung bringen ; des Comenius Ziel ist, im Menschen als der Krone der

Schöpfung gewissermassen als in einem Mikrokosmus die Gedanken der Schöpfung
und des Schöpfers zu reiner, ungetrübter Widerspieglung gelangen zu lassen.

Pestalozzi geht vom Menschen aus, dem Subjekt,, und sucht ihn zu seiner

Bestimmung zu führen; Comenius nimmt seinen Ausgangspunkt bei der

Bestimmung des Menschen, dem Objekt, und sucht diese Bestimmung im Menschen

zu verwirklichen.
Daher auch der weitere Unterschied: für Comenius ist zur Erreichung

seines Zwecks das Hauptmittel die Schule, weil durch deren Organisation des

Menschen Bestimmung ihm am sichersten und allseitigsten zugänglich und
gewissermassen habituell gemacht werden kann — der Schule und ihrer Reform
ist daher auch die grosse Unterrichtslehre sozusagen ausschliesslich gewidmet
und auch das Verhältnis der Mutter zum Kinde erscheint ihm wesentlich als

Sohule; Pestalozzi aber geht aus vom Familienleben und von der Wohnstube

*) Vergleiche auch das schöne Wort J. C. Eschers v. d. Linth: „Oft selbst empfand ich
Ekel vor ihm; aber selbst ehe ich ihn näher kannte, bückte ich mich tief vor dem Mann, der,
statt eines bequemen Lebens zu gemessen, an eine Heerstrasse geht, die Bettler bittet, ihm ihre
Kinder zu übergeben und dann diese Kinder zu humanisiren sucht." Pestalozziblätter X. Jahrgang

1889 S. 14. Die im Text gegebene Fassung ist aus dem Eingang des 1. Briefes in „Wie
Gertrud".



31

als der Umgebung, in welcher sich die ^menschlichen Kräfte am natürlichsten
und abseitigsten entwickeln, und die Schule ist ihm nur ein Surrogat, dazu
bestimmt, der Unvollkommenheit des verderbten Familienlebens nachzuhelfen, ein

Notbehelf, der unter idealen Verhältnissen wegfiele1).
Es ist nur eine Konsequenz, nur eine andre Seite zu dieser Verschiedenheit

bezüglich des Ausgangspunktes, dass Comenius betreffend dessen, was er als

Heilmittel für die Menschheit in Vorschlag bringt, auf die Totalität von allem,
was der Menschengeist in Vergangenheit und Gegenwart zu diesem Zwecke je
erdacht, zurückgreift, während [Pestalozzi die Bahnen des Autodidakten
einschlägt. Comenius hat alles, was ihm von Erziehungsschriften zugänglich war,
gelesen, studirt; eine reiche literarische Kenntnis steht ihm zu Gebote; in seiner
Unterrichtsichre ist eine Fülle von Zitaten, aus der Bibel, dem klassischen

Altertum, den Kirchenvätern, den Humanisten und Reformatoren, den

Zeitgenossen; sie lässt er aussprechen, was er als Wahrheit erkannt hat; wo ihm
ein neues Problem auftaucht, da bittet er selbst ihm persönlich ganz fern
stehende Männer um Rat, um ihre Ansicht. Der ganze Bienenfleiss eines

Gelehrten, der in seinen Arbeiten lebt und webt, tritt uns aus seinen Schriften zu

Tage. Wie anders Pestalozzi; wo er etwa zitirt, zitirt er meist ohne den

Namen zu nennen2), oder wenn er diesen nennt, nur weil er die
Betreffenden zu seinem Sprachrohr macht3) oder um seine eigene Ansicht gegenüber
derjenigen dieses Andern hervorzuheben4). Was die Andern denken, ist ihm

an und für sich rein Nebensache ; er erklärt geradezu : „Ich nehme keinen
Teil an allem Streit der Menschen über ihre Meinungen ; aber das, was sie

fromm, brav, treu und bieder machen, was Liebe Gottes und Liebe des
Menschen in ihr Herz und Glück und Segen in ihr Haus bringen kann, das, meine

ich, sei, ausser allem Streit, uns Allen und für uns Alle in unsere Herzen
gelegt". Und so nimmt er es denn auch aus dem Herzen, aus seinem eigenen
Herzen ; und bei dem Reichtum dieses Herzens, was ficht's ihn da an, dass ihm
alle Bücherweisheit fremd und unverständlich wird? „Ich habe seit 30 Jahren",
sagt er 1801, „kein Buch mehr gelesen und konnte keines mehr lesen, ich

hatte für abstrakte Begriffe keine Sprache mehr und lebte nur in Überzeugungen,
welche Resultate unermesslicher, aber meistens vergessener Intuitionen
waren".

Ist's Zufall und blosses Symbol, oder steht es im innern Zusammenhang
damit, dass der äussere Lebenslauf der Beiden ein gar so verschiedenes Bild
aufweist? Des Comenius Wiege steht in Mähren; schon seine Studien führen
ihn ins Ausland, an den Rhein, bis an die Nordsee; die Not der Zeit treibt

') Vgl/, die grundlegende Betrachtung in „Lienhard und Gertrud" erste Ausgabe III
(1785) cap. 2 (Jubiläumsausgabe v. L. u. GL III, IV. — Zürich, Schulthess 1884 p. 8/9).

2) So am Schlu8s von „Wie Gertrud". 3) In „Wie Gertrud" Brief II, III. 4) in „Wie
Gertrud", Brief I (Fischers Brief an Steinmüller).



32

ihn aus der Heimat nach Böhmen, nach Polen, seine wissenschaftlichen
Interessen nach England, nach Schweden; 6 Jahre weilt er dann an den

Weichselmündungen, 4 in Ungarn, die letzten 14 Jahre in Amsterdam. Pestalozzis Weg
geht von Zürich nach dem Birrfeld auf den Neuhof, vom Neuhof nach Burgdorf,

Münchenbuchsee, Iferten und von dort wieder nach dem Neuhof zurück.
Nur zweimal ist er ausser die Grenzen der Schweiz gekommen; 1792 zum
Besuch seiner Schwester in Leipzig, 1802 als Abgeordneter der Consulta in
Paris. „Bin auch in Paris gewesen", pflegte er später zu scherzen, „über
Nacht, aber gesehen hab ichs nicht." „Über die Kürze seines Aufenthalts",
bemerkt hiezu einer seiner einstigen Mitarbeiter, „und über Tag und Nacht kann
Pestalozzi sich geirrt haben" (er war tatsächlich annähernd drei Monate in Paris

„dergleichen begegnete ihm im Eifer immer. Dass er jedoch Paris nicht
gesehen hat, dafür stehe ich. Man hätte ihn mit unverbundenen Augen durch
das Paradies führen können und er hätte von der ganzen Seligkeit desselben

nichts gesehen als den Baum der Erkenntnis, um ihn unter die arme, dumme
Menschheit zu pflanzen" *).

Aber nach einer andern Seite gewahren wir genau das umgekehrte
Verhältnis. Zwar umfasste der Kreis der theoretischen Interessen des Comenius in
seinen pansophischen Studien nicht mehr und nicht weniger als das Universum,
derjenige Pestalozzis reicht genau so weit, als Menschenwohl ins Spiel kam.
Während jedoch Comenius, so weit weg und wohin immer ihn das Schicksal

verschlagen mochte, in Lissa, wie in Böhmen, in Ungarn wie in Amsterdam,
das gleichartig stille Leben eines gelehrten Kirchen- und Schulmannes lebte
und genau soweit sich betätigte, als Bücher und Katheder es bedingen,
erstreckte sich Pestalozzis praktisches Interesse auf das menschliche Leben in
allen seinen Beziehungen. In Nationalökonomie und Staatswirtschaft, selbst bis

zu den Fragen des Militär- und Finanzwesens, soweit ihre richtige Organisation
Menschen- und Volks wohl bedingt'2), in alles hat sich Pestalozzi gelegentlich
vertieft; und „Pestalozzi der Politiker" ist ein wichtiges Kapitel in seinem

Leben und in seinen Schriften, das von 1765—1826 durch volle 60 Jahre
hindurch reicht, den zwanzigjährigen Jüngling wie den achzigjährigen Greisen
berührt. Wenn irgend jemand, konnte er mit dem Dichter sagen: Nichts menschliches

ist mir fremd Und mit welcher Energie und Leidenschaftlichkeit hat er
zeitweise ins öffentliche Leben sich herausgewagt Noch nach 40 Jahren erzählt
er Henning über seine Jugendzeit, die Vaterlandsliebe und die Rechte der
unterdrückten Partei hätten damals seine Brust so mächtig bewegt, dass er auf alle

Mittel zu ihrer Befreiung gedacht und leicht hätte zum Mörder an denen wer-

Der Mitarbeiter ist Kaiisch, die Stelle aus seiner Rede zur Säcularfeier 1846. Ygl. Mann I
(Biographie Pestalozzis pag. LXXXIV).

2) Ansichten über die Gegenstände, auf welche die Gesetzgebung Helvetiens ihr Augenmerk

vorzüglich zu richten hat. Seyffarth X 327 ff.



33

den können, die ihm als Despoten erschienen seien1). In seiner schneidenden

Kritik der gesellschaftlichen Ordnung und des Kirchentums, zu denen ihn seine

„Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwicklung des

Menschengeschlechtes" führten, galt er unter der alten Ordnung der Dinge nicht ohne

Grund als Revolutionär, als Jakobiner; und als er nach dem Zusammenbruch der
alten Eidgenossenschaft unter die Volksrepräsentanten der neuen helvetischen

Republik sich mischte, und dieselben gegen jeden Versuch, die Aufhebung des

Zehntens zu verschieben, aufwiegelte, machten die feingebildeten Humanisten,
wie Johann Georg Müller in Schaffhausen, ein dreifaches Kreuz vor seinem

Namen und glaubten in ihm das richtige Zeug zu einem schweizerischen Robespierre

zu entdecken2) — man braucht an solche Dinge nur zu erinnern, um
die ungeheure Verschiedenheit, die zwischen der Persönlichkeit Pestalozzis
und derjenigen des Comenius besteht, ohneweiters klar zu legen.

Ja, Pestalozzi, der den Menschen zum Ausgangspunkt seiner Bestrebungen
nahm, und in dem, was er zum "Wohl des Menschen versuchte, vom menschlichen

Herzen ausging, war ein Mensch, ein Mensch voll heissesten Menschengefühls,

„ein Individuum, in dem alle Saiten der menschlichen Natur tönten
oder getönt hatten", und dass er das war, nach Licht- und Schattenseiten, darin

liegt seine Stärke wie seine Schwäche.

Schon in seinen Schriften tritt das uns entgegen. Ruhig wie der
murmelnde "Wiesenbach, der den letzten Kiesel seines Bettes dem Beschauer klar
legt, fliesst des Comenius Sprache dahin; auch die grössten, die wichtigsten
Dinge gibt er, als wären sie ihm selbstverständlich ; der Friede, der über seinen

Darlegungen ausgebreitet ist, hat fast etwas einschläferndes ; die Ordnung der
Gedanken streift oft an Pedanterie; die Bilder, die er braucht, sind so klar und so

umsichtig gewählt, dass sie immer und immer wiederkehren. Nicht so Pestalozzi.
Gleich einem schäumenden Waldbach bricht seine Sprache hervor; die Überfülle

des Gedankens, des Gefühls, vermag die Sprache nicht gleichmässig zu
fassen, ob er dann auch in noch so vielen ähnlichen Wendungen sich abmüht,—
dem sprudelnden Gewässer gleich, dem der Ausgang gewehrt ist; und dann

wieder unversehens, auf einmal : der Ausgang ist gefunden ; in überschäumenden

Wogen, in Worten hoher Poesie strömt es dahin, alles ist Leben, alles ist Anschauung,
und durch die Mannigfaltigkeit und Unmittelbarkeit der treffendsten Gedanken

und Bilder entschädigt er überreich für die ziellosen, endlosen Wirbel, in denen

er den Leser, der ihm folgen wollte, so lange zurückgehalten. "Wie mühsam

sind in seinen Erzählungen nicht oft die theoretischen Auseinandersetzungen,
in die er sich gelegentlich verirrt; und wie unendlich fein und wahr empfunden

1) Pestalozziblätter 6. Jahrg. 1885 p. 66; auch 12. Jahrg. 1891 p. 54.

2) Briefwechsel der Brüder Joh. Georg Müller und Johs. v. Müller, herausg. v. llaug
erster Halbband (Frauenfeld, Huber 1891) p. 182, 148, 149, 154; vgl. Schweiz. Lehrerzeitung,
1891 No. 16 (p. 132/138).



34

daneben alles, sobald er sich mit liebevollem Auge ins konkrete Menschenleben

vertieft, das lebenswarm ihm selber ans Herz greift, „so dass" — Pestalozzi

sagt dies speziell vom ersten Teile von Lienhard und Gertrud — „der Mann

am Ruder des Staats und der Tagelöhner im Dorfe einstimmig fanden: es

ist so!"
Aber noch mohr zeigt Pestalozzis Lehen, dass in diesem reinen und

unmittelbaren Menschsein seine Schwäche und seine Stärke liegt.
Man darf wohl von Comenius mit Recht sagen : das Martyrium seines

Lebens ist durch die 'grossen Weltereignisse bedingt gewesen, welche ihm immer
und immer wieder den Boden unter den Füssen hinwegzogen ; er ist ein

Märtyrer für seine Glaubensgemeinschaft, für die heiligsten Überzeugungen, denen

er seine Lebenskräfte gewidmet. Er ist ein Märtyrer für die Sache, der er
diente, im Konflikt mit den Schicksalen, die sie trafen.

Man kann dies bei Pestalozzi nicht sagen. Nicht die Ideen, denen er

diente, bedingten das Unglück seines Lebens; im Gegenteil, nachdem er lange
grenzenlos unglücklich gewesen, führten ihn eben die Weltereignisse zum
Gefühle grenzenloser Glücksgunst; und wenn dieselbe keinen Bestand hatte, wenn
im Gegenteil der Abend seines Lebens in düstern Wolken unterging, so hat er,
wenn er auch gelegentlich die Welt darüber anklagte, doch in seinen „Lebens-
schieksalen" endgültig die Ursache der unglücklichen Wendung in sich selbst

gesucht.
Und genauer besehen, sicherlich mit Recht. War nicht schon das namenlose

Elend jener frühern Jahre auf dem Neuhof die Folge seiner eigenartigen
Persönlichkeit, die mit ihren kühnen himmelanstürmenden Projekten, ohne dass

eine genügend ausgearbeitete bürgerliche Brauchbarkeit zur Seite ging, „in keine

Ecke der Welt passte, und den daher die Welt, die ihn also fand und nicht

fragte, ob durch seine Schuld oder durch die eines Andern, mit ihrem

eisernen Hammer zerschlug, wie die Maurer einen unbrauchbaren Stein zum
Lückenfüllen zwischen den schlechtesten Brocken." Und als dann das Glück

kam, das jeder Andere mit seinen Händen festzuhalten vermocht hätte, war es

nicht wieder die Folge seiner selbstlosen Sorglosigkeit und der in seiner Eigenart

begründeten, von ihm selbst so stark hervorgehobenen Regierungsunfähigkeit,
die ihn zum willenlosen Werkzeug in der Hand seiner Mitarbeiter machte,
zuerst Niederere, und dann gar Joseph Schmids, und im Zwiespalt seiner Jünger
das Verderben heraufbeschwor, das mit der Vernichtung seiner Anstalt und dem

Untergang seines äussernLebenswerkes endete? Gewiss, Pestalozzi war auch ein

Märtyrer, aber nicht wie Comenius, ein Märtyrer der Sache, der er diente,
sondern ein Märtyrer seiner eigenartigen Individualität, ein Märtyrer seiner

Persönlichkeit. Schwer, furchtbar schwer hat er daran getragen, dass er „mit
grauen Haaren noch ein Kind war".

Aber sonderbar; gerade das war seine Stärke, gerade das war es, was im

Leben wie im Tode den wunderbaren Zauber um sein Haupt wob, der seinen Jüngern



35

schon nach Niederers Ausdruck das Gefühl gab, dass er in aller Hilflosigkeit seiner

Regierungsunfähigkeit „gewaltig herrschte", der all den zahlreichen Pilgrimen,
die nach Burgdorf und Iferten wallten, das Bild einer einzigartigen Persönlichkeit

begeisternd in die Seele senkte, und der noch auf die Nachwelt nachwirkt.
Er war ein Kind, ja, mit all den Schwächen, die in den Augen der Starken
dieser Welt den Kindersinn kennzeichnen, aber auch mit aller Harmlosigkeit
und Elastizität, mit aller Unschuld und Liebenswürdigkeit eines bedingungslosen
Wohlwollens und Vertrauens, welche das Kindesalter zum Symbol des idealen
Menschenbildes stempeln. Er war in seinen grauen Haaren noch ein Kind,
das heisst: trotz allen Schwächen und mit in diesen, in allen Nöten und eben

durch diese, spiegelte sich in ihm das Menschliche in einer Reinheit und

Ungebrochenheit wieder, wie die Menschheit wenige Beispiele kennt.

In der ruhigen Grösse, mit welcher Comenius sein Geschick trägt und über
dasselbe sich erhebt, liegt etwas von der Weisheit des Sokrates; wie dieser,
den Schierlingsbecher in der Hand, seine Jünger auffordert, dem Asculap einen

Hahn zu opfern als Dank für die Genesung vom Wirrsal des Lebens, in
gleichheiterer Ruhe schaut der „Mann der Sehnsucht" vor dem offenen Grab hinüber
ins Land der Verheissung.

Pestalozzi hat, wie das Rätsel seines Lebens das Unmöglichscheinende

möglich machte, zur Zeit des Gelingens in wunderbarer Klarheit empfunden —

ich könnte es nicht besser nach allen Seiten hin zeichnen, als er das in stiller
Stunde der Mitternacht dem Manne, der dieses Gelingen zum Durchbruch
gebracht, dem Minister Stapfer, gegenüber getan hat1): „Es ist nicht mein Werk,
es ist Gottes Werk ; mein war die Liebe, mit der ich suchte, was ich nicht
kannte, und der Glauben, mit dem ich hoffte, wo ich nicht sah. — Diese Liebe
kettete mir Männer an die Seite, in denen mein Tun Kräfte und Ansichten

entfaltete, die die Natur ewig nicht in mir selbst entfaltet hätte — ich darf
fast sagen : mein Tun weckte die Kräfte der Menschennatur um mich her, und

brachte sie zu meinem Zweck in meinen Dienst. — Das war eine stolze Rede,

aber ich suche nicht meine Ehre, ich gebe so gern dem Kaiser, was des Kaisers

ist und Gott, was Gottes ist — ich gelüste so wenig zu ernten, wo ich nicht

gesäet, — mir genügt mein Herz, aber ich preise den Vater im Himmel, der

im Schwachen mächtig war, und die Menschennatur erscheint mir in einem

anbetungswürdigen Licht — da ich es nun aus Erfahrung weiss, dass es ihr
gegeben ist, durch Liebe die Kräfte des Menschen in sich zum Dienste seiner

Mitmenschen zu vereinigen.
„Wenn ich mein Werk, wie es wirklich ist, ansehe, so war kein Mensch

auf Erden unfähiger dazu als ich: — es forderte ungeheures Geld, ich hatte

*) Der Brief ist neu abgedruckt in Pestalozziblätter 3. Jahrg. 1882 p. 10 und 7. Jahrg.
1886 p. 57. Morf hat überzeugend nachgewiesen, dass derselbe nicht aus den Jahren 1800

oder 1801, sondern aus dem Anfang d. Jahres 1808 stammt. (Morf, zur Biographie Pestalozzis

IV, 59.)



36

nicht einmal geheures, aber ich fand das ungeheure ; — es forderte kalte,
ruhige Ansichten — ich war der unruhigste Tropf — mein Kopf war so warm,
dass ihn die Welt meiner Umgebungen für schon verbrannt ansah, — dennoch
fand ich Männer der höchsten Ruhe zum Dienst meines Werkes... Es forderte
tiefe mathematische Kraft; wenn eine unmathematische Seele gedacht werden

kann, so bin ich sie...
„Mein Werk forderte wirkliche philosophische Kenntnisse, — ich hatte sie

nicht, ich war ihrer nicht einmal fähig
„Mein Werk forderte Weltvertrauen — ich hatte es verloren, wie es kaum

ein Mensch verloren ; aber ich habe es wieder gefunden, wie es kaum ein

Mensch wiederfand.

„Mein Werk forderte Sprach- und Schulkenntnisse — ich hatte keines von
beiden — und ich bin dahin unterstützt : Sprach- und Schulkenntnisse, deren

Detail ich weniger als ein gemeiner Präceptor kenne, für meinen Zweck zu or-
ganisiren, wie sie noch nie organisirt worden sind.

„Mein Werk forderte ökonomische Ordnung — es schien kaum möglich,
es mit der höchsten diesfälligen Kraft durchzusetzen. — Ich hatte keine und
setzte es doch durch. Das tat die Liebe — sie hat eine göttliche Kraft, wenn
sie wahrhaft ist und das Kreuz nicht scheut."

Wahrlich, das Rätsel von Pestalozzis Leben und seiner Macht über die

Geister, es hat etwas an sich von dem Rätsel jener andern noch höhern und
das Menschliche noch reiner repräsentirenden Persönlichkeit, die die Kinder zu
sich kommen liess und segnete, und die, indem sie in kindlicher Arglosigkeit
mit dem Verräter noch in der letzten Nacht das Mahl teilte, es bis zum
Kreuzestod gebracht hat.

* **
Comenius legte überzeugend dar, was für die Erziehung getan werden

musste; aber Pestalozzi wirkte die Begeisterung, dass es getan wurde.
Comenius wird stets ein leuchtender Stern unter den Weisen aller Zeiten

sein. Pestalozzis Bild wird tiefer im Herzen aller derer haften, denen nichts
Menschliches fremd ist. An beiden aber erwahrt sich das schöne Wort Hiltys :

„Das Geheimnis der grössten Erfolge liegt im Nichterfolg, wenn nur die Sache

selbst eine bedeutende ist."


	Comeniusfeier in Zürich, 13. März 1892

