Zeitschrift: Pestalozziblatter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistiibchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 12 (1891)
Heft: 3

Buchbesprechung: Wigets Schrift "Pestalozzi und Herbart" und Pestalozzis Stellung zur
Standeserziehung

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozziblatter.

X__II. Jahrg. No. 3. Beilage zur ,Schweiz. Pédagog. Zeitschrift-. Juni 1891.

Inhalt: Wigets Sehrift ,Pestalozzi und Herbart® und Pestalozzis Stellung zur Standeserziehung.
- — Lesefriichte aus ,,Christoph und Else“. ‘

Wigets Schrift ,,Pestalozzi und Herbart und Pestalozzis Stellung
zur Standeserziehung.

Soeben hat die Presse verlassen:

Pestalozzi und Herbart. Von Dr. Th. Wiget. Erster Teil. Separatabdruck aus
dem 23. und 24. Jahrbuch des Vereins fiir wissenschaftliche Pédagogik
p. 196—362. Dresden, Bleyl & Kémmerer 1891.

Der erste Teil der Arbeit, mit welcher der ehemalige Herr Seminardirektor von
Chur sich den Doktorhut ,mit hochsten Ehren* geholt, bildet ein in sich zu-
sammenhiingendes (tanze, welches sich ausschliesslich mit Pestalozzi beschiiftigt.
Schon darum wiirde es den Pestalozziblattern wohl anstehen, sich mit dieser Ver-
offentlichung zu beschiftigen.

Aber — und wir legen Wert darauf, dies gleich im Eingang zu erkliren —
es ist eine Arbeit, mit welcher der Verfasser sich nicht nur ,wiirdig in den Kreis
der Pestalozziforscher einfiihrt“, sondern durch welche auch die klaffendste Liicke
in der neuern Pestalozzi-Literatur endlich und zwar gleich mit Meisterhand aus-
gefiillt wird. Seyffarth und Mann haben die Schriften Pestalozzis erst wieder allen
Gebildeten zuginglich gemacht, Morf hat das Dunkel, das iiber den biographischen
Verhiltnissen lag, in einer fiir alle Pestalozziforschung unschitzbaren Weise
gelichtet, Guillaume die Resultate Morfs und Anderer in umsichtiger und ge-
wissenhafter Weise zu einem iibersichtlichen Bilde verarbeitet, der Sechreiber
dieser Zeilen da und dort am psychologischen Verstindnis Pestalozzis und seiner
Mitarbeiter herumgeflickt. Noch fehlte jedoch die kritische Wiirdigung -der
theoretischen, pidagogisch-methodischen Leistungen Pestalozzis, d. h. so ge-
wissermassen ,das Kleinod in der Mitten“; was bis jetzt auf diesem Gebiete
vorlag (Vogel, die Pidagogik Pestalozzis) war total ungeniigend, und es stand
wohl von vornherein fest, dass diese Aufgabe nur dann in ausreichender Weise
gelost werden konne, wenn ein tiichtig philosophisch und psychologisch geschulter
Systematiker sich dem Kreise der bis jetzt mehr die historische Seite ver-
tretenden Pestalozziforscher zugesellte. Lang gehegte Wiinsche und Hoffnungen
auf solche Erginzung und deren Wirkung sehen wir nun durch Wigets Arbeit
realisirt.

Freilich, wenn solche Ergéinzung sich organisch dem Bisherigen anschliessen
sollte, war es notwendig, dass derjenige, welcher sie bot, nicht bloss tiichtiger
Systematiker sei, sondern auch beféihigt, historische Erscheinungen objektiv zu



34

wiirdigen und von vorneherein darauf zu verzichten, sie auf das Prokrustesbett
des eigenen Systems zu spannen. Gerade bei der wissenschaftlichen Pidagogik
der Herbart-Zillerschen Schule fehlt es nicht vollig an Belegen, dass solche
objektive Wiirdigung nicht jedermanns Ding sei, und der Titel von Wigets Ar-
beit: ,Pestalozzi und Herbart* liess an die Mdglichkeit denken, es konnte
Pestalozzi in seiner Eigenart zu wenig erfasst, entweder zu sehr in die Rolle
Johannes des Téufers herabgedriickt, oder zu sehr ,herbarisirt werden. Wir
kénnen nun konstatiren, dass die Arbeit Wigets diese Bedenken durch die
Tat widerlegt. Vom ersten bis zum letzten Wort zieht sich durch sie das
ernste Streben, Pestalozzi eben in seiner Eigenart unbedingt gerecht zu werden,
tho nicht zu meistern, sondern sein Verstindnis zu fordern, selbst aus Pesta-
lozzis unbeholfener und die Kritik herausrufenden Formulirung seiner Gedanken
den Wahrheitskern herauszuschidlen und sich unbefangen desselben zu freuen.

Dem #cht historischen Sinn, mit welchem der Gegenstand der Arbeit be-
handelt wird, entspricht auch die anerkennende Wiirdigung, die Wiget gelegent-
lich der Leistung und dem redlichen Willen Anderer, die auf dem Gebiete der
Pestalozzikunde gearbeitet, zu teil werden lésst, auch wenn sie in ihren An-
sichten mit ihm nicht iibereinstimmen und von ihm bekdmpft werden. Nur
zweimal hat er schonungslos geurteilt; aber im einen Fall (p.205) mit vollem
Recht und im andern (p. 298), wo ihm das Gefithl sagen mochte, dass auf cinen
groben Klotz ein grober Keil gehore, hat er eben einfach den Klotz selber als
Keil gehandhabt1).

In der Einleitung bespricht Wiget das Verhilltnis und die gegenseitigen
Beziehungen von Pestalozzi und Herbart (p. 196—207). Der Abschnitt bringt
auf Grund gewissenhafter Zusammenstellung zerstreuter Notizen und eigens vom
Verfasser veranlasster Nachsuchungen viel Interessantes und Neues. Nur ein
Punkt scheint mir hier der Bereinigung bediirftig. Wiget sagt S. 199 anliiss-
lich der Erwdhnung von Herbarts Besuch in Pestalozzis Schule: ,Da Herbart
die Schweiz Ende 1799 verliess, so muss er Zeuge der ersten Versuche Pesta-
lozzis in der Hintersdssen- oder in der Lehrgottenschule za Burgdorf gewesen sein“
(d. h. nicht etwa in dem erst Oktober 1800 ertffneten Institut auf dem Schloss).
Der Satz ist richtig, obschon Herbart erst Anfang Januar 1800 von Bern ver-
reiste (Willmann I, 62, womit eine Notiz aus Privatbriefen, die mir handschrift-
lich vorliegen, iibereinstimmt). Es ldsst sich aber auch mit grosser Wahrschein-
lichkeit sagen, dass nur die Biirgerschule (Lehrgottenschule) in Frage kommen
kann, nicht die Hinterséissenschule des Samuel Dysli.

Abgesehen von den chronologischen Anhaltspunkten stimmt hiefiir: in Her-

1) Dass das Wort ,Erschleichung®, das an mehreren Stellen gebraucht wird, bloss als
logischer terminus technicus verwendet ist, liegt auf der Hand. Zu wiinschen wire aber doch,
dass solche Worte, mit denen sich allzuleicht, wenn auch vom Schriftsteller durchaus unge-
wollt, der Nebenbegriff eines sittlichen Vorwurfs verbindet, vermieden und durch Ausdriicke
ersetzt wiirden, die dieser Gefahr aus dem Wege gehen.



35

barts Bericht iiber die Schule, in welcher er Pestalozzi besucht, ist ausschliess-
lich von Elementarschiilern von 5—8 Jahren die Rede, wihrend in der Hinter-
sissenschule ,Kinder von allen Altern waren (s. Bericht von Statthalter Schnell,
Pestalozziblitter IX, S. 60), und diese sind offenbar schon lingere Zeit Pesta-
lozzis Schiiler, wihrend Pestalozzi in der Hintersissenschule nur ,wenige
Wochen“1) unterrichtete (ib.). Da H. den Besuch bei P. neben der Schulzeit,
Abends machte, war er wohl auch nicht bloss um dieses Besuchs willen nach
Burgdorf gegangen; ohne Zweifel verband er ihn mit einem Besuch bei seinem
Freunde Fischer, der friihestens im September 17992) definitiv nach Burgdorf
iibergesiedelt ist, vielleicht mit dem Abschiedsbesuch.

Der Hauptteil der Arbeit trigt den Titel: Die pddagogischen Prinzipien
Pestalozzis und zerfillt in drei Abschnitte.

A) Die teleologischen Prinzipien (p. 207—241).

B) Die methodologischen Prinzipien (p. 241—332).
1. Die intellektuelle Bildung, p. 242.
2. Die physische Bildung, p. 283.
3. Die sittlich religiose Bildung, p. 303.

C) Aufgabe und Methode einer Erziehungswissenschaft (p. 332—362).

Im grossen ganzen wird sich der Eindruck, den man von diesen Aus-
einandersetzungen erhilt, etwa folgendermassen resiimiren lassen:

1. Wenn es auch Pestalozzi an der Schiirfe des wissenschaftlichen Aus-
drucks fehlt, so liegt doch in seinen pddagogisch-methodischen Schriften eine
weit einheitlichere und in den verschiedenen Stadien seines Liebens viel geringern
Veridnderungen unterworfene Gedankenarbeit vor, als man bei oberflichlicher
Lektiire dieser Schriften anzunehmen geneigt ist.

2. Allen Missverstindnissen seiner eigenen Intuitionen zum Trotz ist Pesta-
lozzi doch durch eben diese Intuitionen der Prophet und Pfadfinder fiir eine
wissenschaftliche Piddagogik geworden.

3. Denn ,es bleibt ihm, wenn es schon ihm selbst nicht gelang, die Er-
ziehungslehre zu einer Wissenschaft zu machen, das doppelte Verdienst, trotz
aller Kimpfe und Misserfolge seines Lebens die Idee einer Erziehungswissen-
schaft festgehalten und das andere, nicht geringere, in bewusstem Gegensatz

'} Dass diese Zeitangabe eher zu weite als zu enge Grenzen zieht, ist aus folgenden
Daten klar: Am 23. Juli 1799 erhielt Pestalozzi vom Direktorium die Erlaubnis, an der Hinter-
sissenschule zu Burgdorf seine Versuche fortzusetzen; am 31, Mérz 1800 stellt ihm die Schul-
behdrde von Burgdorf das Zeugnis fiir achtmonatliches Wirken an der Biirgerschule daselbst
aus (Morf I, 206, 222); der Ubergang von der einen Schule zur andern muss daher in den
Monat August 1799 fallen.

%) Ein Freundesbrief an ihn ist noch am 14. September 1799 an ,Biirger Fischer, Sohn,
im Pfarrhaus Hochstetten“ adressirt und redet von Fischers Wirken in Burgdorf als einem zu-
kiinftigen, noch nicht begonnenen (,wenn du in deinen neuen Beruf wirst getreten sein).



36

zu einer von aller Erfahrung abgewandten Philosophie die Notwendigkeit einer
empirischen Grundlage der Methodik mit Nachdruck betont zu haben.“

Es kann natiirlich nicht meine Absicht sein, die Darlegungen des Verfassers
hier im Detail einer Kritik zu unterwerfen. Im Allgemeinen haben dieselben
in ihrer schmucklosen, rein sachlichen Haltung den Schreiber dieser Zeilen in
hohem Grade angeregt und ihm das Gefiihl hinterlassen, einer durchaus allseitig
soliden, wissenschaftlichen Arbeit gegeniiberzustehen : aber eingedenk des Pesta-
lozzischen Satzes, dass die Zeit des Lernens nicht diejenige des Urteilens sei,
behalte ich mir ein eingehendes Studium der Einzelheiten vor, ehe ich auf dem
mir ziemlich fremden Gebiete wissenschaftlicher Systematik mir ein Urteil erlaube.
Dagegen michte ich, abgesehen von ganz kleinen Berichtigungen formeller
Artl), die sich mir bei der Lektiire aufgedréingt haben, einen Punkt zum Gegen-
stand der Besprechung machen, in welchem Wiget selbst den Gegensatz zwischen
seiner und meiner Auffassung ausdriicklich hervorgehoben hat.

Dieser Gegensatz betrifft die Frage: steht Pestalozzi auf dem Standpunkt
der Forderung allgemeiner Menschenbildung oder der Standeserziehung? Wiget
hat dieselbe p. 216—233 eingehend behandelt und sich entschieden fir die
Losung nach der letzten Seite erklirt: immerhin mit der Einschrinkung, dass
Pestalozzis Stiinde ,keine Kasten® seien (p. 221) und dass auch bei der ge-
sonderten Erziehung der Armen es sich nicht um ,mechanische Gewdhnung zu
den Verrichtungen ihres Berufs®, sondern auch bei ihnen um innere Empor-
bildung durch Entfaltung der Kréfte“ handle (p. 232). Von dieser Auffassung aus
wird gegen Morf und mich, als die Vertreter der ,humanistischen* Ansicht Stellung
genommen, (die angezogenen Stellen aus meiner Broschiire ,Pestalozzi und Fellen-
berg“ folgen unten?) und die Konstruktion eines ,abstrakten Bildungsideals® als
ein ,Irrtum*, eine ,pseudo-pestalozzische Ansicht* Niederers (p. 227, 231) erkldrt.

f
I

1) So ist J. R. Fischer nicht Pestalozzis Mitarbeiter wie ihn W, p. 210 und 339 bezeichnet,
vgl. Pestalozziblitter I, p. 24. — p. 207: die nachtriiglich aufgefundenen Br. I und II (Pesta-
lozziblitter X, 6) zu den in den ,Ansichten* dargebotenen Briefen IIIff. der Uberarbeitung von
»Wie Gertrud“ bieten ausser einer Einleitung personlicher Art einen Riickblick auf Pestalozzis
Jugendentwicklung. — Druckfehler: p. 213 letzte Textzeile : statt 1815 1. 1818; p. 253, Z. 13.
von oben: statt II, 49 I I, 50. — p. 811, Z. 3 von unten statt ,Anerkennung“ 1. ,An-
merkung®, — p. 312, Z. 13 von oben statt 1V, 169 L. IV, 168.

%) p. 228: ,Huonziker stellt P. in Gegensatz zu Fellenberg: ,Das Ideal Fellenbergs ist die
allgemeine Erziehung des Menschengeschlechts. Aber diese geschieht nach den Stinden und
deren Bediirfnissen; und so sehr Fellenberg auch im Einzelnen mit grossartigster Liberalitit
tiichtige Elemente der untern Stéinde befdhigte, sich iiber die Schicht, der sie urspriinglich an-
gehorten, zu erheben . . . die allgemeine Regel ist es doch, dass jeder zu der Bildung er-
zogen wird, die den Bediirfnissen des Standes entspricht, dem er von Natur angehdit. — Das
Ideal Pestalozzis ist ebenfalls die allgemeine Erziehung des Menschengeschlechts. Diese all-
gemeine Erziehung verwirklicht sich zunichst in der naturgeméssen Elementarbildung. Dieselbe
ist aber, weil auf die Natur des Menschengeschlechts gegriindet, auch selbst wieder eine all-
gemeine, nicht nach Stinden gesondert, nur nach Individuen modifizirt.* Eine gesonderte
Armenerziehung aber glaubt Hunziker bei Pestalozzi dadurch begriindet: 1. weil die Armen




37

Dem Grossneffen Niederers kionnte zwar als solchem nichts erwiinschter
gein, als dass der Nachweis gelinge, der nicht den Meister, sondern den Jiinger
zum Vater der Idee der allgemeinen Menschenbildung stempeln will und ihn
damit vom Standpunkt der Gegenwart zum mindesten in ebenbiirtige Hohe mit
Pestalozzi selbst emporhebt. Aber so sehr ich der Ansicht bin, dass Niederers
selbstiindige Leistung neben Pestalozzi vielfach verkannt, jedenfalls nicht {iber-
schitzt wird, — Wigets Arbeit ist ein in wesentlichen Punkten durchschlagender
Versuch, ihm wieder zu seinem historischen Recht zu verhelfen — will ich doch
offen erkliren, dass in diesem Punkt Wiget mich nicht von meiner friihern
Auffassung bekehrt hat.

Vor allem aus mache ich darauf aufmerksam, dass ich P. nicht eine ,ab-
strakte Menschenbildung®, sondern eine ,nach Individuen modifizirte“ zuge-
schriecben — die Bedeutung der Individualitit, ja selbst der ,Individuallag® fiir
die Zielsetzung der Erziehung bei Pestalozzi wollte ich niemals liugnen; auch
habe ich ausdriicklich auf die Tatsache hingewiesen, dass P. mehrfach geson-
derte Armenerziehungsanstalten gegriindet und eben dieses scheinbar im Wider-
spruch mit der Idee stehende Faktum zu erkliren gesucht.

Nun gebe ich von vornherein folgende drei Hauptpunkte in ngets Be-
weisfithrung riickhaltlos zu:

1. Pestalozzis Veranstaltungen zur gesonderten Armenerziehung stehen in
innigem Zusammenhang und sind eine Konsequenz seiner allgemeinen und
grundlegenden Wertschiitzung aller individuellen Entwicklung.

2. Wo Pestalozzi seinen Neigungen folgen konnte, hat er immer in der
Leitung einer Armenerziechungsanstalt das Ideal fiir sein Wirken gesehen und er-
strebt — Neuhof, Stans, Konvention von Diemerswyl, Clindy, Neubau auf dem
Neuhof in seinen letzten Lebensjahren — wahrend ihn die Leitung des Institutes
mit einem unbesieglichen Missbehagen erfiillte (Schw. G. 173: ,Tch muss hier
wiederholen, was ich in der langen Reihe meiner Ungliicksjahre hundert und
hundert Mal im Stillen zu mir selber sagte: mit dem ersten Tritt, den mein
Fuss auf die Schlosstreppe von Burgdorf gesetzt, habe ich mich in mir selber
verloren, indem ich eine Laufbahn betreten, in der ich #usserlich nichts anders
als ungliicklich werden konnte).

3. Wie Pestalozzi vor Burgdorf und seinen Beziehungen zu Niederer spe-
ziell sich mit Armenerziehung beschiftigte, so kehrt er auch, nachdem der Bruch
mit Niederer erfolgt (und besonders als dann durch Schmid die finanzielle Exi-

die Masse bilden und 2. weil sie als nicht verbildet das beste Feld fiir die Experimentirung
in Sachen der allgemeinen Elementarbildung darbieten. So, aber auch nur so ist — abge-
sehen von Pestalozzis perstnlicher Vorliebe ftir die Armen und Schwachen — bei P. die Er-
richtung einer gesonderten Armenerziehungsanstalt innerlich begriindet“. — Auf Grund der nach-
folgenden Auseinandersetzungen gebe ich gerne zu, dass die Fassung ,nicht nach Stinden ge-
sondert® inihrer Allgemeinheit Missdeutung zuldsst und richtiger prizisirt wiirde in ,prinzipiell
nicht mehr notwendig nach Sifinden gesondert“.



38

stenz gesichert) war, sofort wieder zur Spezialsorge fiir Armenerziehung zuriick,
wihrend es in der Zeit von Niederers Herrschaft bei vereinzelten und erfolg-
losen Versuchen nach dieser Richtung sein Verbleiben gehabt hat.

Ist aber mit diesen Zugestindnissen nicht erwiesen, dass Pestalozzis Ideal
die auf dem Boden der Standeserziehung sich vollziehende Menschenbildung
war, und dass nur durch Niederer dieses Ziel zeitweise alterirt worden ist?

Trotz allem Schein, der dafiir spricht, glaube ich: nein/

Wiget hat sehr anschaulich und zutreffend auseinandergesetzt, dass die
Anstalten Pestalozzis, vor allem das Institut, ihm selbst stets nur Experimental-
schulen gewesen sind (p. 339 ff.). Auf der Hohe seines Wirkens hat er das
aber auch beziiglich seiner Bestrebungen fiir Armenerziehung, also speziell be-
ziiglich seiner Armenerziehungsanstalten, ausgesprochen: er sah auf sie damals
als auf Mittel eum Zweck, Wege zum Ziel der Menschenbildung zuriick; so in
seiner Entgegnung gegeniiber Pfarrer Witte 1805 (Morf III, 140/41) und im
pBlick auf meine Erziehungszwecke und Erziehungsversuche“, in den ,Ansichten
und Erfahrungen“ vom Jahre 1807. Der Kiirze halber begniige ich mich, an
letztern Aufsatz anzukniipfen, der, wie schon Seyffarth richtig gesehen, in seinem
Gedankengang ebenso fcht pestalozzisch ist, als die voranstehende ,Ankiindigung
der Zeitschrift“ auf Niederer hinweistl) — er ist nichts anderes als eine noch-
malige Umgiessung der beiden ersten Briefe in der Umarbeitung von ,Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt“ (Pestalozziblatter X, 41 ff.). Pestalozzi sagt hier (53, 62):

»Meine Bemiithungen, die Mittel, dem Armen Handbietung zu leisten, aus
dem Wesen der Menschennatur herauszuheben, fithrten mich bald auf Resultate,
die mir unwidersprechlich bewiesen, dass das, was immer fiir den Armen und
Elenden als wahrhaft bildend angesehen werden kann, dieses nur darum ist,
weil es sich fiir das Wesen der Menschennatur und ohne Riicksicht auf seinen
Stand und seine Verhiltnisse allgemein als bildend erprobt. Ich sah bald, dass
Armut und Reichtum auf die wahre Bildung des Menschengeschlechts keinen sie
in ihrem Wesen dndernden Einfluss weder haben konnen, noch haben sollen,
dass im Glegenteil hierin das ewig Gleiche und Unverénderliche in der Menschen-
natur in jedem Falle notwendig unabhingend und getrennt von allem Zufilligen
und Aussern ins Auge gefasst werden miisse . . .

» Unabhingend von Stand und Lage muss eine wahrhaft gute Erziehungs-
weise von den unbedingten, ewigen und allgemeinen Anlagen und Kriften der
Menschennatur ausgehen, und indemw sie dem Kinde des Mannes, der nicht hat,
wo er sein Haupt hinlegen kann, Anfangspunkte des Denkens, des Fiihlens und
des Handelns eigen und geldufig macht, an deren Faden es sich selbstindig
zur allgemeinen Entwicklung seiner Krifte und Anlagen emporheben kann, muss
sie dem Kinde des Mannes, in dessen Hand das Schicksal das Brot, die Ehre und

1}  Auf diese und den ,Brief an die Eltern“ ist denn auch die Bezeichnung der ,An-
sichten und Erfahrungen“ als eines Werkes von Niederer, S. 228, zu beschriinken.



39

die Ruhe von Tausenden hingelegt hat — die némlichen Anfangspunkte an die Hand
geben und es an eben denselben zu allem hinfiihren, was die hochste Ausbildung
seiner Anlagen und Krifte in seinen Lagen und Umstinden bedarf und
anspricht.*

Man bemerke wohl: ganz indem Pestalozzi die allgemeine Menschenbildung
punabhingend von Stand und Lage“ das Primére in der Erziehung und die
Mittel bei allen die gleichen sein lisst, sucht er das Kind des Reichen und des
Armen zur hochsten Ausbildung je ,in seinen Lagen und Umstinden“ zu
filhren; wir stehen auf Pestalozzischem, nicht auf Niedererschem Boden, und
das wird auch nachher noch deutlicher illustrirt, indem P. alsbald zur For-
derung einer Anstalt fiir die Vorbereitung der Volksbildung — neben dem In-
stitut — {ibergeht.

Aber — und nun wenden wir diesen Vorbehalt um: indem er verschiedene
Experimentalschulen fiir Menschenbildung bei Reichen und Armen verlangt,
verwirklicht sich ihm in beiden doch nur die Menschenbildung und zwar mit
den gleichen Mitteln bei Reich wund Arm (der kunstméssigen Ausbildung der
intellektuellen Krifte, der Fertigkeiten und des sittlich religiosen Wollens), nur
mit quantitativer Abstufung nach dem, was ,Lag und Umstinde“ erfordern und
moglich machen. |

Nicht nur Niederer, auch Pestalozzi hat einen Umschwung in seinen An-
sichten durchgemacht!): nicht dass er die Standesbildung nun gleich iiber Bord
wirft wie Niederer, aber sie ist ihm zur zufilligen, accidentellen Form geworden,
in der sich die Menschenbildung bei den tatsiichlich grossen Verschiedenheiten
von Reich und Arm vollzieht; was hindert, dass sie ganz wegfillt, wenn eine
andere Zeit die Schranken, die beide trennen, niederlegt und Reich und Arm
untereinander mengt, wie das 19. Jahrhundert?

Burgdorf, das Institut, hat Pestalozzi den universellen Horizont eriffnet;
wiire dies nicht, welch innerer Widerspruch, welche Abweichung von seinem
eigenen Ich wire diese Schopfung Pestalozzis: sie ist ja eben die Einschmel-
zung der Armenerziehung in die gemeinschaftliche Erziehung der verschiedenen
Stinde, nicht im ersten Projekt — denn P. beabsichtigte urspriinglich die drei
Anstalten Waisenhaus, Seminar und Pensionsanstalt getrennt zu halten —, son-
dern in der Art, wie sie sich tatséchlich verwirklichte und in Iferten fort-

') Erst nach Abschluss dieser Arbeit sehe ich, wie Niederer selbst den Wendepunkt so
ziemlich richilig an die Aufidsung des Stanser Waisenhauses ankniipft (Pestbl. I. Jahrg. S. 60):
»Da schlug die Geburtsstunde der Vermenschlichung der Padagogik, aber zugleich mit ibr die
der Auflsung der Pestalozzischen Unternehmung als Waisenanstalt.* Und wirklich definirt
bereits in der Denkschrift vom Juni 1800 (Seyffarth XVIII 289) Pestalozzi seinen Lebenszweck
als einen auf allgemeine Menschenbildung hinzielenden: ,Ich suche den menschlichen Unterricht
zu psychologisiren; ich suche ihn mit der Natur meines Geistes und mit derjenigen meiner
Lage und meiner Verhiltnisse in Ubereinstimmung zu bringen.“



40

setzte. Auch in der Praxis ist da P. von der Standeserziehung zur all-
gemeinen Menschenbildung i{ibergegangen — noch bevor Niederer an seine
Seite tratl).

Aber die neue Position vermochte nicht die alte aus seinem Kopfe und
noch weniger aus seinem Herzen zu verdringen und der wundersame Dualismus
seines Wesens, der sich in so vielen Beziehungen geltend macht?), gelangte
auch auf diesem Gebiete zur Wirkung. Das Alte war nicht iiberwunden, nur
zuriickgedringt.

Welcher Unterschied: Der Pestalozzi, der im Gewiihl von Iferten seinem
innern Herzensgliick in den Worten Luft macht: ,es gad unghiir!“ und der
Pestalozzi, der sich bewusst ist, ,mit dem ersten Tritt auf die Schlosstreppe zu
Burgdorf, sich in sich selbst verloren zu haben“ — und diese Gefiihle nicht
zeitlich in bestimmten Perioden geschieden, sondern auf- und abwogend; wie die
Verhiéltnisse jeweilen sein Gefithl ansprachen, er selbst bald himmelhoch jauch-
zend, bald zum Tode betriibt!

Und es ist ja auch nicht zu verwundern, dass das Alte immer wieder sein
Herz ansprach und jhm das Grossere, Neue als unbehaglich und ihm innerlich
fremd empfinden liess. Nur mit der Tiefe- und Macht seines Gemiitslebens be-
berrschte er die neuen Verhilltnisse und in solcher Weise ,herrschte er ge-
waltig®, wie Niederer bezeugt; aber nicht durch ausreichend ihn befdhigende
Bildung, noch weniger durch organisatorische Kraft. Das Neue war ihm, wenn
er es auch in Weihezeiten mit dem Herzen zu durchdringen vermochte, eben
doch iiber den Kopf hinausgewachsen; er fiihlte tief seine ,Regierungs-
unfihigkeit.

Und war er, indem er die neue Bahn eingeschlagen, nur sich selbst, war
er nicht auch der Sache, der er dienen wollte, untreu geworden? hatte er nicht
um der Begiiterten willen, die das Hauptkontingent der Institutszoglinge lieferten,
die Arbeit am ,Volke“, an den Armen und Verlassenen hintangesetzt, fiir
welche Niemand statt seiner eintrat und in der er ungebemmt sein ganzes liebe-
gewaltiges Ich zum Ausdruck und zu vollem Segen hatte bringen konnen,
wiahrend das Tun der Schiiler und Lehrer im Institut ihm so oft das Gefiihl
wachrief, dass er hier nicht an seinem Platze sei und das was er nach seiner Eigen-
art zu wirken vermdchte, hier gar nicht zu wirken vermdge?

1) Wiget hat sich der Einsicht in diese Theorie und Praxis umfassende Wendung bei
Pestalozzi keineswegs verschlossen, wie seine Ausfiilhrungen p.229/30 beweisen; aber iiber der
Tatsache, dass Niederer dann noch weiter gegangen, verfliichtigt sich ihm der Eindruck, dass
auch Pestalozzi wenigstens so weit gegangen, so dass er schon p. 237 in Fellenbergs ,pida-
gogischer Provinz“ die fraglose Durchfiihrung von Pestalozzis teleologischen Prinzipien sieht.

%) Pestalozzis psychologische Schilderung durch Niederer, die im 1. Jahrgang der Pesta-
lozziblitter (1880) zum Neuabdruck gekommen, wird stets als ein Meisterwerk bezeichnet
werden diirfen.



41
So gibt es denn allerdings — ich greife hier auf meine Ausserungen
vor zwolf Jahren zuriick 1) — ,es gibt einen Punkt, der immer und immer wieder
sein ganzes Sehnen und Sinnen anzog: die Armenerziehung. Zu zweien Malen
hatite sich seine Tatigkeit auf diese konzentrirt; das erste Mal in den Siebziger-
jahren auf dem Neuhof, dann spiter zu Stans, in den ,hdchsten Segenstagen®
seines Lebens. Jene Jugenderinnerung idealisirte sich ihm mit der Zeit; in
Stans aber hatte wirklich Experiment und praktisches Erziehungswerk sich
in unldslicher Verbindung durchdrungen; da hatte kein Dualismus stattgefunden,
da hatte sich Pestalozzi selig gefiihlt. Die Begriindung wund ausschliessliche
Leitung einer Armenerziehungsanstalt ist [darum auch] in dem triiben letzten
Jahrzebnt seines Wirkens das Ideal seiner alten Tage: die Verwirklichung
dieses Ideals zieht ihn 1817 zu Fellenberg hin, sie fiihrt ihn 1818 zur Stiftung
von Clindy, sie beherrscht noch die Seele des Sterbenden.®

Hat sich also ein alter bekannter Erfahrungsspruch2) auch an Pestalozzi
bewihrt, so ldsst sich doch psychologisch vollauf verstehen, wie die alte Liebe
zur gesonderten Anhandnahme der Armenerziehung bei Pestalozzi stets wieder
auftauchen konnte ohne dass darin ein Beweis vorliegt, dass er mnicht selber
innerlich tiber dieselbe herausgewachsen war.

Im Gegensatz zu Niederer steht die Verwirklichung, die Fellenberg den
Pestalozziscben Ideen gegeben hat: das hat Wiget sehr richtig und treffend
hervorgehoben und im Anschluss an Pestalozzis Ausserung, die Wehrlischule sei
die Verwirklichung seiner (P.’s) eigenen Idee von der Armenerziehung, die Be-
merkung gemacht (p. 237 Anmerkung): ,die Ausfithrung ist Fellenbergs, Pesta-
lozzis die Idee. Uberhaupt erweist sich hinsichtlich der teleologischen Prinzipien
Fellenberg als der verstindnissvollere Interpret und Schiiler Pestalozzis als
Niederer*®.

Dieser Satz ist unstreitbar, wenn Wigets Darlegung richtig ist, Pestalozzi
habe den Standpunlg der Standeserziehung (genauer gesagt: der Menschen-
bildung in Form der Standeserziehung) Zeit seines Lebens ausschliesslich fest-
gchalten, oder wie ich entgegenkommend formuliren will, wenn man ausschliess-
lich die historische Erscheinungsform, in der Pestalozzi seine Ideen zuniichst zu
verwirklichen suchte, ins Auge fasst. Und ich will auch gleich das weitere bei-
fiigen: ich sehe in jener Ausserung Pestalozzis nicht bloss ein irgendwie Uber-
treibung einschliessendes Kompliment, sondern volle Wahrheit: die Wehrlischule
war wirklich die denkbar beste Lisung des Problems, das P. auf dem Neuhof
zu losen versucht hatte; und analog waren auch die andern Zweige der Standes-
bildung, das hohere Institut und spiter die Mittelschule, von Fellenberg in
mustergiiltiger Weise organisirt; dem Ideal einer als Standeserziehung — und

1) Pestalozzi und Fellenberg p. 38.
2) On revient toujours &4 ses premiers amours.



42

zwar nicht engherzig — organisirten Menschenbildung hatte Fellenberg ungeféhr
die denkbar beste praktische Gestalt verlichen. Von dieser Seite her war,
was Pestalozzi selbst prakfisch zu Stande gebracht, weit iiberholt: das
dachte und wusste Fellenberg auch, als er 1817 DPestalozzi zu bestimmen
suchte, sich ihm anzuschliessen, und Pestalozzi selbst meint gelegentlich: ,, Unsere
Vereinigung kann herrlich werden!“

Warum kam sie nicht zu Stande? Gewiss hat der Widerwillen Schmids
einen reichlichen Anteil an der erneuten Verfeindung der beiden M#nner; aber
der einzige Grund dafiir ist er nicht. ,Ob Sie mir antworten oder nicht ant-
worten“ schreibt P. unterm 16. Januar 1818 an Fellenbergl), ,das ist gleich-
pviel. Meine Pflicht ist, das Gute, das Sie stiften, auch in dem Fall vor Ge-
4fahr und Schaden zu schiitzen, in welchem Sie das Gute, das ich tue, den
,hochsten menschlichen Gefahren aussetzen. Ich glaube wohl, Sie tun das,
,was Sie jetzt gegen mein Haus tun, so schrecklich es mir vorkommt, in der
pguten Absicht, Ihr grosses Werk gegen mich in einer Stellung zu erhalten, die
,den bezweckten grossen Folgen Ihrer Lebensanstrengungen angemessen ist. Ich
,bin alt und achte das Perstnliche meines Ruhms und meiner Ehre nicht mehr
,viel. Auch kann, was immer die Gréfin *** sagt, kein Neid zwischen Ihnen
ound mir stattfinden. Ich will nicht, was Sie wollen ; ich will etwas ganz An-
yderes als was Sie tun. So gut und gross das Ihrige ist, ich will etwas ganz
» Verschiedenes von dem was Sie tun. Qlauben Sie mir, wenn das, was Sie
,mit so grossen Mitteln und mit so grosser Kraft betreiben, das Namliche wire,
,was ich suche und wenn es psychologisch und pidagogiseh auch nur die Keime
,dessen real enthielte, was ich suche, so wiirde ich alter Mann gerne Ihrer
,Jugendkraft weichen . . .. . Lieber Herr von Fellenberg! tduschen Sie sich
onicht, es braucht nur wenige Worte, um den Kontrast Ihres und meines
»Strebens heiter zu machen. Ziblen Sie darauf, es braucht nur eine kleine
,Note, zu meiner Rede vom 12.2), so ist der Weg geiffnet, der mit unfehl-
obarem Schritte dahin fithren wird, dass in wenig Wocher kein #chter Pida-
»goge und kein dchter Psychologe mehr aussprechen wird : Ihre Zwecke seien die mei-
»nigen und Thre Mittel seien die meinigen“. Also nicht bloss : Fellenbergs Mittel sind
nicht diejenigen Pestalozzis — das ist im weitern Verlauf des Briefs ganz besonders
betont —, sondern auch die Zwecke sind nicht Pestalozzis Zwecke — ,ich will etwas
ganz verschiedenes von dem, was Sie tun.* Worin die Differenz der Zwecke liege, das
hat der ergrimmte Alte nirgends deutlich ausgesprochen, nur eine unwillkiirliche
Andeutung des ihn nach dieser Seite hin beherrschenden Gefiihls konnte viel-
leicht in den gegen den Schluss des Briefes folgenden Worten liegen : ,Glauben
»Sie mir, ich hitte Thnen in Ihrem ehemaligen geistigen Leben mehr dienen

') Pestalozzi und Fellenberg, p. 74 ff.

2) Pestalozzis Rede an sein Haus vom 12. Jan. 1818,



43

pkonnen und gerne gedient; aber mich in Ihre sich immer mehr ausdehnenden
» Yersteinerungen einmauern lassen, so prachtvoll Ihr Steinwerk auch sein mag,
pdies geht nicht.“

Offenbar mehr in dunkelm Gefiihl als begriffsmissig klar — sonst hitte
er im Brief selbst schwerlich mit konkreter Gestaltung des Vorwurfs hinter dem
Berge gehalten — ist durch die Aufregung jenes peinlichen Streites die Er-
kenntnis in Pestalozzis Bewusstsein aufgetaucht, dass zwischen Fellenberg und
ihm auch beziiglich der Zwecke eine Divergenz bestehe. War fiir Pestalozzi
die Standeserziehung essentiell, so ist freilich eine solche Divergenz gar nicht
vorhanden und Pestalozzis diesfilllige Ausserung ein grundloses Gepolter von
dem er sich in der Hitze des Streits hat tibernehmen lassen. Aber ich denke
doch, auch Herr Wiget wiirde schwerlich zu dieser Auffassung zu bereden sein.
Hat aber Pestalozzis Verwahrung einen Sinn und Wahrheitskern, so kann er
nur in dem verschiedenen Verhéltnisse der Standeserziehung zur Idee der Men-
schenbildung liegen, wie es sich bei beiden ausgeprigt hat.

Wir sagten oben: Auf der Hohe seines Wirkens sei fiir Pestalozzi die
Standeserziehung bloss noch etwas accidentelles, das in andrer Zeit und unter
andern Verhéltnissen auch aus seinem Wirken weggedacht werden konnte, ohne
dass deshalb Pestalozzi nicht mehr Pestalozzi wire; bei Fellenberg ist das
anders. ,Hofwyl hat vor 20 Jahren“, sagt Fellenberg 1819, ,die Bestimmung
erhalten, der zunehmenden Verderbnis dieser Zeit einen starken Damm ent-
gegenzusetzen und unter uns der ewigen Wahrheit, dem ewigen Rechte, der
gottlichen Natur im Menschen wieder zu dem Leben zu verhelfen, durch das
der hochste Zweck der Menschheit erreicht werden sollte“. Darin liegt nicht
bloss der humane Endzweck seiner Unternehmungen ausgesprochen, sondern auch
der soziale, welcher dem die Bevidlkerungsschichten aus ibrem festen Gefiige spren-
genden und unter einander werfenden Geist der Revolution gegeniiber das Muster-
bild einer ebensowohl human durchdachten, als fest organisirten Standeserziehung
verlangte. Diese Standeserziehung ist von Fellenbergs Standpunkt aus (welcher
hinwieder durch seine eigene Lebensstellung bedingt ist), eine fundamentale
Forderung; ohne den Versuch ihrer Verwirklichung wire fiir die Auffassung
der Mit- und Nachwelt Hofwyl nicht mehr Hofwyl, Fellenberg nicht mehr
Fellenberg gewesen. Pestalozzi aber empfahl sich die Standeserziehung in den
Verhiltnissen seiner Zeit zwar auch jetzt noch, aber nur vom Gesichtspunkt der
Zweckdienlichkeit und Opportunitit aus ; ihre unauflosliche Zusammenschweissung
mit der Arbeit der Menschenbildung bei Fellenberg musste ihm das Gefiihl wecken,
dass er ,ganz etwas Anderes wolle“ als der Bernerpatrizier, dessen Werk nicht bloss
von idealen Gesichtspunkten getragen sei, sondern vom Standesinteresse aus als
Werk der sozialen Selbsterhaltung sich darstelle.

Ein solches Standesinteresse war nun freilich ebensowenig Niederers Sache,
als Pestalozzis. Ihm erschien Pestalozzis Werk in der allgemein mensch-
lichen, menschheitlichen Form, die es in Burgdorf angenommen, als allein auf



44

der richtigen Bahn zur Vollendung. Um es noch mehr zu dem zu machen
was es seiner Idee nach sein sollte und allein sein konnte, spitzt er die der
Fellenbergschen Praxis entgegengesetzte Auffassung bei Pestalozzi in die Kon-
sequenz zu: ,dass Elementarbildung Menscheubildung, nicht Volks-, nicht
Standes-, nicht Nationalbildung, nicht Individualititsbildung ist.

Damit begegnet ihm freilich, was auch sonst wohl, dass er weiter geht, als
Pestalozzi ihm folgen kann und will, und dass er im Streben, Pestalozzis Licht
gegen Pestalozzi selbst auf den Scheffel zu erheben, mit dem wirklichen Pesta-
lozzi und dessen geschichtlichem Entwicklungsgang in Konflikt geriit. Insofern,
aber auch nur insofern ist er der Triger ,pseudopestalozzischer Ansichten®; in-
soweit konnte man dann freilich auch bei Fellenberg von einer ,pseudopesta-
lozzischen Ausfiihrung® reden, was doch Niemanden in den Sinn kommen wird;
handelt es sich doch bei beiden nur darum, dass sie, was bei und in Pestalozzi
wirklich neben einander vorlag, in einseitiger Konsequenz ausgebaut haben,
Fellenberg auf dem Boden der Praxis, Niederer in der Theorie.

Wenn Pestalozzi nicht selbst sich wesentlich iiber diejenige Phase der Idee
der Standesbildung emporgehoben hiitte, welche ihm auf dem Neuhof vorge-
schwebt war und an welche Fellenbergs Bestrebungen ankniipften, so ist beides
psychologisch gleich undenkbar: 1. dass Pestalozzi nicht schliesslich doch in Fellen-
bergs Le'istungen das erkannt haben wiirde, was der Zweck seines Lebens war;
2. dass Niederer ein Jahrzehend lang von Pestalozzi selbst als der Interpret
seiner ldeen angesehen und angestellt war, dem er die grundlegende Kund-
gebung in der Lenzburger Rede vertrauensvoll zur Umarbeitung {iiberliess und
dem er selbst da die Sanktion nicht vorenthielt, wo Niederer zweifellos iiber
Pestalozzis eigene Intentionen hinausgegangen war.

Es steht nicht so: Pestalozzi und Fellenberg auf der einen und Niederer
auf der andern Seite: sondern: Pestalozzi ist in der Mitte, mit wechselnd in
den Vordergrund tretenden Auffassungen; der Interpret und praktische Ausge-
stalter derjenigen Auffassung, die Pestalozzis historischem Werdeprozess ent-
spricht, ist Fellenberg, aber, indem er sich wesentlich an die geschichtliche Ent-
stehungsform der Pestalozzischen Ideen hilt, fiihlt Pestalozzi letztern in Fellen-
bergs Anstalten nicht bloss verwirklicht, sondern ebenso sehr ,versteinert‘; der
Interpret und spekulative Ausgestalter derjenigen Auffassung, die den ideellen
Kern enthdlt, ist Niederer; indem er sie in einer Pestalozzis Werdeprozess
gegeniiber unhistorischen Weise ausbildet, wird er von Pestalozzi nachtriiglich
desavouirt; aber der Unterschied der Denkart in diesem Punkte und damit der
ganze Unterschied der Grisse Pestalozzis und Fellenbergs ist doch erst und aus-
schliesslich durch Niederer der Mit- und Nachwelt zum Bewusstsein gekommen.

Niederer hat die Idee der allgemeinen Menschenbildung, aus der dann die
allgemeine Volksschule hervorgegangen ist, nicht erfunden; aber indem er
Pestalozzi die Ehre der Entdeckung rettete, hat er sich um ihn und um die
Wirksamkeit seines Andenkens ein unvergingliches Verdienst erworben und wurde
in Wahrheit ,der erste seiner Sohme“. Ho




	Wigets Schrift "Pestalozzi und Herbart" und Pestalozzis Stellung zur Standeserziehung

