
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 12 (1891)

Heft: 3

Buchbesprechung: Wigets Schrift "Pestalozzi und Herbart" und Pestalozzis Stellung zur
Standeserziehung

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozziblätter.
XII. Jahrg. No. B. Beilage zur „Schweiz. Pädagog. Zeitschrift". Juni 1891.

Inhalt: Wigets Schrift „Pestalozzi und Herbart" und Pestalozzis Stellung zur Standeserziehung.
— Lesefrüchte aus „Christoph und Else".

Wigets Schrift „Pestalozzi und Herbart" und Pestalozzis Stellung

zur Standeserziehung.

Soeben hat die Presse verlassen:

Pestalozzi und Herbart. Von Dr. Th. Wiget. Erster Teil. Separatabdruck aus
dem 23. und 24. Jahrbuch des Vereins für wissenschaftliche Pädagogik

p. 196—362. Dresden, Bleyl & Kämmerer 1891.

Der erste Teil der Arbeit, mit welcher der ehemalige Herr Seminardirektor von

Chur sich den Doktorhut „mit höchsten Ehren" geholt, bildet ein in sich

zusammenhängendes Ganze, welches sich ausschliesslich mit Pestalozzi beschäftigt.
Schon darum würde es den Pestalozziblättern wohl anstehen, sich mit dieser

Veröffentlichung zu beschäftigen.

Aber — und wir legen Wert darauf, dies gleich im Eingang zu erklären —

es ist eine Arbeit, mit welcher der Verfasser sich nicht nur „würdig in den Kreis
der Pestalozziforscher einführt", sondern durch welche auch die klaffendste Lücke
in der neuem Pestalozzi-Literatur endlich und zwar gleich mit Meisterhand

ausgefüllt wird. Seyffarth und Mann haben die Schriften Pestalozzis erst wieder allen

Gebildeten zugänglich gemacht, Morfhat das Dunkel, das über den biographischen
Verhältnissen lag, in einer für alle Pestalozziforschung unschätzbaren Weise

gelichtet, Guillaume die Resultate Morfs und Anderer in umsichtiger und

gewissenhafter Weise zu einem übersichtlichen Bilde verarbeitet, der Schreiber

dieser Zeilen da und dort am psychologischen Verständnis Pestalozzis und seiner

Mitarbeiter herumgeflickt. Noch fehlte jedoch die kritische Würdigung der

theoretischen, pädagogisch-methodischen Leistungen Pestalozzis, d. h. so ge-
wissermassen „das Kleinod in der Mitten" ; was bis jetzt auf diesem Gebiete

vorlag (Vogel, die Pädagogik Pestalozzis) war total ungenügend, und es stand

wohl von vornherein fest, dass diese Aufgabe nur dann in ausreichender Weise

gelöst werden könne, wenn ein tüchtig philosophisch und psychologisch geschulter

Systematiker sich dem Kreise der bis jetzt mehr die historische Seite

vertretenden Pestalozziforscher zugesellte. Lang gehegte Wünsche und Hoffnungen

auf solche Ergänzung und deren Wirkung sehen wir nun durch Wigets Arbeit
realisirt.

Freilich, wenn solche Ergänzung sich organisch dem Bisherigen anschliessen

sollte, war es notwendig, dass derjenige, welcher sie bot, nicht bloss tüchtiger

Systematiker sei, sondern auch befähigt, historische Erscheinungen objektiv zu



34

würdigen und von vorneherein darauf zu verzichten, sie auf das Prokrustesbett
des eigenen Systems zu spannen. Gerade bei der wissenschaftlichen Pädagogik
der Herbart-Zillerschen Schule fehlt es nicht völlig an Belegen, dass solche

objektive Würdigung nicht jedermanns Ding sei, und der Titel von Wigets
Arbeit: „Pestalozzi und Herbart" Hess an die Möglichkeit denken, es könnte
Pestalozzi in seiner Eigenart zu wenig erfasst, entweder zu sehr in die Rolle
Johannes des Täufers herabgedrückt, oder zu sehr „herbarisirt" werden. Wir
können nun konstatiren, dass die Arbeit Wigets diese Bedenken durch die

Tat widerlegt. Yom ersten bis zum letzten Wort zieht sich durch sie das

ernste Streben, Pestalozzi eben in seiner Eigenart unbedingt gerecht zu werden,
ihn nicht zu meistern, sondern sein Verständnis zu fördern, selbst aus Pestalozzis

unbeholfener und die Kritik herausrufenden Formulirung seiner Gedanken
den Wahrheitskern herauszuschälen und sich unbefangen desselben zu freuen.

Dem ächt historischen Sinn, mit welchem der Gegenstand der Arbeit
behandelt wird, entspricht auch die anerkennende Würdigung, die Wiget gelegentlich

der Leistung und dem redlichen Willen Anderer, die auf dem Gebiete der

Pestalozzikunde gearbeitet, zu teil werden lässt, auch wenn sie in ihren
Ansichten mit ihm nicht übereinstimmen und von ihm bekämpft werden. Nur
zweimal hat er schonungslos geurteilt; aber im einen Fall (p. 205) mit vollem
Recht und im andern (p. 298), wo ihm das Gefühl sagen mochte, dass auf einen

groben Klotz ein grober Keil gehöre, hat er eben einfach den Klotz selber als

Keil gehandhabt1).
In der Einleitung bespricht Wiget das Verhältnis und die gegenseitigen

Beziehungen von Pestalozzi und Herbart (p. 196—207). Der Abschnitt bringt
auf Grund gewissenhafter Zusammenstellung zerstreuter Notizen und eigens vom
Verfasser veranlasster Nachsuchungen viel Interessantes und Neues. Nur ein

Punkt scheint mir hier der Bereinigung bedürftig. Wiget sagt S. 199 anlässlich

der Erwähnung von Herbarts Besuch in Pestalozzis Schule: „Da Herbart
die Schweiz Ende 1799 verliess, so muss er Zeuge der ersten Versuche Pestalozzis

in der Hintersassen- oder in der Lehrgottenschule zu Burgdorf gewesen sein"

(d. h. nicht etwa in dem erst Oktober 1800 eröffneten Institut auf dem Schloss).
Der Satz ist richtig, obschon Herbart erst Anfang Januar 1800 von Bern
verreiste (Willmann I, 62, womit eine Notiz aus Privatbriefen, die mir handschriftlich

vorliegen, übereinstimmt). Es lässt sich aber auch mit grosser Wahrscheinlichkeit

sagen, dass nur die Bürgerschule (Lehrgottenschule) in Frage kommen

kann, nicht die HinterBässenschule des Samuel Dysli.
Abgesehen von den chronologischen Anhaltspunkten stimmt hiefür: in Her-

*) Dass das Wort „Erschleichung", das an mehreren Stellen gebraucht wird, bloss als

logischer terminus technicus verwendet ist, liegt auf der Hand. Zu wünschen wäre aber doch,
dass solche Worte, mit denen sich allzuleicht, wenn auch vom Schriftsteller durchaus ungewollt,

der Nebenbegriff eines sittlichen Vorwurfs verbindet, vermieden und durch Ausdrücke
ersetzt würden, die dieser Gefahr aus dem Wege gehen.



35

barts Bericht über die Schule, in welcher er Pestalozzi besucht, ist ausschliesslich

von Elementarschülern von 5—8 Jahren die Rede, während in der Hinter-
sässenschule „Kinder von allen Altern" waren (s. Bericht von Statthalter Schnell,
Pestalozziblätter IX, S. 60), und diese sind offenbar schon längere Zeit Pestalozzis

Schüler, während Pestalozzi in der Hintersässenschule nur „wenige
Wochen" *) unterrichtete (ib.). Da H. den Besuch bei P. neben der Schulzeit,
Abends machte, war er wohl auch nicht bloss um dieses Besuchs willen nach

Burgdorf gegangen; ohne Zweifel verband er ihn mit einem Besuch bei seinem
Freunde Fischer, der frühestens im September 17992) definitiv nach Burgdorf
übergesiedelt ist, vielleicht mit dem Abschiedsbesuch.

Der Hauptteil der Arbeit trägt den Titel: Die pädagogischen Prinzipien
Pestalozzis und zerfällt in drei Abschnitte.

A) Die teleologischen Prinzipien (p. 207—241).

B) Die methodologischen Prinzipien (p. 241—332).
1. Die intellektuelle Bildung, p. 242.

2. Die physische Bildung, p. 283.
3. Die sittlich religiöse Bildung, p. 303.

C) Aufgabe und Methode einer Erziehungswissenschaft (p. 332—362).

Im grossen ganzen wird sich der Eindruck, den man von diesen

Auseinandersetzungen erhält, etwa folgendermassen resümiren lassen:

1. Wenn es auch Pestalozzi an der Schärfe des wissenschaftlichen
Ausdrucks fehlt, so liegt doch in seinen pädagogisch-methodischen Schriften eine

weit einheitlichere und in den verschiedenen Stadien seines Lebens viel geringem
Veränderungen unterworfene Gedankenarbeit vor, als man bei oberflächlicher

Lektüre dieser Schriften anzunehmen geneigt ist.

2. Allen Missverständnissen seiner eigenen Intuitionen zum Trotz ist Pestalozzi

doch durch eben diese Intuitionen der Prophet und Pfadfinder für eine

wissenschaftliche Pädagogik geworden.

3. Denn „es bleibt ihm, wenn es schon ihm selbst nicht gelang, die

Erziehungslehre zu einer Wissenschaft zu machen, das doppelte Verdienst, trotz
aller Kämpfe und Misserfolge seines Lebens die Idee einer Erziehungswissenschaft

festgehalten und das andere, nicht geringere, in bewusstem Gegensatz

1) Da88 diese Zeitangabe eher zu weite als zu enge Grenzen zieht, ist aus folgenden
Baten klar: Am 23. Juli 1799 erhielt Pestalozzi vom Direktorium die Erlaubnis, an der Hinter'
sässenschule zu Burgdorf seine Versuche fortzusetzen; am 31. März 1800 stellt ihm die Schul-
behorde von Burgdorf das Zeugnis für achtmonatliches Wirken an der Bürgerschule daselbst
aus (Morf I, 206, 222) ; der Übergang von der einen Schule zur andern muss daher in den
Monat August 1799 fallen.

2) Ein Freundesbrief an ihn ist noch am 14. September 1799 an „Bürger Fischer, Sohn,
im Pfarrhaus Hochstetten" adresairt und redet von Fischers Wirken in Burgdorf als einem
zukünftigen, noch nicht begonnenen („wenn du in deinen neuen Beruf wirst getreten sein").



36

zu einer yon aller Erfahrung abgewandten Philosophie die Notwendigkeit einer

empirischen Grundlage der Methodik mit Nachdruck betont zu haben."
Es kann natürlich nicht meine Absicht sein, die Darlegungen des Verfassers

hier im Detail einer Kritik zu unterwerfen. Im Allgemeinen haben dieselben

in ihrer schmucklosen, rein sachlichen Haltung den Schreiber dieser Zeilen in
hohem Grade angeregt und ihm das Gefühl hinterlassen, einer durchaus allseitig
soliden, wissenschaftlichen Arbeit gegenüberzustehen : aber eingedenk des Pesta-

lozzischen Satzes, dass die Zeit des Lernens nicht diejenige des Urteilens sei,

behalte ich mir ein eingehendes Studium der Einzelheiten vor, ehe ich auf dem

mir ziemlich fremden Gebiete wissenschaftlicher Systematik mir ein Urteil erlaube.

Dagegen möchte ich, abgesehen von ganz kleinen Berichtigungen formeller

Art1), die sich mir bei der Lektüre aufgedrängt haben, einen Punkt zum Gegenstand

der Besprechung machen, in welchem Wiget selbst den Gegensatz zwischen

seiner und meiner Auffassung ausdrücklich hervorgehoben hat.
Dieser Gegensatz betrifft die Frage: steht Pestalozzi auf dem Standpunkt

der Forderung allgemeiner Menschenbildung oder der Standeserziehung? Wiget
hat dieselbe p. 216 — 233 eingehend behandelt und sich entschieden für die

Lösung nach der letzten Seite erklärt: immerhin mit der Einschränkung, dass

Pestalozzis Stände „keine Kasten" seien (p. 221) und dass auch bei der

gesonderten Erziehung der Armen es sich nicht um „mechanische Gewöhnung zu
den Verrichtungen ihres Berufs", sondern auch bei ihnen um innere Emporbildung

durch Entfaltung der Kräfte" handle (p. 232). Von dieser Auffassung aus

wird gegen Morf und mich, als die Vertreter der „humanistischen" Ansicht Stellung

genommen, (die angezogenen Stellen aus meiner Broschüre „Pestalozzi und Fellenberg"

folgen unten2) und die Konstruktion eines „abstrakten Bildungsideals" als

ein „Irrtum", eine „pseudo-pestalozzische Ansicht" Niederers (p. 227, 231) erklärt.

I

*) So ist J. R. Fischer nicht Pestalozzis Mitarbeiter wie ihnW. p. 210 und 339 bezeichnet,
vgl. Pestalozziblätter I, p. 24. — p. 207 : die nachträglich aufgefundenen Br. I und II
(Pestalozziblätter X, 6) zu den in den „Ansichten" dargebotenen Briefen III ff. der Überarbeitung von
„Wie Gertrud" bieten ausser einer Einleitung persönlicher Art einen Rückblick auf Pestalozzis

Jugendentwicklung. — Druckfehler: p. 213 letzte Textzeile: statt 1815 1. 1818; p. 253, Z. 13

von oben: statt II, 49 1. I, 50. — p. 311, Z. 3 von unten statt „Anerkennung" 1.

„Anmerkung". — p. 312, Z. 13 von oben statt IY, 169 1. IV, 168.

2) p. 223: „Hunziker stelltP. in Gegensatz zu Fellenberg: „Das Ideal Fellenbergs ist die

allgemeine Erziehung des Menschengeschlechts. Aber diese geschieht nach den Ständen und
deren Bedürfnissen; und so sehr Fellenberg auch im Einzelnen mit grossartigster Liberalität
tüchtige Elemente der untern Stände befähigte, sich über die Schicht, der sie ursprünglich
angehörten, zu erheben die allgemeine Regel ist es doch, dass jeder zu der Bildung
erzogen wird, die den Bedürfnissen des Standes entspricht, dem er von Natur angehört. — Das

Ideal Pestalozzis ist ebenfalls die allgemeine Erziehung des Menschengeschlechts. Diese

allgemeine Erziehung verwirklicht sich zunächst in der naturgemässen Elementarbildung. Dieselbe
ist aber, weil auf die Natur des Menschengeschlechts gegründet, auch selbst wieder eine

allgemeine, nicht nach Ständen gesondert, nur nach Individuen modifizirt." Eine gesonderte
Armenerziehung aber glaubt Hunziker bei Pestalozzi dadurch begründet: 1. weil die Armen



37

Dem Grossneffen Niederer« könnte zwar als solchem nichts erwünschter
sein, als dass der Nachweis gelänge, der nicht den Meister, sondern den Jünger
zum Vater der Idee der allgemeinen Menschenbildung stempeln will und ihn
damit vom Standpunkt der Gegenwart zum mindesten in ebenbürtige Höhe mit
Pestalozzi selbst emporhebt. Aber so sehr ich der Ansicht bin, dass Niederers

selbständige Leistung neben Pestalozzi vielfach verkannt, jedenfalls nicht
überschätzt wird, — Wigets Arbeit ist ein in wesentlichen Punkten durchschlagender

Versuch, ihm wieder zu seinem historischen Recht zu verhelfen — will ich doch

offen erklären, dass in diesem Punkt Wiget mich nicht von meiner frühern

Auffassung bekehrt hat.

Vor allem aus mache ich darauf aufmerksam, dass ich P. nicht eine

„abstrakte Menschenbildung", sondern eine „nach Individuen modifizirte"
zugeschrieben — die Bedeutung der Individualität, ja selbst der „Individuallag" für
die Zielsetzung der Erziehung bei Pestalozzi wollte ich niemals läugnen; auch

habe ich ausdrücklich auf die Tatsache hingewiesen, dass P. mehrfach gesonderte

Armenerziehungsanstalten gegründet und eben dieses scheinbar im Widerspruch

mit der Idee stehende Faktum zu erklären gesucht.
Nun gebe ich von vornherein folgende drei Hauptpunkte in Wigets

Beweisführung rückhaltlos zu:
1. Pestalozzis Veranstaltungen zur gesonderten Armenerziehung stehen in

innigem Zusammenhang und sind eine Konsequenz seiner allgemeinen und

grundlegenden Wertschätzung aller individuellen Entwicklung.
2. Wo Pestalozzi seinen Neigungen folgen konnte, hat er immer in der

Leitung einer Armenerziehungsanstalt das Ideal für sein Wirken gesehen und
erstrebt — Neuhof, Stans, Konvention von Diemerswyl, Clindy, Neubau auf dem

Neuhof in seinen letzten Lebensjahren — während ihn die Leitung des Institutes
mit einem unbesieglichen Missbehagen erfüllte (Schw. G. 173 : „Ich muss hier

wiederholen, was ici in der langen Reihe meiner Unglücksjahre hundert und

hundert Mal im Stillen zu mir selber sagte: mit dem ersten Tritt, den mein

Fuss auf die Schlosstreppe von Burgdorf gesetzt, habe ich mich in mir selber

verloren, indem ich eine Laufbahn betreten, in der ich äusserlich nichts anders

als unglücklich werden konnte").
3. Wie Pestalozzi vor Burgdorf und seinen Beziehungen zu Niederer

speziell sich mit Armenerziehung beschäftigte, so kehrt er auch, nachdem der Bruch
mit Niederer erfolgt (und besonders als dann durch Schmid die finanzielle Exi-

die Masse bilden und 2. weil sie als nicht verbildet das beste Feld für die Experimentirung
in Sachen der allgemeinen Elementarbildung darbieten. So, aber auch nur so ist — abgesehen

von Pestalozzis persönlicher Vorliebe für die Armen und Schwachen — bei P. die

Errichtung einer gesonderten Armenerziehungsanstalt innerlich begründet". — Auf Grund der
nachfolgenden Auseinandersetzungen gebe ich gerne zu, dass die Fassung „nicht nach Ständen
gesondert" in ihrer Allgemeinheit Missdeutung zulässt und richtiger präzisirt würde in „prinzipiell
nicht mehr notwendig nach Ständen gesondert".



38

Stenz gesichert) war, sofort wieder zur Spezialsorge für Armenerziehung zurück,
während es in der Zeit von Niederers Herrschaft bei vereinzelten und erfolglosen

Versuchen nach dieser Richtung sein Verbleiben gehabt hat.
Ist aber mit diesen Zugeständnissen nicht erwiesen, dass Pestalozzis Ideal

die auf dem Boden der Standeserziehung sich vollziehende Menschenbildung

war, und dass nur durch Niederer dieses Ziel zeitweise alterirt worden ist?
Trotz allem Schein, der dafür spricht, glaube ich: nein!
Wiget hat sehr anschaulich und zutreffend auseinandergesetzt, dass die

Anstalten Pestalozzis, vor allem das Institut, ihm selbst stets nur Experimental-
schulen gewesen sind (p. 339 ff.). Auf der Höhe seines Wirkens hat er das

aber auch bezüglich seiner Bestrebungen für Armenerziehung, also speziell
bezüglich seiner Armenerziehungsanstalten, ausgesprochen: er sah auf sie damals
als auf Mittel zum Ziveck, Wege zum Ziel der Menschenbildung zurück; so in
seiner Entgegnung gegenüber Pfarrer Witte 1805 (Morf III, 140/11) und im

„Blick auf meine Erziehungszwecke und Erziehungsversuche", in den „Ansichten
und Erfahrungen" vom Jahre 1807. Der Kürze halber begnüge ich mich, an
letztern Aufsatz anzuknüpfen, der, wie schon Seyffarth richtig gesehen, in seinem

Gedankengang ebenso ächt pestalozzisch ist, als die voranstehende „Ankündigung
der Zeitschrift" auf Niederer hinweist1) — er ist nichts anderes als eine

nochmalige Umgiessung der beiden ersten Briefe in der Umarbeitung von „Wie Gertrud
ihre Kinder lehrt" (Pestalozziblätter X, 41 ff.). Pestalozzi sagt hier (53, 62):

„Meine Bemühungen, die Mittel, dem Armen Handbietung zu leisten, aus
dem Wesen der Menschennatur herauszuheben, führten mich bald auf Resultate,
die mir unwidersprechlich bewiesen, dass das, was immer für den Armen und
Elenden als wahrhaft bildend angesehen werden kann, dieses nur darum ist,
weil es sich für das Wesen der Menschennatur und ohne Rücksicht auf seinen

Stand und seine Verhältnisse allgemein als bildend erprobt. Ich sah bald, dass

Armut und Reichtum auf die wahre Bildung des Menschengeschlechts keinen sie

in ihrem Wesen ändernden Einfluss weder haben können, noch haben sollen,
dass im Gegenteil hierin das ewig Gleiche und Unveränderliche in der Menschennatur

in jedem Falle notwendig unabhängend und getrennt von allem Zufälligen
und Äussern ins Auge gefasst werden müsse

„ Unabhängend von Stand und Lage muss eine wahrhaft gute Erziehungsweise

von den unbedingten, ewigen und allgemeinen Anlagen und Kräften der

Menschennatur ausgehen, und indem sie dem Kinde des Mannes, der nicht hat,
wo er sein Haupt hinlegen kann, Anfangspunkte des Denkens, des Fühlens und
des Handelns eigen und geläufig macht, an deren Faden es sich selbständig

zur allgemeinen Entwicklung seiner Kräfte und Anlagen emporheben kann, muss
sie dem Kinde des Mannes, in dessen Hand das Schicksal das Brot, die Ehre und

*) Auf diese und den „Brief an die Eltern" ist denn auch die Bezeichnung der
„Ansichten lind Erfahrungen" als eines Werkes von Niederer, S. 228, zu beschränken.



39

die Ruhe von Tausenden hingelegt hat — die nämlichen Anfangspunkte an die Hand

geben und es an eben denselben zu allem hinführen, was die höchste Ausbildung
seiner Anlagen und Kräfte in seinen Lagen und Umständen bedarf und

anspricht."

Man bemerke wohl : ganz indem Pestalozzi die allgemeine Menschenbildung

„unabhängend von Stand und Lage" das Primäre in der Erziehung und die

Mittel bei allen die gleichen sein lässt, sucht er das Kind des Reichen und des

Armen zur höchsten Ausbildung je „in seinen Lagen und Umständen" zu
führen ; wir stehen auf Pestalozzischem, nicht auf Niedererschem Boden, und
das wird auch nachher noch deutlicher illustrirt, indem P. alsbald zur
Forderung einer Anstalt für die Vorbereitung der Volksbildung — neben dem
Institut — übergeht.

Aber — und nun wenden wir diesen Vorbehalt um : indem er verschiedene

Experimentalschulen für Menschenbildung bei Reichen und Armen verlangt,
verwirklicht sich ihm in beiden doch nur die Menschenbildung und zwar mit
den gleichen Mitteln bei Reich und Arm (der kunstmässigen Ausbildung der

intellektuellen Kräfte, der Fertigkeiten und des sittlich religiösen Wollens), nur
mit quantitativer Abstufung nach dem, was „Lag und Umstände" erfordern und

möglich machen.

Nicht nur Niederer, auch Pestalozzi hat einen Umschwung in seinen
Ansichten durchgemacht1): nicht dass er die Standesbildung nun gleich über Bord
wirft wie Niederer, aber sie ist ihm zur zufälligen, accidentellen Form geworden,
in der sich die Menschenbildung bei den tatsächlich grossen Verschiedenheiten

von Reich und Arm vollzieht; was hindert, dass sie ganz wegfällt, wenn eine

andere Zeit die Schranken, die beide trennen, niederlegt und Reich und Arm
untereinander mengt, wie das 19. Jahrhundert?

Burgdorf, das Institut, hat Pestalozzi den universellen Horizont eröffnet;
wäre dies nicht, welch innerer Widerspruch, welche Abweichung von seinem

eigenen Ich wäre diese Schöpfung Pestalozzis: sie ist ja eben die Einschmel-

zung der Armenerziehung in die gemeinschaftliche Erziehung der verschiedenen

Stände, nicht im ersten Projekt — denn P. beabsichtigte ursprünglich die drei

Anstalten Waisenhaus, Seminar und Pensionsanstalt getrennt zu halten —,
sondern in der Art, wie sie sich tatsächlich verwirklichte und in Herten fort-

') Erst nach Abschluss dieser Arbeit sehe ich, wie Niederer selbst den Wendepunkt so

ziemlich richtig- an die Auflosung des Stanser Waisenhauses anknüpft (Pestbl. I. Jahrg. S. 60):
„Da schlug die Geburtsstunde der Vermenschlichung der Pädagogik, aber zugleich mit ihr die
der Auflösung der Pestalozzischen Unternehmung als Waisenanstalt." Und wirklich definirt
bereits in der Denkschrift vom Juni 1800 (Seyffarth XVIII 289) Pestalozzi seinen Lebenszweck
als einen auf allgemeine Menschenbildung hinzielenden: „Ich suche den menschlichen Unterricht
zu psychologisiren; ich suche ihn mit der Natur meines Geistes und mit derjenigen meiner
Lage und meiner Verhältnisse in Ubereinstimmung zu bringen."



40

setzte. Auch iu der Praxis ist da P. von der Standeserziehung zur
allgemeinen Menschenbildung übergegangen — noch bevor Niederer an seine

Seite trat1).

Aber die neue Position vermochte nicht die alte aus seinem Kopfe und

noch weniger aus seinem Herzen zu verdrängen und der wundersame Dualismus
seines Wesens, der sich in so vielen Beziehungen geltend macht2), gelangte
auch auf diesem Gebiete zur Wirkung. Das Alte war nicht überwunden, nur
zurückgedrängt.

Welcher Unterschied: Der Pestalozzi, der im Gewühl von Iferten seinem

innern Herzensglück in den Worten Luft macht: „es gad unghür!" und der

Pestalozzi, der sich bewusst ist, „mit dem ersten Tritt auf die Schlosstreppe zu

Burgdorf, sich in sich selbst verloren zu haben" — und diese Gefühle nicht
zeitlich in bestimmten Perioden geschieden, sondern auf- und abwogend; wie die

Verhältnisse jeweilen sein Gefühl ansprachen, er selbst bald himmelhoch jauchzend,

bald zum Tode betrübt

Und es ist ja auch nicht zu verwundern, dass das Alte immer wieder sein

Herz ansprach und ihm das Grössere, Neue als unbehaglich und ihm innerlich
fremd empfinden liess. Nur mit der Tiefe- und Macht seines Gemütslebens
beherrschte er die neuen Verhältnisse und in solcher Weise „herrschte er
gewaltig", wie Niederer bezeugt ; aber nicht durch ausreichend ihn befähigende

Bildung, noch weniger durch organisatorische Kraft. Das Neue war ihm, wenn
er es auch in Weihezeiten mit dem Herzen zu durchdringen vermochte, eben

doch über den Kopf hinausgewachsen; er fühlte tief seine „Regierungsunfähigkeit.

"

Und war er, indem er die neue Bahn eingeschlagen, nur sich selbst, war
er nicht auch der Sache, der er dienen wollte, untreu geworden? hatte er nicht

um der Begüterten willen, die das Hauptkontingent der Iustitutszöglinge lieferten,
die Arbeit am „Volke", an den Armen und Verlassenen hintangesetzt, für
welche Niemand statt seiner eintrat und in der er ungehemmt sein ganzes
liebegewaltiges Ich zum Ausdruck und zu vollem Segen hatte bringen können,
während das Tun der Schüler und Lohrer im Institut ihm so oft das Gefühl

wachrief, dass er hier nicht an seinem Platze sei und das was er nach seiner Eigenart

zu wirken vermöchte, hier gar nicht zu wirken vermöge?

') Wiget hat sich der Einsicht in diese Theorie und Praxis umfassende Wendung bei
Pestalozzi keineswegs verschlossen, wie seine Ausführungen p. 229/30 beweisen; aber über der
Tatsache, dass Niederer dann noch weiter gegangen, verflüchtigt sich ihm der Eindruck, dass

auch Pestalozzi wenigstens so weit gegangen, so dass er schon p. 237 in Fellenbergs
„pädagogischer Provinz" die fraglose Durchführung von Pestalozzis teleologischen Prinzipien sieht.

2) Pestalozzis psychologische Schilderung durch Niederer, die im 1. Jahrgang der
Pestalozziblätter (1880) zum Neuabdruck gekommen, wird stets als ein Meisterwerk bezeichnet
werden dürfen.



41

So gibt es denn allerdings — ich greife hier auf meine Äusserungen

vor zwölf Jahren zurück1) — „es gibt einen Punkt, der immer und immer wieder

sein ganzes Sehnen und Sinnen anzog : die Armenerziehung. Zu zweien Malen
hatte sich seine Tätigkeit auf diese konzentrirt ; das erste Mal in den Siebzigerjahren

auf dem Neuhof, dann später zu Stans, in den „höchsten Segenstagen"
seines Lebens. Jene Jugenderinneruug idealisirte sich ihm mit der Zeit; in
Stans aber hatte wirklich Experiment und praktisches Erziehungswerk sich

in unlöslicher Verbindung durchdrungen; da hatte kein Dualismus stattgefunden,
da hatte sich Pestalozzi selig gefühlt. Die Begründung und ausschliessliche

Leitung einer Armenerziehungsanstalt ist [darum auch] in dem trüben letzten
Jahrzehnt seines Wirkens das Ideal seiner alten Tage: die Verwirklichung
dieses Ideals zieht ihn 1817 zu Fellenberg hin, sie führt ihn 1818 zur Stiftung
von Clindy, sie beherrscht noch die Seele des Sterbenden."

Hat sich also ein alter bekannter Erfahrungsspruch2) auch an Pestalozzi

bewährt, so lässt sich doch psychologisch vollauf verstehen, wie die alte Liebe

zur gesonderten Anhandnahme der Armenerziehung bei Pestalozzi stets wieder
auftauchen konnte ohne dass darin ein Beweis vorliegt, dass er nicht selber

innerlich über dieselbe herausgewachsen war.

Im Gegensatz zu Niederer steht die Verwirklichung, die Fellenberg den

Pestalozziseben Ideen gegeben hat : das hat Wiget sehr richtig und treffend

hervorgehoben und im Anschluss an Pestalozzis Äusserung, die Wehrlischule sei

die Verwirklichung seiner (P.'s) eigenen Idee von der Armenerziehung, die

Bemerkung gemacht (p. 237 Anmerkung): „die Ausführung ist Fellenbergs, Pestalozzis

die Idee. Überhaupt erweist sich hinsichtlich der teleologischen Prinzipien
Fellenberg als der verständnissvollere Interpret und Schüler Pestalozzis als

Niederer".

Dieser Satz ist unstreitbar, wenn Wigets Darlegung richtig ist, Pestalozzi
habe den Standpunljt der Standeserziehung (genauer gesagt: der Menschenbildung

in Form der Standeserziehung) Zeit seines Lebens ausschliesslich

festgehalten, oder wie ich entgegenkommend formuliren will, wenn man ausschliesslich

die historische Erscheinungsform, in der Pestalozzi seine Ideen zunächst zu
verwirklichen suchte, ins Auge fasst. Und ich will auch gleich das weitere

beifügen: ich sehe in jener Äusserung Pestalozzis nicht bloss ein irgendwie
Übertreibung einschliessendes Kompliment, sondern volle Wahrheit: die Wehrlischule

war wirklich die denkbar beste Lösung des Problems, das P. auf dem Neuhof

zu lösen versucht hatte ; und analog waren auch die andern Zweige der Standesbildung,

das höhere Institut und später die Mittelschule, von Fellenberg in
mustergültiger Weise organisirt; dem Ideal einer als Standeserziehung — und

*) Pestalozzi und Fellenberg p. 38.
2) On revient toujours à ses premiers amours.



zwar nicht engherzig — organisirten Menschenbildung hatte Fellenberg ungefähr
die denkbar beste praktische Gestalt verliehen. Von dieser Seite her war,
was Pestalozzi selbst praktisch zu Stande gebracht, weit überholt: das

dachte und wusste Fellenberg auch, als er 1817 Pestalozzi zu bestimmen

suchte, sich ihm anzuschliessen, und Pestalozzi selbst meint gelegentlich: „Unsere
Vereinigung kann herrlich werden!"

Warum kam sie nicht zu Stande? Gewiss hat der Widerwillen Schmids
einen reichlichen Anteil an der erneuten Verfeindung der beiden Männer; aber
der einzige Grund dafür ist er nicht. „Ob Sie mir antworten oder nicht
antworten" schreibt P. unterm 16. Januar 1818 an Fellenberg1), „das ist gleichviel.

Meine Pflicht ist, das Gute, das Sie stiften, auch in dem Fall vor
Genfahr und Schaden zu schützen, in welchem Sie das Gute, das ich tue, den

„höchsten menschlichen Gefahren aussetzen. Ich glaube wohl, Sie tun das,

„was Sie jetzt gegen mein Haus tun, so schrecklich es mir vorkommt, in der

„guten Absicht, Ihr grosses Werk gegen mich in einer Stellung zu erhalten, die

„den bezweckten grossen Folgen Ihrer Lebensanstrengungen angemessen ist. Ich
„bin alt und achte das Persönliche meines Ruhms und meiner Ehre nicht mehr

„viel. Auch kann, was immer die Gräfin *** sagt, kein Neid zwischen Ihnen

„und mir stattfinden. Ich will nicht, ivas Sie wollen ; ich will etwas ganz
Anderes als was Sie tun. So gut und .gross das Ihrige ist, ich will etwas ganz

„ Verschiedenes von dem was Sie tun. Glauben Sie mir, wenn das, was Sie

„mit so grossen Mitteln und mit so grosser Kraft betreiben, das Nämliche wäre,

„was ich suche und wenn es psychologisch und pädagogisch auch nur die Keime

„dessen real enthielte, was ich suche, so würde ich alter Mann gerne Ihrer
„Jugendkraft weichen Lieber Herr von Fellenberg täuschen Sie sich

„nicht, es braucht nur wenige Worte, um den Kontrast Ihres und meines

„Strebens heiter zu machen. Zählen Sie darauf, es braucht nur eine kleine

„Note, zu meiner Rede vom 12.2), so ist der Weg geöffnet, der mit
unfehlbarem Schritte dahin führen wird, dass in wenig Wochen kein ächter Pädagoge

und kein ächter Psychologe mehr aussprechen wird : Ihre Zwecke seien diemei-

„nigen und Ihre Mittel seien die meinigen". Also nicht bloss : Fellenbergs Mittel sind

nicht diejenigen Pestalozzis — das ist im weitern Verlauf des Briefs ganz besonders

betont —, sondern auch die Zivecke sind nicht Pestalozzis Zwecke — „ich will etwas

ganz verschiedenes von dem, was Sie tun." Worin die Differenz der Zwecke liege, das

hat der ergrimmte Alte nirgends deutlich ausgesprochen, nur eine unwillkürliche
Andeutung des ihn nach dieser Seite hin beherrschenden Gefühls könnte
vielleicht in den gegen den Schluss des Briefes folgenden Worten liegen : „Glauben
„Sie mir, ich hätte Ihnen in Ihrem ehemaligen geistigen Leben mehr dienen

*) Pestalozzi und Fellenberg, p. 74 ff.

2) Pestalozzis Rede an sein Haus vom 12. Jan. 1818,



43

„können und gerne gedient; aber mich in Ihre sich immer mehr ausdehnenden

„Versteinerungen einmauern lassen, so prachtvoll Ihr Steinwerk auch sein mag,
„dies geht nicht."

Offenbar mehr in dunkelm Gefühl als begriffsmässig klar — sonst hätte
er im Brief selbst schwerlich mit konkreter Gestaltung des Vorwurfs hinter dem

Berge gehalten — ist durch die Aufregung jenes peinlichen Streites die
Erkenntnis in Pestalozzis Bewusstsein aufgetaucht, dass zwischen Fellenberg und
ihm auch bezüglich der Zwecke eine Divergenz bestehe. War für Pestalozzi
die Standeserziehung essentiell, so ist freilich eine solche Divergenz gar nicht
vorhanden und Pestalozzis diesfällige Äusserung ein grundloses Gepolter von
dem er sich in der Hitze des Streits hat übernehmen lassen. Aber ich denke

doch, auch Herr Wiget würde schwerlich zu dieser Auffassung zu bereden sein.
Hat aber Pestalozzis Verwahrung einen Sinn und Wahrheitskern, so kann er
nur in dem verschiedenen Verhältnisse der Standeserziehung zur Idee der

Menschenbildung liegen, wie es sich bei beiden ausgeprägt hat.

Wir sagten oben: Auf der Höhe seines Wirkens sei für Pestalozzi die

Standeserziehung bloss noch etwas accidentelles, das in andrer Zeit und unter
andern Verhältnissen auch aus seinem Wirken weggedacht werden könnte, ohne

dass deshalb Pestalozzi nicht mehr Pestalozzi wäre ; bei Fellenberg ist das

anders. „Hofwyl hat vor 20 Jahren", sagt Fellenberg 1819, „die Bestimmung
erhalten, der zunehmenden Verderbnis dieser Zeit einen starken Damm
entgegenzusetzen und unter uns der ewigen Wahrheit, dem ewigen Rechte, der

göttlichen Natur im Menschen wieder zu dem Leben zu verhelfen, durch das

der höchste Zweck der Menschheit erreicht werden sollte". Darin liegt nicht
bloss der humane Endzweck seiner Unternehmungen ausgesprochen, sondern auch
der soziale, welcher dem die Bevölkerungsschichten aus ihrem festen Gefüge
sprengenden und unter einander werfenden Geist der Revolution gegenüber das Musterbild

einer ebensowohl human durchdachten, als fest organisirten Standeserziehung
verlangte. Diese Standeserziehung ist von Fellenbergs Standpunkt aus (welcher
hinwieder durch seine eigene Lebensstellung bedingt ist), eine fundamentale

Forderung; ohne den Versuch ihrer Verwirklichung wäre für die Auffassung
der Mit- und Nachwelt Hofwyl nicht mehr Hofwyl, Fellenberg nicht mehr

Fellenberg gewesen. Pestalozzi aber empfahl sich die Standeserziehung in den

Verhältnissen seiner Zeit zwar auch jetzt noch, aber nur vom Gesichtspunkt der

Zweckdienlichkeit und Opportunität aus ; ihre unauflösliche Zusammenschweissung
mit der Arbeit der Menschenbildung bei Fellenberg musste ihm das Gefühl wecken,
dass er „ganz etwas Anderes wolle" als der Bernerpatrizier, dessen Werk nicht bloss

von idealen Gesichtspunkten getragen sei, sondern vom Standesinteresse aus als

Werk der sozialen Selbsterhaltung sich darstelle.
Ein solches Standesinteresse war nun freilich ebensowenig Niederers Sache,

als Pestalozzis. Ihm erschien Pestalozzis Werk in der allgemein menschlichen,

menschheitlichen Form, die es in Burgdorf angenommen, als allein auf



44

der richtigen Bahn zur Vollendung. Um es noch mehr zu dem zu machen)
was es seiner Idee nach sein sollte und allein sein konnte, spitzt er die der

Fellenbergschen Praxis entgegengesetzte Auffassung bei Pestalozzi in die

Konsequenz zu: „dass Elementarbildung Menschenbildung, nicht Volks-, nicht
Standes-, nicht Nationalbildung, nicht Individualitätsbildung ist".

Damit begegnet ihm freilich, was auch sonst wohl, dass er weiter geht, als
Pestalozzi ihm folgen kann und will, und dass er im Streben, Pestalozzis Licht
gegen Pestalozzi selbst auf den Scheffel zu erheben, mit dem wirklichen Pestalozzi

und dessen geschichtlichem Entwicklungsgang in Konflikt gerät. Insofern,
aber auch nur insofern ist er der Träger „pseudopestalozzischer Ansichten" ;

insoweit könnte man dann freilich auch bei Fellenberg von einer „pseudopesta-
lozzischen Ausführung" reden, was doch Niemanden in den Sinn kommen wird;
handelt es sich doch bei beiden nur darum, dass sie, was bei und in Pestalozzi
wirklich neben einander vorlag, in einseitiger Konsequenz ausgebaut haben,
Fellenberg auf dem Boden der Praxis, Niederer in der Theorie.

Wenn Pestalozzi nicht selbst sich wesentlich über diejenige Phase der Idee
der Standesbildung emporgehoben hätte, welche ihm auf dem Neuhof
vorgeschwebt war und an welche Bellenbergs Bestrebungen anknüpften, so ist beides

psychologisch gleich undenkbar : 1. dass Pestalozzi nicht schliesslich doch in Fellenbergs

Leistungen das erkannt haben würde, was der Zweck seines Lebens war;
2. dass Niederer ein Jahrzehend lang von Pestalozzi selbst als der Interpret
seiner Ideen angesehen und angestellt war, dem er die grundlegende
Kundgebung in der Lenzburger Rede vertrauensvoll zur Umarbeitung überliess und
dem er selbst da die Sanktion nicht vorenthielt, wo Niederer zweifellos über
Pestalozzis eigene Intentionen hinausgegangen war.

Es steht nicht so: Pestalozzi und Fellenberg auf der einen und Niederer
auf der andern Seite: sondern: Pestalozzi ist in der Mitte, mit wechselnd in
den Vordergrund tretenden Auffassungen ; der Interpret und praktische Ausgestalter

derjenigen Auffassung, die Pestalozzis historischem Werdeprozess
entspricht, ist Fellenberg, aber, indem er sich wesentlich an die geschichtliche
Entstehungsform der Pestalozzischen Ideen hält, fühlt Pestalozzi letztern in Fellenbergs

Anstalten nicht bloss verwirklicht, sondern ebenso sehr „versteinert" ; der

Interpret und spekulative Ausgestalter derjenigen Auffassung, die den ideellen
Kern enthält, ist Niederer; indem er sie in einer Pestalozzis Werdeprozess

gegenüber unhistorischen Weise ausbildet, wird er von Pestalozzi nachträglich
desavouirt; aber der Unterschied der Denkart in diesem Punkte und damit der

ganze Unterschied der Grösse Pestalozzis und Fellenbergs ist doch erst und
ausschliesslich durch Niederer der Mit- und Nachwelt zum Bewusstsein gekommen.

Niederer hat die Idee der allgemeinen Menschenbildung, aus der dann die

allgemeine Volksschule hervorgegangen ist, nicht erfunden; aber indem er
Pestalozzi die Ehre der Entdeckung rettete, hat er sich um ihn und um die

Wirksamkeit seines Andenkens ein unvergängliches Verdienst erworben und wurde
in Wahrheit „der erste seiner Söhne". Hz.


	Wigets Schrift "Pestalozzi und Herbart" und Pestalozzis Stellung zur Standeserziehung

