Zeitschrift: Pestalozziblatter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistiibchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 12 (1891)
Heft: 3
Rubrik: Lesefriichte aus "Christoph und Else" [Fortsetzung]

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Lesefriichte aus ,,Christoph und Else®.

11. Die Krifte der Menschennatur haben alle den Reiz, sich zu bilden, in
sich selbst. Das Kind denkt so gern, als es gern geht, und lernt so gern als
es gern isst, wenn man ihm die Lehre so wohlgekocht und wohl vorbereitet vor den
Mund legt als seine Speisen; und unstreitig ist, dass die Wohnstube fiir dieses
Wohl-Kochen und Wohl-Vorbereiten der Lehre der beste Boden ist, den
die Welt hiezu hat. Das Gefiihl: ,ich kann etwas“ ist fiir jedes junge Kind
eine grossere Belohnung und eine grissere Freude,.als alle die Zieraten sein
konnen, die ihm die Kunst und die Gunst der Menschen zur Aufmunterung,
etwas zu lernen, je zu erteilen vermag. Diese Kunst ist in den Schulen uncr-
messlich vernachlidssigt, aber auch unendlich leichter in der Wohnstube als
in der Schule. Die meisten Schulkiinste, mit denen man die Kinder anreizt,
etwas zu lernen, sind erbérmlich und widernatiirlich. Sie machen das Kind
hichstens geduldig fiir das, was man von Aussen her in dasselbe hereinzu-
bringen und ibm einzupfropfen sucht. Sie sind gar nicht geeignet, die Kinder
dahin zu bringen, die Kraft, die sie zu dem, was sie lernen sollen, notwendig
brauchen, in sich selbst zu fiihlen, zu suchen und zu finden . . . . .

Deswegen finde ich, ich mag’s kehren und drehen wie ich will, dass es zum
Lernen und Arbeiten nur zwei gute Triebrider gibt: entweder muss das Kind
den Vorteil von der Lehre selbst sehen und wiinschen, oder seine Eltern miissen
ihm so lieb sein, dass es von ganzem Herzen und um seiner selbst willen gern
lernt und arbeitet, damit es ihnen Freude mache; und die wenigen Worte: du
hast Brod, Kind, wenn du arbeitest, und machst uns Freude, wenn du lernst*
sind also der wahre Schulstab, womit man Kinder zum Lernen und Arbeiten
treiben kann; und alle die Schulmeisterkiinste, die nichts Boses hervorbringen
sollen, miissen ganz gewiss dahinauslaufen, dass Pfarrer und Schulmeister den
Kindern wie Vater und Mutter lieb werden und folglich auch, ihnen zu gefallen
und Freude zu machen, gern lernen; oder dass Kinder den Nutzen ihrer
Arbeit und ihres Lernens selber einzusehen vermogen (p. 173/174).

13. Das Alter soll immer so beschaffen sein, dass, wenn man recht gelebt
hat, man im Hinscheiden seiner selbst fiir Andere noch ganz lebe und voll
Krafte sei . . . Wenn unser Leben sich neigt, so sollen wir sein, wie die
Biiume des Herbstes, voll reifer Friichte; die Unsern, die wir hinterlassen,
sollen dann Friichte vom Baum sammeln, sich in den Wintertagen ihrer Trauer
iiber unser Hinscheiden zu laben und zu erquicken (p. 202).

15. Du findest das wortleere Wesen und das gerade in aller Einfachheit
tun, was recht und not ist, fast immer nur bei Leuten, die durch Arbeit, Miihe
und Sorgen gelernt haben, was recht und gut ist . . . . Es ist ganz gewiss,
fast alle Menschen, die ohne Sorgen sind und nicht arbeiten, kiinsteln zu viel,



46

reden zu viel und verlieren so das gerade, einfache Wesen, mit dem man so
viel ausrichtet, und verfehlen eben mit ihrem Wortwesen selber bei ihren Kin-
dern das, was sie ihnen damit gern angeben mochten (p. 207/208).

16. Selbst Eltern vergessen oft, dass Menschen nicht bloss wie Hunde und
Katzen durch die Furcht vor den Schligen in Ordnung gehalten werden
miissen, sondern dass es viel besser ist, sie zu bewegen, aus freiem Willen
aus Dank und Liebe, aus eigenen Einsichten und um ibres eigenen Vorteils
willen recht zu tun . . . . Aber man muss selber verstindig und brav sein, um
seine Kinder auf solche Manier zu ziehen; die Rute aber kann man auch, wenn
man keinen Verstand, keinen Funken gutes Herz, und ich mdchte fast sagen,
keinen Tropfen gutes Blut im Leib hat, gleich brauchen . . .

Man macht bei der Erziehung und bei allem Regieren, aus dem ,Selber
recht und brav sein“ nicht so die Hauptsache, wie es doch sein sollte; man
weiss es in andern Dingen gar richtig; und wenn es ein Handwerk oder eine
Kunst oder auch nur einen Zeitvertreib betrifft, so weiss ein Jeder, dass man
seine Kinder am leichtesten eine solche Sache lehrt, wenn man sie
selber versteht, selber liebt und selber gern treibt; man wendet auch
gemeiniglich gar viel Liebe, Geduld und Sorgfalt an, um in so etwas
zu seinem Zweck zu kommen. Ein gutes Herz hingegen und das Rechttun will
man bei den Kindern ohne Geduld und ohne Zeitverlust mit rohen Worten und
mit der Rute erzwingen und man glaubt oft noch, wie gescheit man es anstellé,
wenn man ihnen oft und viel zuruft: ,0 das und das ist Gott im Himmel zu-
wider*, aber das Kunststiick ist meistens Arbeit in Wind; die Eltern miissen
den Kindern zeigen, dass sie sich selber scheuen etwas zu tun, das Gott im
Himmel zowider ist, und dass sie auf den Willen Gottes, den sie im Munde
fiithren, im Herzen selber acht haben, wenn sie wollen, dass ihnen die Kinder
die guten Dinge, die sie ihnen sagen, auch wirklich glauben und zu Herzen
nehmen (p. 205/206).

17. Das niitzlichste Todbett ist gewiss das erbaulichste; und wer am
meisten Gutes auf seinem Krankenlager tut und die Krifte seines Verstandes
und seines Herzens am sorgfiltigsten braucht, seinen Nebenmenschen Treue und
Liebe und Rat und Hiilfe zu erweisen, der zeigt fiir uns Menschen gewiss am
deutlichsten, dass er Religion habe (p. 219).

18. Der Weg zum Himmel ist die Erfiillung der Pflichten der Erde
(p. 217).

19. Der Mensch wird wahrlich in aller Einfalt gross und stark, ohne dass er
es sein und scheinen will; zwingt er sich aber, es zu sein und zu scheinen, so
verkiinstelt er sich und wird schwach (p. 226).

20. Schone dess, der fehlen will und zeige ihm Liebe; sonst fehlt er ge-
wiss und doppelt (p. 228).



47

21. Der Mensch hat zwei Arbeiten, eine innere und eine #ussere. Wenn
die dussere im Dienst seiner innern ist, so bildet sie ihn fiir sein inneres und
ausseres Leben gleich gut; wenn aber die innere Arbeit im Dienste seiner
dussern steht, so ist die innere Sorge fiir sich selbst allen sinnlichen Reizen
des #ussern Erfolgs seiner Arbeit unterworfen und wird dadurch zu einer
Quelle alles sinnlichen Verderbens unserer Natur und aller ihrer Geliiste
(p- 231).

22. Wenn man die Kinder nicht von Jugend auf durch die Erziehung mit
Ernst und Liebe zur Arbeit, zum Mut, zur Uberwindung ihre Geliiste zieht und
gewohnt, so ist der Grund zu der Lebendigkeit aller Geliiste und mithin die
Quelle ihrer Kummerhaftigkeit, wenn sie sie nicht befriedigen konnen, in die
Herzen der Kinder schon unausloschlich gelegt, hingegen wo sie von Jugend
auf zur Anstrengung ihrer Krifte, zum Angreifen dessen, was nétig, und zur
Uberwindung dessen, was nicht tunlich und nicht méglich gezogen werden,
konnen sie gewiss nicht leicht in den traurigen Zustand eines kummerhaften
Lebens hinabsteigen (p. 247).

23. Ich meine, die Kunst mit wunderlichen Leuten umzugehen, bestehe
darin, dass man selber nicht wunderlich; ich glaube, der Mensch brauche seine
Geduld fiir den Ungeduldigen und seinen Mut fiir den Kummerhaften; ich glaube,
der Mensch sei stark, dass er die Schwachen trage; er habe Augen, dass er
die Blinden fiihre, und Verstand, dass er die Einfiltigen leite; man muss
den Schwachen seine Stirke dadurch zeigen, dass man von ihrer Last sich selber
aufladet; man muss die Fehler selber nicht haben, durch welche die Kummerhaften und
Schwachen ihre Kriifte verloren ; man muss die eigentlich leidende Seite dieser Elenden
schonen, man muss die Geliiste, die Empfindlichkeit dieser Personen ablenken, wenn
man sie nicht befriedigen kann und befriedigen, wenn’s immer mdglich; besonders
aber in seinem Tun und Lassen bestindig und gleichmiitig seine Freude, und
seinen Dank gegen Gott, sein gutes Vertrauen gegen die Menschen, die neben
uns wohnen, und seine innige Beruhigung, den Segen eines stillen, fleissigen
und arbeitsamen Lebens vor ibnen hervorblicken lassen, aber von allem diesem
erstaunlich wenig mit ihnen reden; denn der Kummerhafte und Schwache ist
gemeiniglich auch misstrauisch.

Das ist wohl viel, was es alles in diesem Fall braucht; aber wenn mans
hat, so gewinnt man auch Vieles. Entweder wird der Kummerhafte gerettet,
oder, wenn er picht gerettet wird, so wandelt der Mensch, der einen Kummer-
haften so trigt, eine Schule der Weisheit, auf welcher er weiter kommen wird
als auf keiner andern Bahn des Lebens (p. 250/251).

24. Es liegt eine grosse Quelle des Neides im Nichtrechtbrauchen des
Geldes. Weder Geld noch Ehre pflanzt eigentlich den Neid; sondern die Unord-
nung, die Unvernunft, kindische Geliiste nach dem, was man nicht hat und
einfiltiges Verschwenden dessen was man hat, ist was den Neid pflanzt.
Wer rechtmissig viel verdient und das Seine spart, und wer von



48

Alters her in Ehre und Ansehen ist oder durch wirkliche und wahre
Verdienste zu Ehre und Ansehen gelangt, iiber den wird man nicht so leicht
neidisch, Unverdient Hahn im Korb sein, und das Gliick finden, wie eine
blinde Kuh ein Rosseisen, das ist es, was den Neid im hdochsten Grad reizt
(p. 267/68).

25. Ich glaube, es sei kein Schelm so gross, der nicht einem ehrlichen
Mann mit Wahrheit einen Vorwurf machen, und kein Narr so gross, der nicht dem
Gescheitesten eine gute Lehre geben kdnnte. Und die Neidischen sind dann wie
dazu gemacht, auszuspéhen, wo einer etwa einen Fehler habe, den sie ihm vor-
werfen kOnnen (p. 269).

26. Es werden fast immer mit Galgen und Rad nur iibereilte Handlungen
ungliicklicher Leidenschaften und Taten bestraft, wozu elende Leute meistens
durch erbarmungswiirdige und kligliche Umsténde, oder plotzlich und gewaltsam
hinreissende Versuchungen veranlasst werden. Das stille anhaltende Riuber-
und Morderleben, das innerhalb der Haustiire der Menschen langsam und mit
etwas Behutsamkeit rast, ist nicht gewohnt mit Galgen und Rad gestraft zu
werden (p. 299).

27. Die wahre, ernste Religion hat den Hoffehler, gern ohne Larve zu er-
scheinen und den Feblern der Hofleute und Gewaltmenschen so wenig zu
schmeicheln, als dem Volksverbrecher, ja sich gar oft mit unhéflichen Zudring-
lichkeiten der Armen, Elenden und Unterdriickten im Land laut anzunehmen
und selbst Fiirstenlieblinge zu beleidigen, wenn diese die Unschuld beleidigen
und der Gerechtigkeit trotzen. Alle Religion lenkt auch immer dahin, den Sinn
der Hohen an das Tiefe zu binden, und die Majestiit der Fiirsten ihnen immer
durch ein reines menschliches Bescheidenheitsgefithl zu miéssigen. Die heilige
Dienerin der Menschen veredelt alle Kréfte unserer Natur nur dadurch, dass sie
selbige dienstbar macht (p. 300/301).

28. Die meisten Menschen tragen das Wesentliche der Religion fast immer
nur am Stabe der Zeremonien und geheiligten Meinungen mit sich herum;
ﬁbrigens aber sind die Religionsmeinungen gemeiniglich auch in ihrem Wesen
so wahr, dass ich, soweit ich Menschen kennen gelernt, immer gefunden, die
wahre Weisheit sei das Letzte, was ihn hindert, sich auch an Meinungen und
Zeremonien der Religion zu laben und zu erquicken... Je weiser der Mensch
ist, desto mehr ist ihm Religion allgemeine Nahrung, die sich weder an Welt-
gegenden noch Schullehren bindet, und der Weise sagt es gern und mit Uber-
zeugung zu dem Volk, dass es eine und ebendieselbe Nahrung ist, wenn der
Mensch gute Kerne von Mandeln oder Niissen so isst, wie sie gerade aus der
Schale fallen, indessen ein Anderer sie noch schilt und von einem kleinen
Hiutchen reinigt, ehe er sie speist (p. 302/303).




	Lesefrüchte aus "Christoph und Else" [Fortsetzung]

