
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 9 (1888)

Heft: 5

Rubrik: Lesefrüchte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


46

das Vaterland allem Elend auszusetzen, das durch innere Zerrüttung in diesem
unausweichlich entstehen muss.

Das Vollziehungsdirektorium beschliesst, dass die obige Proklamation in
das Volksblatt eingerückt werde.

Also beschlossen in Luzern, den 2. Wintermonat 1798.
Der Präsident des Vollziehungs-Direktoriums,

(Sig.) Laharpe.
Im Namen des Direktoriums

Der General-Sekretär,
(Sig.) Mousson.

Lesefrlichte.
Aus Pestalozzis Reden an sein Haus.

Bede zum 12. Januar 1818. Die sittlichen, die geistigen und die Kunstkräfte

unserer Natur müssen an sich gleichsam aus sich selbst hervorgehen, und
durchaus nicht aus den Folgen der Kunst, die sich in die Bildung eingemischt
hat. Der Glaube muss wieder durch das Glauben und nicht durch das Wissen
und Verstehen des Geglaubten; das Denken muss wieder durch das Denken und
nicht durch das Wissen und Kennen des Gedachten oder der Gesetze des Denkens;
die Liebe muss wieder aus dem Lieben und nicht aus dem Wissen und Kennen
des Liebenswürdigen und der Liebe selber, und auch die Kunst muss wieder aus
dem Können und nicht aus dem tausendfachen Gerede über das Können
hervorgebracht werden, und dieser Rückschritt auf den wahren Organismus der Menschennatur

in der Entfaltung unserer Kräfte kann durchaus nicht anders, als durch
die Unterordnung des menschlichen Einflusses auf die Bildung alles Konnens und
Könnens unter die höhern Gesetze unseres Wollens erzielt werden. Hierin, und
hierin allein liegt die Möglichkeit einer tiefen und reinen Begründung der Bildung
und Erziehung unseres Geschlechts und mit ihr die Wiederherstellung der Kräfte
unserer Menschennatur.

* *

Rede zum 12. Januar 1818. Der Kunstnebel, in dessen Täuschung wir uns
selbst verträumen und mitten in dem Verkiinstl ringsverierbon unserer
Volkserziehung und unseres Armenwesens uns noch befriedigt fühlen, muss durch die
Kraft der wahren Erziehungskunst, die mit der wahren Armenversorgungskunst
die nämliche ist, vor unsern Augen aufgelöst und aus unserm Dunstkreis entfernt
werden. Aber worin besteht diese Kunst und was ist sie? Ich antworte: sie ist
die Kunst des Gärtners, unter dessen Obsorg tausend Bäume blühen und wachsen.
Siehe, er tut nichts zum Wesen ihres Wachstums und ihres Blühens; das Wesen
ihres Wachstums und ihres Blühens liegt in ihnen selber. Er pflanzt und wässert,
Gott aber gibt das Gedeihen. Nicht der Gärtner ist es, der die Wurzeln der
Bäume öffnet, dass sie den Segen der Erde einsaugen ; er ist es nicht, der das
Mark der Bäume von ihrem Holz und das Holz von ihrer Rinde sondert, und
so seine gesonderten Teile von ihrer Wurzel an bis an die äussersten Äste des
Baumes fortführt und in der unbedingtesten Sonderung derselben sie in der
ewigen Einheit ihres innerlich vereinigten Wesens zusammenhält und dadurch
das endliche Resultat ihres Daseins, die Frucht des Baumes, erzeugt und hervorbringt.

Von allem diesem tut er nichts. Er wässert nur die trockene Erde, dass
die Wurzel nicht an sie, wie an einen Stein stosse; er leitet nur das stehende



47

Wasser ab, dass sie in seiner Stockung nicht verfaule ; er hütet nur, dass keine
äussere Gewalt weder die Wurzel, noch den Stamm, noch die Aste des Baumes
verletze und die Ordnung der Natur störe, in welcher alle seine Teile neben
einander wachsend das Gedeihen des Baumes begründen und sichern. So der
Erzieher. Er ist es nicht, der irgend eine Kraft des Menschen in ihn hineinlegt,
er ist es nicht, der irgend einer Kraft Leben und Atem gibt; er sorgt nur, dass
keine äussere Gewalt den Entfaltungsgang der Natur in seinen einzelnen Kräften
hemme und störe; er sorgt dafür, dass die Entfaltung jeder einzelnen Kraft der
Menschennatur nach den Gesetzen derselben ihren ungehemmten Lauf finde.

* **
Rede zum 12. Januar 1818. Wir heucheln zu unserer Väter Lob mit dem

Mund, mit dem Herzen sind wir fern von ihnen, und mit unserem Tun stehen
wir ihnen auf eine Weise entgegen, dass die Gegenfüssler auf unserem Erdball
uns unmöglich auf eine grellere Art entgegenstehen könnten. Wir haben ihr
Wohlkönnen des Notwendigen und ihr Nichtwissen des Unnützen in das
Vielwissen des Lhmützen und in das Nichtwissen des Notwendigen umgewandelt. Anstatt
ihres gesunden, in Mutterwitz geübten Geistes haben wir Weltformen nicht so
fast dos Denkens als der wörtlichen Ausdrücke über das Gedachte, die dem bon
sens das Blut aussaugen, wie ein Marder, der sich an den Hals einer armen
Taube ansetzt.

* **
Rede zum 12. Januar 1818. Die Wahrheit ist allenthalben und nirgend,

und nur der, der sie allenthalben als eine mit tausend andern verbundene
Erscheinung, und nirgend als einen isolirten Götzen vor sich stehen sieht, nur der
lebt in der Wahrheit. Aber des Menschen traumvolle Schwäche führt ihn so
leicht dahin, aus jeder grossen Idee, die er zu seinem Schosskind gemacht, sich
ein Götzenbild zu schnitzeln, und alle Wahrheit und alles Recht des
Menschengeschlechts nur in der einseitigen Ansicht dieses Götzenbildes und alles dessen,
was dasselbe zum Dienst seiner Selbstsucht anspricht, zu sehen und zu erkennen.
Selbst grosse Männer, selbst tiefe Denker sind vor der Gefahr nicht sicher, einzelne
Ansichten ihres Denkens in eine Art von fixer Idee hinübergehen zu sehen, die
freilich in ihnen nicht zu dem Grad der absoluten Versteinerung gelangen, in
welchen solche Ideen sich, zum Entsetzen der Menschheit, bei ganz verlornen
Tollhäuslern äussern ; aber unläugbar ist dennoch, dass einseitig betriebene
Lieblingsideen und tägliche Gewohnheitsansichten auch in tiefern Denkern leicht
zu einer Art Verhärtung gelangen, die sie leicht dahin bringt, dass sie dieser
Ideen halber sich sittlich und geistig nicht mehr vollkommen unbefangen und frei
bewegen können, sondern in dieser Rücksicht nicht selten als Dienstleute von
wenigstens halbfixen Ideen erscheinen.

* **
Neujahrsrede 1809. Wir glauben, so wie jeder der recht tut, angenehm ist

vor Gott, seinem Schöpfer, so solle auch jeder, dem Gott selbst hohe Kräfte des
Geistes und des Herzens gegeben, angenehm sein vor der Menschen Augen und
in ihrer Mitte Handbiet.ung finden zur Entfaltung der Anlagen, die Gott ihm
selber gegeben. Darum vereinfachen wir die Mittel dieser Entfaltung und darum
bauen wir sie auf die heilige Kraft der Liebe. Kinder, dass diese Liebe in euch
wachse und in euch gesichert werde, das ist alles was wir für unsere Zwecke
brauchen ; der Unterricht als solcher und an sich bildet keine Liebe, so wenig
als er als solcher und an sich Ilass bildet. Darum aber ist er auch nicht das
Wesen der Erziehung. Die Liebe ist ihr Wesen. Sie allein ist dieser ewige



48

Ausfluss der Gottheit, die in uns tronet, sie ist der Mittelpunkt, von dem alles
Wesentliche in der Erziehung ausgeht. Alle Bemühungen, euch verständig, alle
Bemühungen, euch geschickt zu machen, welche Ausdehnung diese Bemühungen
immer haben, und mit welcher Kunst und mit welcher Kraft sie auch sonst
betrieben worden, sie sind alle umsonst, wenn sie nicht auf die göttliche Kraft
der Liebe gegründet sind. Wenn der Mensch auch Berge versetzen könnte, hätte
aber die Liebe nicht, so wäre er ein tönendes Erz und eine klingende Schelle.
Meine Kinder, welche Kraft sich auch nur in euch entfaltet, ihre Kraft ist nur
dann sicher, ihr Wert ist nur dann gross, wenn sie sich in der Liebe entfaltet.

*
Neujahrsrede 1811. Segne dich Gott, geliebtes Haus Er erwidere dir in

vollem Masse jeden Segen, den ich durch dich genossen, jede frohe Stunde, die
du mir gabst, jedes Wonnegefühl, das du meinem Herzen verschafft, jede frohe
Aussicht, die du meinen Augen eröffnet. Er lasse dir leuchten jedes Licht,
das meinem Geist in deiner Mitte aufging. Er vergelte dir alles, worin dein Leben
sich gleichsam in dem meinigen verschmelzte. Ich erkenne es, deine Lebens-
flamme lodert für mein Leben. O ich sehe sie, ich sehe, du stehst wie eine Feuersäule

vor mir, an der das Licht von tausend Flämmchen sich in eine Flamme
verwandelt, in der die einzelnen Lämpchen verschwinden. Doch ich sehe näher,
es ist eine andere Klarheit der Sonne, eine andere des Mondes, eine andere
blitzender Sterne, eine andere des dunkeln Gestirns — aber die Klarheit der
Lampenerleuchtung der Säule ist nicht die Klarheit des Himmels. Es ist kein
Stern zu klein für den ewigen Himmel, selber die Milchstrasse, die wir nicht
sehen, erregt in uns grössere Ahnungen als die Sonne, die uns das grösste
Gestirn scheint. Ach, es tut unserm Herzen so wohl, im Kleinen das Grosse zu
ahnen, und wenn wir der Meere und der Erde grosses Leben gesehen, so werfen
wir unsern Blick noch so gern auf den Essigtropfen und die in ihm lebende
Welt. Auch in dir, geliebtes Haus, sehe ich eine Milchstrasse, ferne Ahnungen,
deren Grösse den Schein deiner zeitigen Erscheinung zu nichts macht. Geliebtes
Haus, blicke auf diese Milchstrasse der Zukunft, wenn an deiner Feuersäule jetzt
Lichter erlöschen und Stellen dunkel werden. Ihr Licht ist nur der Gegenwart
Licht, es muss gänzlich erlöschen, ihr nichtiger Säulenglanz mindert, je höher
er steigt und verliert sich notwendig da, wo man glauben sollte, er fange erst
an, in seiner Vollendung zu strahlen. Er verliert sich, sobald er des Gipfels
reine Höhen erreicht hat. Geliebtes Haus, das Bild des Ewigen, des Unvergänglichen,

dem du entgegenstrebst, ist nicht ein Lichtglanz, dessen emporstehende
Flamme nur so lange stark ist, als sie dem Kote der Erde nahe steht, aber
sich mindert, sowie sie sich über die Erde erhebt, und sich gänzlich verliert,
sobald sie den Gipfel des eitlen Gerüstes erreicht, durch das sie mit dem Kote
des Bodens, auf dem sie steht, vereinigt ist. Hein, das Bild des Ewigen, nach
dem du strebst, ist ein Feuerkreis, der in gleicher Flamme ineinandergreift,
und ohne Anfang und Ende, in sich selbst vereinigt, in gleichem stillem
Glänze leuchtet wie Gottes Weltall. Geliebtes Haus, das sei das Bild deines
Glanzes. Erhebe dich zu diesem und siehe mit Ruhe die Feuersäule sich
verdunkeln, die wie ein Meteor aus dem Chaos deines ungebildeten Werdens emporstieg

und nur das Bild der Wallung in deinem Werden und nicht das Bild der
Ruhe in. deinem wirklichen Sein ist. Geliebtes Haus, nicht deine flammende
Wallung auf einzelnen Punkten, sondern das stille, allenthalben eingreifende Licht
deines aus dem Getümmel deines chaotischen Werdens herausgetretenen Daseins,
macht deinen Wert aus.

Verlag, Druck und Expedition von Orell Füßsü & Co. in Zürich.


	Lesefrüchte

