
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 8 (1887)

Heft: 2

Artikel: Uhland und Pestalozzi

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


12

Aber das war nieht, was ich wollte ; ich erwartete eine neue auf tausenderlei

Art verzierte Stube, fand aber vollends die alte, wie sie vor zehn Jahren
schon war ; alles, alles war genau noch wie damals und lag genau noch wo

damals, selbst das Kind mitten in der Stube, das in der Wiege schlief, schien

dem zu gleichen, das vor zehn Jahren da lag ; und auch die Frau war beinahe

nichts geändert; ich sagte zu dieser, ich hätte in einem so neuen Haus auch

eine neue Stube erwartet, sie sah mich^steif an und erwiderte: Wo fehlt's
dieser — Ich war betroffen, — sie sah's, lächelte und sagte weiter : diese

alte Stube hat uns unser neues Haus gehauen, darum bleibt sie stehen, und mein

Mann und ich glauben halt, wer das Alte wegwerfe, komme zu nichts Neuem.

Ich hatte jetzt vollends genug, wollte weiters, frug den Schuhknecht um die
Ürte (Rechnung), er lachte zur Antwort, die Frau aber sagte : Für Fussgänger,
die reisen, machen wir sonst nie keine Ürte, wenn's aber der Herr zürnen

wollte, so wärs ein halber Kreuzer, — ich lachte auch wieder, gab dem Knecht,
was ich wollte, ging dann weiters, und erst im Weggehen sah ich den schön

gemalten Stiefel oben am Schornstein des Hauses am Dach, womit ich meine
Mähre anfing.

Uhland und Pestalozzi.

Am 26. April 1887 werden hundert Jahre seit Ludwig Uhlands Geburt
verflossen sein. Vielleicht erscheint da ein Versuch nicht ganz unwillkommen,
seiner in diesen Blättern zu gedenken. Doch wird die Zusammenstellung gerade
mit Pestalozzi einigermassen unerwartet, vielleicht sogar befremdend erscheinen.

Um Missverständnisse zu vermeiden, bemerken wir von vorneherein, dass

uns von einer persönlichen Begegnung oder von einem nachweisbaren Einfluss
des einen auf den andern nichts bekannt ist; im Gegenteil : der hervorragendste
Gönner Pestalozzis in Württemberg, der Minister Wangenheim, ist Uhlands
politischer Gegner, von diesem nicht ohne Bitterkeit indirekt in seinen Gedichten

bekämpft.

Was aber die Individualität Uhlands und Pestalozzis betrifft, so lässt sich
schwer ein durchgreifenderer Gegensatz denken. Dort der Dichter von klassischer

Formvollendung, der unentwegte Vertreter seiner patriotischen Ideale in den

parlamentarischen Kämpfen seines engern und weitern Vaterlandes, der Freund
1 stiller, sprachgelehrter Studien, nie aus den Kreisen des geordneten bürgerlichen
Lebens heraustretend, fast ängstlich seinen üichterruhm fliehend und die innere
Weihe seines Gemütes in prosaischer Einsilbigkeit seines Auftretens den
Unberufenen verschleiernd — hier der Mann, der noch mit grauen Haaren wie ein
Kind fühlt und harmlos liebt, dessen Phantasie dem Augenblick der Gegenwart
lebt und in dessen Schriftstellerei dicht neben Stellen bezaubernder Schönheit die
Form so oft schwerfällig den Gedanken eher verhüllt als klar stellt.



13

Und doch Es gibt Züge, rein menschliche Züge, die bei Pestalozzi an
Uhland wie an keinen andern erinnern, und umgekehrt. Einiger dieser Züge
sei heute zur Feier des 26. April 1887 gedacht.

Wie fühlen sich beide in Anschauung des Kindeslebens über die Nöten
ihrer eignen Verhältnisse herausgehoben! „Ich bin nicht zum Schriftsteller
gebildet," schreibt P. an Iselin, „mir ist wohl, wenn ich ein Kind auf meinen

Armen halte, oder ein Mensch, woher er kommt, mit Gefühl für Menschlichkeit

vor mir steht" — und ungefähr aus den gleichen Lebensjahren Uhlands stammt
dessen kleines Gedicht „Auf ein Kind"1) (1814):

Aus der Bedrängnis, die mich wild umkettet,
Hab' ich zu dir mich, süsses Kind, gerettet,
Damit ich Herz und Augen weide,
An deiner Engelfreude,
An dieser Unschuld, dieser Morgenhelle,
An dieser ungetrübten Gottesquelle.

Wer Pestalozzis sozialen Grundgedanken irgendwie nachgegangen, weiss, wie

tiefgreifend bei ihm die Uberzeugung wurzelt, dass alle Frömmigkeit eine

Frömmigkeit des Lebens und der Tat, dass alle Sittlichkeit sich ankettet an die

Bildung zur bürgerlichen Besonnenheit und Kraft, und dass ihm „der Weg zum
Himmel die Erfüllung der Pflichten der Erde" ist; aufs schärfste verurteilt er
die Traum- und Maulfrömmigkeit, die der Pfarrer „Flieginhimmel" pflanzt.
Uhland aber singt :

Ich bitt' euch, teure Sänger,
Die ihr so geistlich singt,
Führt diesen Ton nicht länger,
So fromm er euch gelingt
Will Einer merken lassen,
Dass er mit Gott es hält,
So muss er keck erfassen
Die arge böse Welt

und auch dem Pfarrer Ernst in Bonnal könnte ganz gut gelten, allerdings ohne

die Eigentümlichkeit desselben zu erschöpfen, was Uhland „auf den Tod eines

Landgeistlichen"2) gedichtet:

Bleibt abgeschiedenen Geistern die Gewalt,
Zu kehren nach dem ird'schen Aufenthalt,
So kehrest du nicht in der Mondennacht,
Wenn nur die Sehnsucht und die Schwermut wacht.
Nein, wenn ein Sommermorgen niedersteigt,
Wo sich im weiten Blau kein Wölkchen zeigt,

*) Das älteste Töchterchen Justinus Kerner's.
2) Es ist der im Mai 1813 gestorbene Pfarrer Hoser in Schmiden bei Kannstatt, Uhlands

mütterlicher Oheim, der auch in der „Überfahrt" als der „Freund, der vatergleiche" auftritt.



14

Wo hoch und golden aich die Ernte hebt,
Mit roten, blauen Blumen hell durchwebt,
Dann wandelst du wie einst durch das Gefild
Und griissest jeden Schnitter freundlich mild.

Dieser Realismus, dem alle „Maulbraucherei" ein Greuel, und zu dem Pestalozzi
durch seine Erfahrungen auf dem Neuhof, Uhland durch seine ungebrochene
Natürlichkeit gelangt ist, hat nun auch die merkwürdige Übereinstimmung in
der politischen Auffassung zur Folge, mit der beide Männer die Entwicklung
ihrer Zeit, inbesondere die Anfänge der Restaurationszeit, beurteilt haben.

Pestalozzi, der gelegentlich recht gerne auch seine patriotische Stimme in
politischen Angelegenheiten erhob, hat in den Jahren 1814 und 1815 eine grössere

diesbezügliche Schrift geschrieben: „An die Unschuld, den Ernst und den Edelmut

meines Zeitalters und meines Vaterlandes. Ein Wort der Zeit."

In weitschweifiger, für uns kaum mehr geniessbarer Weise, lässt sich in
derselben Pestalozzi vernehmen. Es-ist ihm darum zu tun, vor den Regierungskünsten

zu warnen, welche das Volk gern wieder rechtlos machen würden, wie

vor 1798, welche eine Regierungshoheit in Anspruch nehmen, deren Grundton

so scharf von Ehlands Wort gekennzeichnet wird:

Ein Baum, der nicht im groben
Volksboden sich genährt,
Nein, einer der nach oben

Sogar die Wurzeln kehrt

oder welche in der abgeschliffenen Halbheit des „Moderantismus" (wir würden

jetzt sagen „der Büreaukratie") die höchste Staatsweisheit sieht, — und dem

gegenüber die Pflege wahrer Veredlung des Volks durch Anerkennung seines

Rechts und durch verbesserte Volkserziehung zu empfehlen.

In den nämlichen Jahren hat Uhland sein machtvolles Dichterwort in dem

Verfassungskampfe, der sich zwischen König Friedrich I. und der öffentlichen

Meinung erhob, erschallen lassen. Kurfürst Friedrich hatte nämlich am
30. Dezember 1805, als er den Königstitel annahm, aus autokratischer
Machtvollkommenheit die altwürttembergische Verfassung aufgehoben und auch nach
seinem Rücktritt zur deutschen Politik gemeint, ohne Rücksicht auf die frühern
Rechtsverhältnisse von sich aus eine neue Verfassung geben zu können (1815).
Aber ihm trat mit solcher Macht die Forderung entgegen, dass es sich bei Er-
lass einer Konstitution nur um Abschluss eines rechtlichen Vertrages, nicht um eine

einseitige Gnade handeln könne, dass selbst sein starrer Sinn den Widerspruch
nicht zu besiegen vermochte, und dass sein Nachfolger Wilhelm, der 1816 zur
Regierung gelangte, erst mit seinem zweiten Verfassungsentwurf, der prinzipiell
nachgab, durchdrang 1819. Schon in seinen Rhapsodien über „Eberhard den



15

G reiner" hat Uhland gegen diese Autokratie des Trones warnend die Hand
erhoben :

In Fährden und in Nöten zeigt erst das Yolk^sichjïâcht,
Drum soll man nie zertreten sein gutes, alteSjRecht

In 'den „vaterländischen Gedichten", die 1817 zusammengedruckt wurden,
führte er den Streit mit voller Wucht, nicht minder in der StändeVersammlung,
und so sehr stand er im Mittelpunkt dieses Kampfes, dass die Versöhnung
zwischen König Wilhelm und seinem Volke am 29. Oktober 1819 durch die

Aufführung von Uhlands „Herzog Ernst" mit einem von ihm gedichteten Prolog
auf dem Hof- und Nationaltheater in Stuttgart gefeiert ward.

Wenn Pestalozzi in naturfrischer Derbheit von dem „Verscharren des Rechts

in der Mistgrube der Gnade" redet, so ist „das gute alte Recht" der Angelpunkt,

um den sich Uhlands politische Dichtung bewegt:

Du Land des Korns und Weines,
Du segenreich Geschlecht,
Was fehlt dir? All' und Eines:
Das gute alte Recht.

Dem Gedankengang der Regierenden, den Pestalozzi mit den Worten
darstellt : „ Wir lassen uns nichts vorschreiben ; wir sind niemand auf Erden über

das, was wir tun, Rechenschaft schuldig, alles, was wir dem Volke tun, ist eine

blosse Gnade, wir können Alles, was das Volk sein Recht heisst, zurückziehen,
wenn wir nur wollen," hat Uhland seinen „Nachruf" gewidmet :

Noch ist kein Fürst so hoch geforstet,
So auserwählt kein ird'scher Mann,
Dass wenn die Welt nach Freiheit dürstet,
Er sie mit Freiheit tränken kann,
Dass er allein in seinen Händen
Den Reichtum alles Rechtes hält,
Um an die Völker auszuspenden
So viel, so wenig ihm gefällt.

Pestalozzi hofft bittend: „Vaterland, du erniedrigst dich nicht dahin, die

gesetzliche Freiheit des Landes, d. i. des Volks und seine ihm von den Vätern
anvertraute Würde, sein ihm von den Vätern angestammtes höheres als
landständisches Recht, sein ihm von den Vätern angestammtes Preiheitsrecht in der
innern Wahrheit seines Geistes und Wesens zu schwächen, um der Selbstsucht

einiger weniger deiner Bürger zu fröhnen!" Und Uhland fährt seinerseits

fort:
Die Gnade fliesset aus vom Trone,
Das Recht ist ein gemeines Gut,
Es liegt in jedem Erdensohne,
Es quillt in uns wie Herzensblut:



16

Und wenn sich Männer frei erheben,
Und treulich schlagen Hand in Hand,
Dann tritt das inn're Recht ins Leben
Und der Vertrag gibt ihm Bestand.

Dem entspricht nun auch die Schätzung des Mittelstandes, als des eigentlichen

Hortes der Volkskraft. An seiner Erhaltung liegt alles, sein Niedergang
ist das Versinken des nationalen Lebens. In voller Bitterkeit äussert sich Uhland
in seiner „Wanderung" über die politische Niederhaltung desselben :

Ich kam zum Bürgerhause,
Gern denk ich dran zurück.
Fern vom Parteigebrause
Blüht Tugend hier und Glück.
Lebt häuslich fort, wie heute!
Bald wird vom Belt zum Rhein
Ein Haus voll guter Leute,
Ja ein Gutleutliaus sein.

Und Pestalozzi legt seiner Zeit ans Herz : „Wir dürfen uns nicht verhehlen,
es ist heute dringend, dass der Mittelstand, diese eigentliche ewige, sittliche und

bürgerliche Grundfeste allen freien Verfassungen, als solcher wieder eine durch
die Verfassung rechtlich gesicherte Stellung und den ehrenvollen und
segensreichen öffentlichen Einfluss erhalten und behaupten könne, den er beim

Ursprung unserer freien Staatsverfassungen im Vaterland allgemein gehabt hat."
Wie die Sympathien, gehen aber auch die Antipathien bei beiden Männern

übereinstimmend nach der gleichen Seite hin : gegen alle Loslösung vom
Gemeinsinn, gegen alle Selbstsucht. So hat schon in seiner „Abendstunde eines
Einsiedlers" Pestalozzi seine Kritik gegen Göthe gewendet:

„Äussere und innere Menschenhöhe, auf der reinen Bahn der Natur gebildet,
ist Vaterstand und Vatersinn gegen niedere Kräfte und Anlagen. Mensch in
deiner Höhe, wiege den Gebrauch deiner Kräfte nach diesem Zweck : Vatersinn
hoher Kräfte gegen die unentwickelte, schwache Herde der Menschheit.

„0 Fürst in deiner Höhe! 0 Göthe in deiner Kraft!
„Ist das nicht deine Pflicht, o Göthe, da deine Bahn nicht ganz Natur ist?
„Schonung der Schwachheit, Vatersinn, Vaterzweck, Vateropfer im Gebrauch

seiner Kraft, das ist reine Höhe der Menschheit.

„0 Göthe in deiner Hoheit, ich sehe hinauf von meiner Tiefe, erzittre,
schweige und seufze. Deine Kraft ist gleich dem Drang grosser Fürsten, die

dem Reichsglanz Millionen Volkssegen opfern."
Es geht sicher nicht auf Göthe, aber es geht aus ähnlicher Stimmung hervor,

wenn Uhland in der „ Wanderung" von den Dichtern seiner Zeit sagt:
Ich schritt zum Sängerwalde,
Da sucht' ich Lebenshauch ;

Da sass ein edler Skalde
Und pflückt' am Lorbeerstrauch;



17

Nicht hatt' er Zeit zu achten
Auf eines Volkes Schmerz,
Er konnte nur betrachten
Sein gross zerrissen Herz.

Eine charakteristische Parallele zu den Strophen Uhlands über Gelehrte
und Geistliche

Ich ging zur hohen Schule,
Da schöpft' ich reines Licht,
Wo vom Prophetenstuhle
Die wahre Freiheit spricht ;

"Wo uns der Meister täglich
Den innern Sinn befreit,
Inde88 ihm selbst erträglich
Der ird'sche Leib gedeiht.

Ich ging zur Tempelhalle,
Da hört' ich christlich Recht:

• Hier innen Brüder alle,
Da draussen Herr und Knecht.
Des Festesrede Giebel
War: „Duck' dich, schweig' dabei!"
Als ob die ganze Bibel
Ein Buch der Könige sei.

liefern die „Nachforschungen" Pestalozzis vom Jahr 1797:
Er. Wie äussert sich die Untreue am gesellschaftlichen Recht bei dem

Gelehrten
Ich. Durch Streit und Zank, vorzüglich aber durch das Hungergewäsch

ihrer unbehelfliehen Seelen.

Er. Wie heissen sie ihren Streit und Zank
Ich. Eifer für Wahrheit und Recht.

Er. Und das Hungergewäsch ihrer unbehelfliehen Seelen

Ich. Geistesprodukt.
Er. Und die Geistlichen, wie äussern diese ihre Untreue am gesellschaftlichen

Recht
Ich. Durch Schlaf- und Herrschsucht, durch Einmischung und durch ihre

alleruntertänigste Untertänigkeit.
Er. Wie heissen sie ihre Schlafsucht?
Ich. Ruhe in Gott.

Er. Und ihre Herrschsucht
Ich. Königliches Priestertum.
Er. Und ihre Einmischung
Ich. Heilige Pflichttreue.
Er. Und ihre alleruntertänigste Untertänigkeit



18

Ich. Nachfolge eines Mannes, der zwar freilich der OrdnuDg der Welt bis

in den Tod gehorsam war, aber seinen Kücken dennoch nie vor Unrecht, An-

massungen und Heuchelei bog.
Doch kehren wir zu Pestalozzis Buch „an die Unschuld" zurück. Wenn

irgend eine historisch-ethische Auffassung in demselben für Pestalozzi charakteristisch

und doch zugleich bei ihm fast befremdlich erscheint, so ist es dass ihm
das Bild Napoleons, dessen Schicksal eben damals sich endgültig entschied, als
die Verkörperung und höchste Entfaltung der Selbstsucht erscheint, die der

Kulturerhebung der Menschheit in den Weg tritt ; nicht weniger als einen

ganzen Bogen seines Buchs hat er dieser Darstellung gewidmet. Wir heben

zur Orientirung folgende Stelle heraus :

„Buonaparte hat dem Weltteil über das Göttliche und über das Tierische
des gesellschaftlichen Kegierens und über das Göttliche und Tierische des

gesellschaftlichen Gehorchens und selber auch über das Göttliche und Tierische
des gesellschaftlichen Freiseins und Freiseinwollens ein Licht angezündet, wie,
so lange der Weltteil bevölkert ist, noch keines auf demselben brannte. Der
Weltteil sollte ihm einen Tempel bauen, kein Sonnenstrahl sollte in seine hohen

Hallen eindringen, aber auf seinem Altar sollte ein ewiges Licht brennen, wie
noch keines in einem hohen Tempel hochauflodernd brannte, und am Fussgestell

des Altars sollten vom gleichen Feuer entflammt die Worte leuchten: „Das
ist Buonapartes Licht für den Weltteil!" Der Streit der Welt, der ewige Krieg
des gesellschaftlichen Zustandes, ist nichts anderes als der Hochkampf Buonapartes

mit dem bessern, edlern Wesen der Menschennatur. Es ist nichts anderes
als sein Hochkampf mit dem Recht der Menschennatur und der aus diesem

Recht hervorgehenden Selbständigkeit des gesellschaftlichen Menschengeschlechts."
Dieser Zeichnung Napoleons, als des gesellschaftlichen „Antichrist" durch

Pestalozzi gegenüber, erlauben wir uns einfach eine Stelle in Notters Biographie
von Ludwig Uhland (Stuttgart 1863) beizusetzen, aus der sich die Parallele

von selbst ergibt :

„Wahrhaftig notwendig zur Würdigung der Ballade „des Sängers Fluch"
ist die Erklärung, welche ihr Verfasser selbst einem befragenden Freund über
deren Entstehung gegeben. Wir bekennen offen, dass uns dieses Gedicht bis

in die neueste Zeit minder angesprochen, ja in mancher Hinsicht geradezu zu-
rückgestossen hat Alle hier angeführten Missstände aber verschwinden und
die Ballade erhält eine hohe Bedeutung, wenn man, was uns erst nach Uhlands
Tod aus dem Munde des erwähnten Freundes mitgeteilt wurde, erfährt, dass

jene zur Zeit von Deutschlands Knechtung entstandene Dichtung unter dem

König der „an Land und Siegen reich auf seinem Trone gesessen so finster
und so bleich", den damaligen französischen Kaiser, in dem jungen Sänger die

von jenem unterdrückte Freiheit, in dem alten Sänger, dem Meister des Jünglings,
das Volk habe bezeichnen wollen. Indem so auf bestimmte, furchtbare
Verhältnisse hingewiesen wird (man denke sich z. B. die Entstehung des Gedichtes



19

etwa nach der Erschliessung Palms !1), bekommt die vorher ganz unmotivirt da-

gestandene und daher fast auf einen noch etwas knabenhaften Darsteller deutende

Atrocität des Tyrannen ein ganz anderes Aussehen. Die etwaige Übertreibung
wird dem Dichter, der im Namen seines zertretenen Vaterlandes spricht,
nachgesehen ; die Wahl des hohen Gegenstandes, von welchem die beiden Sänger

singen, bekommt eine sehr naheliegende Begründung; der auf Napoleon nicht

passende Zug der Eifersucht auf die Königin erhält als Vorkehr, um die Augen
der französischen Spürerei abzulenken, Entschuldigung2) ; und scheint es endlich
bei all' dem, dem Dichter sei das, was ursprünglich eine Allegorie sein sollte,
unter der Hand doch zu einem, wenigstens halb und halb selbständigen Gedicht

geworden, so bleibt gleichwohl jener grossartige Grundzug immer stehen und
verleiht dem Ganzen eine besondere Weihe. Denkt man z. B. daran, dass

Napoleon sich heiss nach einem ihn feiernden Dichter seines Volkes sehnte,
einen solchen aber unter dem jeden Geistesschwung lähmenden Despotismus
auf keine Weise zu erlangen vermochte, so werden folgende Strophen besonders

bedeutungsvoll, und passen sehr in den Mund eines Sängers deutscher Nation,
für welche damals, dem riesigen Glück jenes Mannes gegenüber, fast nichts

übrig gelassen war — nichts als der zürnende Glaube an eine Zukunft, wie sie

hier verkündet wird :

Weh euch, ihr stolzen Hallen, nie töne süsser Klang
Durch eure Räume wieder, nie Saite noch Gesang
Nein Seufzer nur und Stöhnen und scheuer Sklavenschritt,
Bis euch zu Schutt und Moder der Rachegeist zertritt

Weh dir, verfluchter Mörder, du Fluch des Sängertums,
Umsonst sei all' dein Ringen nach Kränzen blut'gen Ruhms!
Dein Name sei vergessen, in ew'ge Nacht getaucht,
Sei wie ein letztes Röcheln, in leere Lul't verhaucht."

Es war uns nicht darum zu tun, eine völlige Gleichheit der Anschauungen
zu konstatiren; nie könnten zwei so selbständige Naturen, wie Pestalozzi und

Uhland, gegenseitige Kopien sein Aber es scheint uns auch nicht nötig, die

Verschiedenheiten in der Auffassung besonders hervozuheben ; der Leser mag
dies Geschäft selbst besorgen und wird, wenn er es tut, vielleicht einen nicht
unwichtigen Beitrag zur Charakteristik Uhlands wie Pestalozzis erhalten. Da-

r) 2. August 1806; Uhland war damals erst 19 Jahre alt. In der Holland'schen
Ausgabe „Uhlands Gedichte und Dramen" (Stuttgart 1863) ist 1814 als Entstehungsjahr bezeichnet
und der Herausgeber bemerkt in der Vorrede ausdrücklich: „Die Jahreszahl der Entstehung
habe ich den Gedichten nach den eigenhändigen Aufzeichnungen Uhlands beigefügt." Dann
ist aber Uhlands Gedicht im selben Jahr entstanden, in welchem P. an dem Buch „an die
Unschuld" schrieb.

2) Vielmehr : die Königin repräsentirt das auf dem Tron menschlich empfänglich
gebliebene Herz. Wer denkt übrigens in solchem Zusammenhang nicht an Napoleons erste

Gemahlin, die Kaiserin Josephine, deren nach der Scheidung von Napoleon erblasstes Bild eben

damals durch ihren am 29. Mai 1814 erfolgten Tod wieder mehr hervortreten mochte?



20

gegen schien es uns einiges Interesse zu haben zu zeigen, dass es Verhältnisse

gibt, in denen ächte Menschen, durchgebildete Charaktere von den

verschiedensten Temperamenten aus ähnlich fühlen und denken.

Solche ächte Menschen waren Uhland und Pestalozzi. Sich in sich selbst

zurückziehend der eine, vielfach unverstanden der andere, ragen sie mit ihrer
Denkart über die Augenblicksstimraungen ihrer Zeit in innerer Freiheit empor.
Aber eben darum ist ihr Edelstes unvergängliches Gut der Menschheit. Darum
schaute trotz allem, was sie von ihnen trennte, schon die Mitwelt mit Verehrung
zu ihnen empor. Darum sind sie auch für die Nachwelt leuchtende und leitende
Sterne geworden. Im Blick auf die Gegenwart fragen wir uns wohl

gelegentlich (wie die alten Schinznacher in Bezug auf Karl den Kühnen und

Herzog Leopold) : Wie geschah' uns lieben Brüder, wenn die Beiden kämen
wieder Doch das ist eben das Eigentümliche solcher ächten Menschen, dass

sie bei allen Erfahrungen an den Menschen den Glauben an die Menschheit
nicht verlieren. Was sie sagen würden, wenn sie wiederkämen Wir glauben
nicht nur Uhlands, sondern Beider Gesinnung drücke das schöne Wort des

menschlich weit und edelfühlenden Dichters aus :

Nicht rühmen kann ich, nicht verdammen
Untröstlich ist's noch allerwärts,
Doch sah ich manches Auge flammen
Und klopfen hört' ich manches Herz.

Pestalozzis Brief an Frau von W. in F.1) 1811.
(Aus Niederers Pestalozzischen Blättern 1829. S. 60)

Den 8. Jänner 1811.

Gnädige Frau
Es macht mir grosse Lücke in Yverdon, dass Sie nicht mehr da sind. Ihr

Dasein fiel zwar in die traurigsten Tage meines hiesigen Daseins, desto grösser aber

war mir die Wohltat Ihrer Freundschaft. Ich lebte in Tagen, die mir das Herz

zerrissen, dennoch frohe und glückliche Stunden in Ihrer Gegenwart. Sagen Sie,

gnädige Frau, kennen Sie etwas Traurigeres, als wenn Leute, die einen Dritten
für einen grossen Mann hielten, und nun aber finden, dass er klein ist, ihm
dann wie Frösche auf die Schultern springen, und das Geräth von seiner Kleinheit
neben seinen Ohren von diesen herabquaken. Liebe Frau v. W., ich bin so

froh wenn es allen Fröschen wohl geht, und lasse sie so gerne in der Freude
ihres Hüpfens auch über mich quaken was sie nur wollen, wenn sie mir dieses

nur nicht zu nahe an den Ohren treiben. Ich habe wahrlich lange vor ihrem

Geschrey schon gewusst, dass ich klein bin, ich habe es auch mit menschlichen

1) Es ist uns nicht gelungen den Namen der Adressatin herauszufinden. Nichts desto-

weniger denken wir, dass der Brief sowohl durch Inhalt und Ton, als weil er aus kritischer
Zeit (bei Beginn der literarischen Fehden gegen das Institut und nach dem Weggang Muralts
und Schmids) stammt, auch jetzt noch Interesse wecke.


	Uhland und Pestalozzi

