
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 6 (1885)

Heft: 5-6

Artikel: Nicolovius und Pestalozzi

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917701

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917701
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi-Blätter.
Herausgegeben von der Kommission für das Pestalozzi - Stiddien

(1er

Schweiz, permanenten Sclmlansstelliiiig in Zurich.

VI. Jahrgang. IVo. £5 und 6. September 1885.

Inhalt: Nieolovius und Pestalozzi. — Familienbriete Pestalozzis an Verwandte
seiner Frau.

Nieolovius und Pestalozzi.

Der preussische Staatsrath Georg Heinrich Ludivig Nieolovius,
geboren 1767 zu Königsberg, gestorben 1839 in Berlin, ist
bekanntlich ein Hauptförderer der Pestalozzischen Sache in dem
nach 1806 regenerirten Preussen geworden. Auf seine Anregung
gewann das Interesse an Pestalozzi bei Hofe Boden und wurden
1809 drei preussische Eleven, Henning, Dreist und Ca'verau nach
Iferten gesandt, und Zeit seines Lebens hat er, auch in hoher
Staatsstellung, an seiner Anerkennung der Bestrebungen Pestalozzis

festgehalten. Aber auch in früherer Zeit schon ist sein Verkehr
mit Pestalozzi von Wichtigkeit. Ihm verdanken wir die

eingehendsten Nachrichten über das Walten der Lisebeth auf dem

Neuhof ; ihm das einschneidendste religiöse Selbstbekenntniss
Pestalozzis aus der Zeit seiner Drangsale. Indem wir es der
Folgezeit vorbehalten, die Beziehungen Pestalozzis zu den Ke-
generationsbestrebungen in Preussen im Zusammenhang
darzustellen, geben wir für heute dasjenige Material, das uns durch
Nieolovius zur näheren Kenntniss von Pestalozzis Gesinnungen
in früherer Zeit und seinen Lebenslauf dargeboten ist. Dasselbe
findet sich in Auszügen aus der Korrespondenz zwischen Nieolovius
und Pestalozzi und aus einem Vortrage des Erstem über Pestalozzi

in der sehr selten (und auch uns nur durch die Freundlichkeit

des Herrn Waisenvater Morf in Wintertliur zugänglich)
gewordenen »Denkschrift auf G. H. L. Nieolovius«, herausgegeben
von Dr. A. Nieolovius (Bonn, 1841). Der vielberufene Brief
vom 1. Oktober 1793, in welchem Pestalozzi seine religiösen
Anschauungen auseinandersetzt, ist zuerst angeführt in A. Heussler,
»Pestalozzis Leistungen im Erziehungsfache« (Basel, 1838) und
dann in seinem Hauptinhalt nach dem Original abgedruckt in
den Zusätzen zu den »Vorträgen, gehalten bei der Pestalozzifeier



— 82 —

in Basel« (Basel, 1846), Seite 31 bis 33. Wir haben ihn im
Folgenden in die chronologische Reihenfolge der Korrespondenz
eingereiht.

(Pag. 27 der Denkschrift.) In Zürich lernte Nicolovius auch
Pestalozzi kennen, über den er sich in einem Briefe folgender-
maassen äussert (1791): »Ich habe mit einem Manne Bekanntschaft

gemacht, der wahrlich in jedem Sinne ein Mann ist, durch
die Höllenfahrt der Selbsterkenntniss geläutert und mit apostolischem

Heist erfüllt. Es ist Heinrich Pestalozzi, der Verfasser
von Lienhard und Gertrud. Lavater ehrt ihn, wie jeder ihn
ehren muss, zählt ihn aber unter die beinah incorrigiblen
Menschen, die da glauben, man könne der Menschheit auf einmal
helfen und sie erleuchten. Pestalozzi ehrt Lavatern auch ; was
ihn aber von ihm trennt, ist jener Satz: Gott ist nur durch die
Menschen der Gott der Menschen. Mit rührender Treuherzigkeit
sagt er mir : Gott hat sich mir nur durch Menschen offenbaret.
Ich kenne. also keinen Gott als durch Menschen. Ich glaube
wol, dass es für wenige feinere Seelen eine andere Offenbarung
gebe. Aber ich kenne sie nicht, und halte es für gefährlich,
sie dem Volk zu predigen Das kann ich Dir sagen, dass es

Pestalozzi mit der Wahrheit Ernst ist, wie Wenigen, dass ich
nie so viel Kraft und Sanftmut, so viel Wunsch zu wirken und
so viel stilles Harren auf Winke der Vorsehung vereint sah.«

(Pag. 32.) In Rom empfing Nicolovius von Pestalozzi
folgende Zuschrift vom 7. November 1791 : »Seit langer Zeit
war es einer der lebhaftesten Wünsche meines Herzens, einen
oder mehrere junge Männer zu finden, mit denen ich bei meinem
nahenden Alter mit Vertrauen über die Erfahrungen meines Lebens
reden und denen ich mit Sicherheit, nicht missverstanden zu
werden, auch noch unreife Wünsche in den Schooss legen könnte.
Denken Sie meine innigste Befriedigung, in Ihnen einen solchen
Mann gefunden zu haben, wie ich mir ihn träumte und wünschte,
einen Mann, dessen üenkungs- und Empfindungsart so vielseitig
mit der meinigen harmonirt, dass meine Endzwecke von ihm in
ihrer ganzen Ausdehnung übersehen und in allen Beweggründen
gefühlt werden können. Ich könnte von der Vorsehung kein
grösseres Glück wünschen und bitten, und mit diesen Empfindungen,
lieber, edler Mann schliesse ich Sie an mein Herz und freue ich
mich Ihrer Freundschaft Aber erwarten Sie nicht zu Vieles
von mir. Die Erschöpfung meines Lebens wird mich frühzeitig



— 83 —

und unreif verwelken machen. Meine schönen Tage sind dahin;
schon jetzt hemmt Entkräftung den Muth meiner Seele und das

Nahen der Abstumpfung vieler ihrer Kräfte ist entschieden. Was
ich als Jüngling durch mich selbst suchte, suche ich jetzt durch
andere. Ach, Freund! wie ein Greis suche ich jetzt zu meinen
Endzwecken einen Stab, an den ich mich hinlehne und freue mich
wie ein Kind, wenn ich hier und dort einen Mann finde, der die
leichtere oder schwerere Bewerkstelligung meiner Absichten zu
prüfen würdiget — ach Freund! ich dachte einst, vor diesem

Alter dahin zu kommen, dass jene keiner Prüfung weiter bedürften,
aber mein Schicksal setzte mich um ein halbes Menschenalter
zurück. Dennoch scheint am Ende meiner Laufbahn mir wieder

Hoffnung und ich nähre in mir den mich befriedigenden Glauben,
in der Schwäche meines Alters das wieder gründen zu können,
was ich im Feuer der Jugend verdorben. Bald bin ich frei und

ungebunden an irgend einen Fleck dieser Erde, und werde dann

diejenige Stelle zu meinem Aufenthalt zu wählen eilen, die mir
zur Erzielung meiner Endzwecke in Hinsicht auf die Beleuchtung
meiner Begriffe über die Volkserziehung die schicklichste scheinen
wird. Möchte sie nahe bei Ihnen und in Ihrem Vaterlande sein
Bleiben Sie mein Freund — auch wenn Sie alle Schwächen
meines Lebens und meines Alters gesehen, auch dann, ich bitte
Sie darum, bestreben Sie sich nicht weniger das Wahre, das Sie

in meinen Plänen erkennen, zu befördern, und je grösser Sie

meine Schwäche im Vergleich mit denselben finden, desto mehr
bieten Sie mir Ihre liebreichen Hände.«

(Pag. 33.) In einem zweiten Brief, den Nicolovius in Italien
von Pestalozzis Hand erhielt, äusserte Dieser:

»Wenn ich den schrecklichen Lauf der Dinge sehe, und im
Bewusstsein meiner Kraft, den unbefangenen Menschen aus allen
Ständen Wahrheiten zu sagen, die ihnen Niemand sagt, meine
Pflicht fühle, dann werfe ich mein Auge auf Sie und sage mir
selbst : Ich darf jeden Wunsch meines Herzens in das Ihrige
legen, ich weiss, Sie leihen meiner nahenden Schwäche den Arm
Ihrer Jugend, und mit Ihnen vereinigt, werde ich durch viele
Menschen, die ich ohne Sie nicht finden würde, zu meinem Ziel
und über mein Grab hinaus wirken. Dann wächst mein Muth und mit
ihm der Drang meines Herzens, die Kenntnisse und Erfahrungen
vieler Menschen, die Wahrheit und Liebe auf andern Wegen
fanden, mit den meinigen zu verschmelzen — ach, ich erwartete



- 84 -
es in meinem Leben nicht mehr, die allgemeine Misskennung,
die mein Schicksal über mich verhängte, enden zu sehen.«

(Pag. 53.) Den 7. Juni 1793 schrieb Pestalozzi an die
Gräfin Reventlow in Emkendorf, die Gönnerin von Nicolovius:

» Es ist freilich wahr, wer das Interesse der Menschheit

in seiner Brust trägt, dessen Dasein ist geheiligt. Aber
wenn dieser kraftlos wie ein Lahmer am Weg sein Leben damit
zubringen muss, vorübergehenden blinden Leuten zuzurufen : Nehmt
mich auf eure Schultern, ich will euch den Weg zeigen, den ihr
nicht seht und ihn im langen Leben auch kein einziger auf
seine Schultern nimmt, dann ist dieser Arme zu bedauern. Ein
Gott muss ihn stärken oder sein hoher Sinn sinkt, seine Liebe
schwindet, und Menschenverachtung und steigende Schwäche wird
das Theil seines frühen Alters Freundin, es ist eine grosse
Last um ein verlornes Leben. Aber ich habe Nicolovius
gefunden, und glaube mein Leben nun nicht mehr verloren. Seine

Freundschaft erhebt mein Herz, und Hoffnungen leben wieder in
meiner Brust, welche die Lügen der Welt in mir sinken gemacht. .«

(Pag. 54.) An Nicolovius selbst schrieb Pestalozzi unter dem

gleichen Datum: ». Freund, ich kann bei der Fortdauer
Ihrer Treue und Ihrer Liebe den Gedanken nicht länger
verhehlen, die Vorsehung wolle einen Theil meines verlornen Lebens
durch Sie wieder aus dem Nichts hervorheben, in welches es

durch meine Fehler, durch mein Unglück und durch das comödianten-
mässige Benehmen meines Zeitalters versunken ist. Möchte ich den

Erfolg Ihrer bessern und weisem Bemühungen zu meinem Zwecke
noch erleben, möchte ich in der Lage sein, Ihnen zu erneuerter
Belebung dieser Endzwecke alles das geben zu können, was ich
im Ruin meines Thuns noch in mir selber erhalten ; möchte ich
nachdem ich aufgehört, die Erreichung dieser Absichten für mich
selbst zu wünschen, noch dahin kommen, am Ende meiner Laufbahn

mich dem Mann ganz hingeben zu können, der im
verdorbenen und verwirrten Traum meines Lebens so ganz die Wahrheit

seines eigenen Herzens gefunden, dem Mann, der ohne meine
Schwächen und ohne meine Verwirrung Hand an den Bau eines

Tempels legen will, den ich im Gang meines Lebens nur wie ein

Luftgebild vor meinen Augen erblickte, und mit meiner kraftlosen
und verwirrten Lebhaftigkeit noch selbst entweihte. Ich sehne
mich wie ein äusserst ermüdeter Mensch nach Ruhe und die
Pflichten meines Hauses rufen mir laut, die Welt zu vergessen
und die Meinigen zu retten, aber Freund! seitdem ich Sie kenne,.



— 85 —

hat das alte Streben meines Lebens von Neuem wieder unwiderstehliche

Gewalt über meine nur durch meinen Traum Befriedigung
und in ihm Athem und Leben findende Seele. Es thut mir weh,
ohne einen Erben meiner Wünsche, der aufbewahre das Heilige
meiner Erfahrungen, und der fortarbeite an dem Werk meines

Lebens, aus der Welt zu gehen. Warum sollte ich es Ihnen
verhehlen, Freund bei Ihrer Umarmung schlug mir mein Herz
— o wären Sie mein Sohn, — und seitdem ich Ihrer Treue
und Liebe geniesse, schlägt mir mein Herz oft bei dem
Gedanken — o wären Sie mein Sohn — dann würde ich nicht
so isolirt aus der Welt gehen — ich würde Denen, die nach
mir kommen, mehr als mich selbst hinterlassen. Nicolovius, stosse
den bittenden Alten nicht weg — werde Erbe meiner Wünsche
für die Menschheit — werde der Aufbewahrer der Erfahrungen
meines Lebens, der Fortarbeiter meines zerrütteten Werkes — und
fordere von mir Treue und Handbietung bis an mein Grab.«

(Pag. 57.) Vor der Abreise von Eutin erhielt Nicolovius unterm
21. Juli 1793 von Pestalozzi folgenden Brief: »Du fragst, was ich
suche? —• Lieber, da ich meinem Hinschwinden entgegen gehe, da
ich den Trost, meine Lebensleiden enden zu sehen, in meinem
Herzen nähre und alle Hoffnung, das Gute das mein Herz in den

Wüsteneien dieses Lebens suchte, der Welt durch mich selber
sowohl als die Meinigen zu erhalten, dahin schwindet, so suche
ich einen Freund, der die Kunzein meines Alters noch würdigt
mit der Kückerinnerung an den Traum meiner besseren Tage und
mit der Theilnahme an dem Guten, das ich in diesen Tagen mit
Kraft suchte, zu erheitern und zu erfreuen, einen Mann, der mein
Gutes von meiner Schwäche sondere und mit der Angelegenheit
meiner Jugendjahre den wichtigsten meiner Lebenswünsche neues
Leben zu geben aus eigenen Trieben wünscht — das ist, was
mein Herz bedarf, was ich suche und was ich fand. Wenn ich
also den Namen Solin aussprach, so war dabei keine Anmassung
in meinem Herzen, ich wies Dir auch nicht in diesem Verstand
Deine Stelle an, das Bedürfniss leitete meine Sprache, mein
Unglück wünschte einen Sohn für die Erhaltung meiner Lebensträume
über mein Grab hinaus — aber mein Gefühl lenkte mich schnell
wieder in meine Balm; ich kann nicht Dein Vater sein — ich
schäme mich des ausgesprochenen Wortes ; ich bins, der seine
Schwäche an Deine Kraft hinlehnt, also gebührt mir Bescheidenheit
und Dank. Lieber, sei mein Freund und mein Bruder .«



— 86 —

(Pag. 58.) »... Ich fühle mich jetzt glücklich.« — schrieb
Pestalozzi am 27. August 1793 an Nicolovius weiter— »verzeih meine
alten Klagen und glaube, Deine Liebe ist der grösste Theil meines
verlorenen Lebens. Ich sehe mein sterbendes Dasein sich immer
edler und zuverlässiger an das Deine anknüpfen, ich lebe durch
Dich jenseits des Grabes ein unverdorbenes und unverwirrtes Leben,
und unerfüllte Wünsche drücken mein Herz nicht mehr bis an
den äussersten Rand meines Lebens. Dieses Alles gibt mir Deine
Liebe — und wenig, wenig, Geliebter! kann ich für Dich thun.«

Interessant ist vor Allem nun der Brief, den Pestalozzi
den 1. Oktober 1793 an Nicolovius schrieb1): »Freund —
im Gedränge meines Lebens verwirrt — trank ich wenig
aus den reinen Quellen, aus denen die weisesten und besten
Menschen, indem sie die innere Heiligung ihres Wesens zum
ersten Geschäft ihres Lebens machen, hohe Kräfte schöpfen.

Ach das ganze Treiben meines Lebens ist ungereinigt von
Selbstsucht und gemeinen Neigungen.

Ich war zwar freilich von meiner Jugend an für jedes Gute

empfänglich und für vieles lebhaft eingenommen ; aber der
Koth der Welt, durch welchen ich mich durcharbeiten sollte, hatte
eine andere Ordnung, die ich nicht verstand und für die ich nicht
gebildet war ; ich ward im kritischen Zeitpunkt meiner jugendlichen
Ausreifung über meine Kräfte überladen, dadurch in Verwirrung
gebracht — und in einem hohen Grade unbefriedigt und missstimmt
— also ging ich schwankend zwischen Gefühlen, die mich zur
Religion hinzogen und Urtheilen, die mich von derselben weglenkten,
den todten Weg meines Zeitalters — ich liess das Wesentliche
der Religion in meinem Innersten erkalten ohne eigentlich gegen
die Religion zu entscheiden.

Ich verachtete die Papierwissenschaft von den Verhältnissen
zwischen Gott und den Menschen — ebenso wie die Winkel-
Experimente, mit denen Lavater der armen Papierwissenschaft
über diesen Gegenstand zu Hilfe kommen wollte.

Aber ich verlor wahrlich die wesentliche Kraft, die die
wahre Gottesverehrung dem stillen, edlen erteilt — indem ich
sorglos für mich selbst die Schale dieses guten Kerns nirgends
des Aufhebens würdigte, und den Kern nirgends nur Labsal
und Befriedigung sichernd um mich fand — also war ich nach
meinem eigenen Gefühl in diesem Zeitpunkt im wesentlichen dessen,.

') Vgl. die Basler Vorträge, S. 31/33; s. Einleitung.



— 87 —

was die menschlichen Kräfte zu ihrer grössten Reinheit ausbildet,
sehr zurückgesetzt ; vorzüglich und besonders verminderte der
Schwindel meines unreifen Erziehungstraums meine innere, stille
Kraft; ich war durch Wirthschaftsfehler in diesem Gegenstand
für ein halbes Menschenalter der geschlagene Knecht eines

Irrthums, dessen einseitige Wahrheit ich zu meinem Götzen
gemacht habe — im unsäglichen Elend, das die Folgen dieses

Götzendienstes über mich verhängten, verschwand die Kraft der

wenigen isolierten religiösen Gefühle meiner jiingern Jahre
Ich kann und soll also nicht verhehlen — meine Wahrheit

ist an den Koth der Erde gebunden und also tief unter dem Engelgang,

zu welchem Glauben und Liebe die Menschheit erheben

mag. Du kennest Glülphis Stimmung — sie ist die meinige —
ich bin ungläubig — nicht weil ich den Unglauben für Wahrheit
achte — sondern weil die Sonne meiner Lebenseindrücke — den

Segen des Glaubens vielseitig aus meiner innersten Stimmung
verschoben.

Von meinen Schicksalen also geführt, halte ich das Christenthum

für nichts Anderes als für die reinste und edelste Modifikation

der Lehre von der Erhebung des Geistes über das Fleisch
— und diese Lehre für das grosse Geheimniss und das einzige
mögliche Mittel, unsere Natur im Innersten ihres Wesens ihrer
wahren Veredelung näher zu bringen ; — oder um mich
deutlicher auszudrücken : durch innere Entwicklung der reinsten
Gefühle der Liebe zur Herrschaft der Vernunft über die Sinne
zu gelangen.

Das glaube ich, sei das Wesen des Christenthums — aber
ich glaube nicht, dass viele Menschen ihrer Natur nach fähig
seien, Christen zu werden — ich glaube das Grosse der Menschheit

so wenig einer solchen allgemeinen inneren Veredelung fähig,
als ich dasselbe im Allgemeinen fähig glaube, irdische Kronen
zu tragen.

Ich glaube, das Christenthum sei das Salz der Erde —
aber so hoch ich dieses Salz auch schätze, so glaube ich dennoch,,
dass Gold und Stein und Sand und Perlen ihren Werth unab-
hangend von diesem Salz haben und dass die Ordnung und die
Nutzbarkeit aller dieser Dinge unabhangend von demselben muss
in's Auge gefasst werden — ich glaube nämlich, aller Koth der
Welt hat seine Ordnung und sein Recht unabhangend von dem
Christenthum — und Freund, indem sich meine Wahrheit auf
das Forschen nach diesem Recht und nach dieser Ordnung



— 88 —

beschränkt, fühle ich die Schranken meines Gesichtspunktes ganz,
aber dann ahnet mir auch —

meine Stimme sei wie die Stimme eines Kufenden in der
"VVüste einem Andern, der nach mir kommt, den Weg zu bereiten,
— es ist mir oft nicht anders als —• ich wüsste selbst nicht,
was ich thue und wohin ich gehe. Indessen reisst mich mein
Herz zu jedem Wort, das ich rede, mit unwiderstehlicher Gewalt
hin, und indem ich vom Zauber der Schranken, der mich
umfesselt, selbst leide, kann ich mir das Zeugniss geben : Es ist mir
in dem Kreis, über den ich nicht hinauszugehen vermag, bei jedem
Wort ernst, das ich rede. So stehe ich ferne von der Vollendung
meiner selbst und kenne die Höhen nicht, von denen mir ahnet,
dass die vollendete Menschheit zu ihnen hinan zu klimmen vermag.

So viel, Freund, für diess Mal von meinem Nicht-Christenthum

Ich bin nun in Kichtersweil. Dr. Hotze macht eine Reise

von etlichen Monaten — und ich bin nun in seiner Abwesenheit
in seinem Haus ohne Geschäft und ohne Zerstreuung. — Freue
Dich, Freund, dieses Glücks, das ich nun einige Monate gemessen
werde.

Zu dieser Zeit gedenke ich
1. an einem 4. Theil von Lienhard und Gertrud zu arbeiten .«

(Pag. 60 der Denkschrift.) In einem Briefe an Jacobi sagt
Nicolovius unter Anderem: »... Das Resultat meines hiesigen
Aufenthalts ist die erneuerte Ueberzeugung, dass es nicht Einen Weg
des Heils für Alle gebe, und dass man Jeden seinen Gang und sein
Ziel müsse verfolgen lassen. Erkünstelt kann Manches werden,
aber auch von Grund aus verpfuscht und verfälscht Auch
das glaube ich fest, dass neben allem, was man Gnade nennt,
ein Weg der Natur läuft, der ungestört zu lassen ist; dass es

ein heiliges Feuer von Jugend auf gibt, welches sich selbst läutert
und veredelt, einen angebornen Geist der Freude und Liebe, der
verklärt und auf sicherm Weg zum schönsten Ziele leitet. Sokrates
hatte seinen Genius von Kindheit an, und ohne Samen der Liebe

gedeiht nichts, trotz pllanzen und einimpfen, düngen und begiessen.
Ich habe hier, als ein probates milderndes Oel, die Memopabilien
des Sokrates wieder zu Hand genommen, die ich immer bei mir
führe und mir seit langer Zeit, gleich der Odyssee, als eine jährige
Lektüre vorgeschrieben habe. Wäre nicht eine an Einfalt und
Liebe dem Original ähnliche Uebersetzung ein gutes Geschenk für
das deutsche Publikum Mir ist es oft unbegreiflich, dass dieser



- 89 —

Schatz nicht allgemeiner ist. Pestalozzi sagt vom Erhabenen, es

sei so, dass Buben und Narren meinten, sie können viel mehr
als nur das .«

(Pag. 105.) Ueber Pestalozzis Schrift: »Meine
Nachforschungen über den Gang der Natur in der Entwickelung des

Menschengeschlechts« spricht sich Nicolovius 1798 folgender-
maassen aus: »Der Verfasser nennt sich »»einen Miidling. Jede
seiner Bemühungen scheiterte ; Unglück, Leiden und Irrthum
bogen sein Haupt ; sie entrissen seiner Wahrheit jede Kraft, und
seinem Dienst jeden Einfluss. Die Edlen im Lande kennen ihn
nicht und das Volk spottet seiner««. Diese Schrift zeigt die
Ausbeute seines Lebens, seines Leidens. Was ihn auch traf, der
Mann verlor sich selbst nicht. Alle Erfahrungen seines Lebens
raubten ihm nicht die Besinnung, sondern fanden ihn wach, sie

zu nutzen und durch sie sein inneres Werk zu fördern. Er wuchs
unter ihnen, wie ein Palmbaum, der belastet mit zwiefacher
Kraft emporstrebt. Seine Wärme wurde nicht Erbitterung, und
mit veredeltem Sinn legt er diese Schrift in den Tempel der
Zeit nieder. Sie mag daher wohl merkwürdig heissen des Mannes,
der sie schrieb, und seiner Lage wegen. Gelungenes
Unternehmen, eines Augustus Freude über die vollendete Rolle sei

immerhin ein grosser Anblick. Doch sind wir uns bewusst, wie
viel dem Glück gebühre. Ein grösserer Anblick ist ein Kämpfender
und nicht Besiegter, die immer neu aufstehende Kraft trotz
Unglück und Noth. Hier ist reine Menschheit, ein Cäsar, der mitten
in den Wogen sich und seine Thaten rettet. Wer aufhört Mensch
zu sein wenn langes Unglück ihn beugt, Muth und Wille hingiebt
und in Betäubung Trost sucht, dem mag unser Mitleiden sich

regen. Aber unser Herz schlägt hoch, wenn wir dem Edlen
Alles misslingen sehen und nur ihn allein sich nicht fehlen.
Welle um Welle netzt und versenkt ihn, aber er erhebt sich mit
ungestörtem Muth, und wir wissen er wird landen, wenn auch
nicht in der Herrlichkeit der wohllebenden Phäaker, doch an der

Burg der geläuterten edlen Menschheit Gleich merkwürdig
ist der Inhalt der Schrift. Sie ist reich an grossen Blicken über die

Begebenheiten unserer Tage und reich an Wahrheit. Wahrheit aber ist
zu einer kreisenden Zeit, wie die jetzige, schwer zu finden und
schwer zu sagen. Es bedarf einer schönen Seele, um frei vom
Parteigeist bei den Erschütterungen der Zeit den wichtigsten
menschlichen Angelegenheiten mit Ruhe nachzudenken. Partei
eifert gegen Partei, und Selbstsucht schreit mit ein, als eiferten



— 90 —

sie für die Wahrheit. Wo schallt die Stimme der Weisheit in
diesem Gewirre Die schöne Seele bedarf Muth und edle Begeisterung,
um beim Despotismus der Meinungen was ihr Wahrheit ist zu
bekennen Bei den Edlen wird die Wahrheit dieser Schrift
gewiss nicht ohne Kraft, ihr Dasein nicht ohne Einfluss sein,
und dem Genius der Zeit wird es ziemen, auf sie hinzuweisen.«

(Pag. 140.) Der Eutiner litterarischen Gesellschaft machte
Nicolovius 1804 folgende »Mittheilung« über Pestalozzi: Das
Volksbuch Lienhard und Gertrud hatte mich schon als Knaben
ergötzt, und zog noch mehr den Jüngling an. Als ich im Jahre
1791 auf einer Reise mit dem Grafen Stolberg nach Zürich kam,
erkundigte ich mich nach dem Verfasser. Er wohne auf dem

Lande, sagte mir Pfenninger, komme aber oft nach der Stadt ;

während unseres dortigen Aufenthaltes würden wir ihn gewiss
sehen können. Pestalozzi kam. Er merkte meine Theilnahme
und lud mich auf sein Landgut ein. Die lebendigen, sehr
herzlichen Mittheilungen während dieses Besuches geben mir grössten-
theils den Stoff zu Dem, was mir jetzt Ihnen zu erzählen erlaubt
sein möge. Da der Eindruck jener Tage nicht flüchtig war und
durch einen, von der Unruhe der Zeiten zwar oft unterbrochenen,
aber auch noch jetzt nicht ganz erloschenen Briefwechsel erneuert
worden; so darf ich hoffen, der wesentlichen Umstände mich nicht
unrichtig zu erinnern.

Pestalozzi stammt aus einer angesehenen Zürcher Familie
und die Zeitungen haben auch bei den neueren Verhandlungen
jenes kleinen Staates den Namen Pestaluz oder Pestalozzi
bisweilen genannt. Bei der Theilnahme an Geschäften, die Bürgern
freier Staaten von Jugend auf natürlich ist, wurde Pestalozzi als

junger Mann von der Ungerechtigkeit gewisser obrigkeitlicher
Personen empört. Er verband sich mit zwei Mitbürgern zu öffentlicher

Rüge derselben. Die Schrift dieser Jünglinge wurde als
aufrührerisch vor dem Rathhause der Stadt durch den Henker
verbrannt. Die Verfasser standen dabei als ruhige Zuschauer.
Sei es, dass spätere Aengstlichkeit ihnen das Vertrauen auf ihre
Anonymität nahm, oder Nachforschungen ihre Lage wirklich
unsicher machten ; sie fanden es nöthig, die Vaterstadt 6u
verlassen. Müller, einer von ihnen, flüchtete nach Berlin, wo er
nachher Professor am JoachimsthaTschen Gymnasium wurde, und
durch die Ausgabe altdeutscher Gedichte, durch kleine, sehr
vollendete philosophische Schriften und durch einige, vielleicht
zu originelle Aufsätze sich bekannt machte. Der Name des



— 91 —

Andern ist mir entfallen. Pestalozzi ging über die Grenze nach
dem Kanton Bern. Hier kaufte er in der Gegend von Aarau
neben den Ruinen von Habsburg wüstes Land, baute sich ein
Landhaus und die zur Bewirthschaftung des neuen Gutes, Neuhof
genannt, nöthigen Gebäude. Was eigene Mittel nicht vermochten,
ersetzte Kredit. Die Landleute jener Gegend waren auf die
seltene Erscheinung in ihrer Mitte aufmerksam. Sie trauten dem
Manne nicht, der es ihnen gleich thun wollte ; als ihnen aber
schien, er dünke sich gar klüger als sie, war er ihnen nicht
mehr zweideutig. Er war ein Thor, der unbrauchbares Land
theuer erkauft habe, dem er durch keine Anstrengung guten
Ertrag erzwingen werde. Diese Meinung wurde als Thatsache
verbreitet. Das Gut, dessen Einkünfte erst erprobt werden sollten,
war ein unsicheres Unterpfand. Dem Kredit wurde die einzige
Basis, der Kaufpreis, genommen, weil diesen die Verblendung
eines Unkundigen bestimmt hatte. Mit dem Kredit gingen alle
Mittel zur Kultur des Ackers verloren, die Einrichtung konnte
nicht vollendet, und die begonnene nicht erhalten werden. Die
Vorschüsse zum Anbau fehlten, und ohne Ackergeräth und Dienstboten

war kein Ertrag des Bodens, der allein das Unternehmen
rechtfertigen konnte. So sah Pestalozzi in dem Zeitpunkt, wo er
in volle Wirksamkeit zu treten gedachte, sich gebunden, und
sank mit seiner Frau, einer Schulthess aus Zürich, und seinem
Kinde in Armuth. Diese drückte ihn desto mehr, da sie von
dem Verdacht und Vorwurf eigener Schuld begleitet war, und sie
wuchs mit schrecklichem Fortschritt. Seine Blosse war nicht
mehr bedeckt, und erlaubte ihm nicht länger, bei Freunden in
der Stadt Trost zu suchen. Der arme Planmacher wurde der
Einsamkeit und rohen Landleuten überlassen, die keine Scham in
der Verachtung des Mannes mehr kannten, der in der Vermessenheit,

einer ihres Gleichen zu werden, gescheitert wäre. So lebte
er eine Reihe von Jahren in Schande und Schimpf, ohne Freund,
ohne Buch oder Feder, mit seiner ganzen Kraft auf sich selbst

eingeschränkt, und gerieth im Brüten über sich und die Menschheit

an die Grenzen des Wahnsinns. Das Vertrauen zu sich
selbst und zu den Menschen war dahin. Muthlosigkeit zeigte
ihm sein Elend unheilbar und machte es unheilbar. Nur von
Aussen konnte noch Hilfe kommen, und sie näherte sich.

Eine Dienstmagd, die seit vielen Jahren in der Familie
gedient hatte, und nun den alten Brodherrn, dessen Haushälterin
sie war, durch den Tod verlor, kam zu Pestalozzi. Sie hatte



— 92 —

ihn von Jugend auf gekannt, wusste sein Unglück und kam um
zu helfen. Pestalozzi weigerte sich, sie in sein Elend
aufzunehmen ; da seine Gründe ihr aber nicht galten, musste er
nachgeben. Noch ein Bedenken blieb ihm. Er hasste von jeher
Wortkrämerei, sein Leiden hatte ihn noch stummer gemacht. Die
fromme Magd liebte Beten und Gesang. »Ihr werdet Euch an
uns ärgern,« sagte er ihr, »aber bald werdet Ihr es merken,
dass auch unter uns Gott ist.« Sie nahm kein Aergerniss und

gab auch keins. Ein muthiges, theilnehmendes Wesen war nun
in das unglückliche Haus gekommen. Sie baute mit eigenen
Händen erst wenig, bald immer mehr Land zum Garten. Reinlichkeit

kam in das Haus zurück, und auf den ordentlichen Tisch
frische Nahrung. Der kleine Garten gab Hoffnung für das grössere
Eeld, sobald auch diesem nur die Hände geboten wurden. So

kam auch auflebendes Vertrauen unter das arme Dach. Die stille
Thätigkeit dieses Weibes wurde später von Pestalozzi zum Bilde
seiner Gertrud idealisirt, von der er in der Begeisterung dankbarer
Bewunderung sagt: »Ich möchte so gern viel von dieser Frau
reden, und weiss so wenig von ihr zu sagen, und hingegen kann
ich so viel von den Schelmen reden. Ich möchte dennoch ein
Bild suchen von dieser Frau, damit sie Dir lebhaft vor Augen
schwebe, und ihr stilles Thun Dir immer unvergesslich bleibe.

Es ist viel, was ich sagen will, aber ich scheue mich nicht,
es zu sagen.

So gehet die Sonne Gottes von Morgen bis am Abend ihre
Bahn ; — Dein Auge bemerkt keinen ihrer Schritte, und Dein Ohr
hört ihren Lauf nicht. — Aber bei ihrem Untergang weissest Du,
dass sie wieder aufstehet, und fortwirkt, die Erde zu erwärmen,
bis ihre Früchte reif sind.

Es ist viel, was ich sage, aber ich scheue mich nicht, es

zu sagen.
Dieses Bild der grossen Mutter, die über der Erde brütet,

ist das Bild der Gertrud und eines jeden Weibes, das seine Wohnstube

zum Heiligthum Gottes erhebt, und ob Mann und Kindern
den Himmel verdient.«

Ich sollte die Frau sehen, der er so viel dankte, aber
sie zeigte sich nicht. Er führte mich in die Gegend des Feldes,
wo sie arbeitete, und erkundigte sich bei ihr nach mancherlei, um
mir Anlass zu geben, sie in's Auge zu fassen. Abends sagte
mir Pestalozzi: »Ihr wisst, was sie uns ist, und versteht es.
Wir haben sie an unserm Tisch. Lasst es auch heute so sein.«



— 93 —

— Sie kam aber nicht, und wollte nicht kommen, bis sie mir,
dem Fremden, es abzuschlagen sich scheute. Ein sonderbarer Glanz
demiithiger Bescheidenheit war in ihrem Wesen, falls für solche
Eigenschaft der Ausdruck Glanz passet.

In Zürich war auch noch ein Getreuer übrig geblieben,
Pfenninger, der aber in seiner beengten Lage für den Armen
Nichts hatte thun können. Er trieb seinen an Verbindungen
reichen Freund Lavater, Hülfe zu bewirken, bis dieser in der
Verzweiflung, dem Verwahrloseten zu helfen, ausrief: »Was kann
man für solchen Menschen thun, auch nicht zum Abschreiber taugt
er!« — Seine Handschrift ist nämlich nicht deutlich. — Nicht
dass er diess sagte, erzählte mir Pestalozzi, ging mir ins Herz,
sondern dass er Recht hatte. — Pfenninger sprach Buchhändler

an, ob nicht von ihnen einer den Mann, der früher nicht gewöhnliche

Geistesgaben gezeigt hätte, zu brauchen wiisste. Grossmüthig
sagte einer: »Pestalozzi solle Histörchen schreiben; den Verlag
wolle er wagen.« Pestalozzi eilte an's Werk. Aber Papier war
seit Jahren nicht im Hause. Ein Vorfahr hatte viel in Lotterien
gespielt und fleissig die Wahrscheinlichkeiten berechnet. Diese
Tabellen lagen in einem alten Kasten auf dem Speicher, und die
Zwischenräume der Zahlenreihen wurden Pestalozzi's Manuskript. Sein
Inneres war voll seiner Erfahrungen. Das physische und moralische

Elend des rohen Volkes, die Grösse eines still thätigen
Weibes, diese Kontraste waren die Bilder, die er mit kecker Hand
entwarf.

Das »Histörchen« wurde die Geschichte von Lienhard und
Gertrud, die Aufmerksamkeit erregte. »Das Vaterland sagte laut
und allgemein, (sind seine Worte) das Bild ist Wahrheit. Der
Mann am Ruder des Staates und der Taglöhner im Dorf fanden
einstimmig : Es ist so — Es war das Bild meiner Erfahrung —
ich konnte nicht irren.«

Um diese Zeit lernte Felix Battier, der Sohn einer
wohlhabenden Basler Familie, Pestalozzi kennen. Ein Mann voll
kühner Entwürfe und voll grosser durch die seltensten Situationen
aufgeregten moralischen Kraft konnte am ersten Pestalozzi auch
im Staube erkennen. Er erstaunte über den Geist und das Schicksal

dieses Mannes, und bot ihm die Hand. Er liess das Gut
untersuchen, gab die Mittel zum Anbau und der Erfolg vernichtete
die öffentliche Meinung, die Quelle alles Unglücks gewesen war.
Die Noth war verschwunden. Ein schreckhafter Traum, so dünkte
es Pestalozzi, war vorüber.



— 94 —

Sein neues Leben sollte nun ganz den Elenden im Volke
gewidmet sein. Er war einer von ihnen gewesen, wusste, wie
ihnen zu Mutlie wäre, und wollte helfen. Er schrieb den zweiten,
dritten und vierten Band des genannten Buches, ein Wochenblatt
für's Volk, ein Werk über Gesetzgebung und Kindermord, und
wurde thätiges Mitglied der patriotischen Gesellschaft seines
Vaterlandes. Iselin trat mit ihm in Verbindung, die Illuminaten suchten
ihn, der Grossherzog Leopold wollte seinen Rath. Eitelkeit konnte
an dem im Feuer Geläuterten nicht haften. Ihm war die Sache

Alles; das Volk ist elend, die Mütter sind die einzigen Schutzengel

desselben, die Regierung kann und soll sie unterstützen.
Das waren die Ideen, an die er Alles knüpfte. Auf seinem
Gute legte er Unterrichts-Anstalten an, wohin er die Bettelkinder
von den Strassen lockte. Durch ihrer Hände Arbeit sollte das

Institut sich selbst erhalten. Scheiterten diese Anstalten auch
im Grossen, so dauerten sie doch im Kleinen fort. Die Kinder
der Armen mit den Freuden und Vortheilen eines täglichen
Erwerbes bekannt zu machen, während der Arbeit ihnen die

brauchbarsten Kenntnisse beizubringen, und ihr Herz durch fromme
Gesänge vor der Dürre eines blos erwerbenden Lebens zu
bewahren, das war der Zweck seiner Anstalt. Auch hier war jene
Gertrud Mutter und Lehrerin der Kinder. Schien es gleich in
dieser Zeit bisweilen, als erwarte er von äusseren Einrichtungen
das ganze Heil der Menschheit, so behielten bei ihm dennoch
immer die frommen Mütter den ersten Platz, weil in ihrer Hand
das zarte Herz der Jugend steht. »Die Freiheit,« sagte er in
einer patriotischen Gesellschaft, »wirkt tausend Wunder, die Religion

aber im Stillen tausend Mal tausend.«
Je mehr er den Regierungen zumuthete, desto unzufriedener

musste er mit ihnen werden. Die Verfassung seines Vaterlandes
war ihm ein veralteter Körper, den der Geist verlassen hatte. Die
in Prankreich aufgehende Hoffnung einer neuen Schöpfung musste
ihn anziehen. Man war auch dort aufmerksam auf ihn, schickte
ihm das Bürgerrecht und verlangte seinen Rath wegen Einrichtung
des Erziehungswesens. Als man bald darauf von dort aus- die
Pest der Unzufriedenheit und des Misstrauens über die Unterthanen
aller Regierungen zu verbreiten suchte, muthete man ihm die

Anklageschrift der Schweizer Obrigkeiten zu. Er hatte das Herz
zwar voll, wollte aber nicht Feinden dienen. Bald erkannte auch
er hinter den schönen Masken Selbstsucht und Parteisucht und
seine Hoffnungen waren dahin.



— 95 -
Nicht glücklicher war er bei der Auflösung seines

Vaterlandes. Keiner Partei konnte er angehören, denn jede suchte
das Ihre. Ihm aber lag am Herzen, dass es besser werde

im Lande. »Wir sind kein Volk mehr,« rief er, »Nichts als
Gesindel «

Aber mitten in dieser allgemeinen Zerstörung bildete sich

für ihn, wonach er immer getrachtet hatte, ein Kreis zum
Bewirken des Bessern, das er in der Seele hatte. »Ich vernachlässigte

mich selber,« sagte er, »und verlor mich im Wirbel des

gewaltsamen Drangs nach äussern Wirkungen.« Da diese ihm
fehlten, um mit sich selbst einig zu werden, hatte er in dieser

Absicht drei Jahre lang an seinen Nachforschungen über den

Gang der Natur in der Entwickelung des Menschengeschlechts
geschrieben. Das Alles hatte ihm nicht genügen können.

Unterwaiden war durch den Krieg verheert. Die Erwachsenen

waren beinahe Alle umgekommen. Kinder liefen in Schaaren wild
umher. »Ich will Schulmeister werden,« sagte Pestalozzi. Er
ging nach dem abgebrannten Orte Stanz, sammelte Kinder und

begann mit ihnen sein Werk. Seine Ideen wurden durch die

Ausführung berichtigt und seine Methode bildete sich. Man
bewunderte ihre Wirkungen. Die Zahl der Kinder war auf achzig
gestiegen. Aber er allein vermochte nicht Alles und in dieser

Wüste war kein Gehülfe. Sein körperlicher Zustand war dem

Sterben nahe, und dennoch konnten nur militärische Massregeln
ihn nöthigen, nach fünf Monaten Stanz zu verlassen. Sein Zaubertempel

war nun zerstört, und er suchte unruhig ein Plätzchen
für einen neuen. Man wies ihn nach Burgdorf. Er arbeitete in
der dortigen Schule, bis er allmälig von der Regierung unterstützt
das Institut errichten konnte, dessen Ruf überall verbreitet wurde.
Jetzt war er am lange geträumten Ziel. »Mein Traum,« schrieb

er mir, »ist zur Wahrheit geworden. Ich bin beinah in Kindesnöthen

gestorben, aber das Kind lebt. Es ist angenehm vor Gott
und den Menschen. Lass jetzt seine Mutter hingehen in Frieden.
Nun bin ich wünscheleer. Aller Drang meiner Seele ist gestillet.
Mein Glaube an die Menschheit ist wieder hergestellt!«

Doch noch ein Wunsch bleibt ihm ; vom Ertrag seiner
Elementarbücher sein Gut zu einem Waisenhause für arme Schweizerkinder

einzurichten, und in ihrer Mitte sein Leben zu schliessen.
Sie werden mir gern erlauben, hier meine Erzählung zu

endigen. Um den Geist und Werth der Pestalozzi'sehen
Unterrichts-Methode darlegen zu wollen, gebricht mir Einsicht und



— 96 —

Musse. Ein solcher Versuch würde auch überflüssig sein, da Sie
ein Urtheil darüber sich wohl schon selbst gebildet haben. Den

herrschenden Meinungen über diese Methode wird man nicht sicher
folgen können, so lange sie als ein Universal-Mittel von Einigen
angepriesen, von Anderen verworfen wird. Wie Sie aber auch
urtheilen mögen, so werden Sie, darf ich holten, den Mann, der

jetzt so oft genannt wird, auch nach den mitgetheilten
Lebensumständen, die sichtbar auf seine Ideen, wie diese auf jene
gewirkt haben, der Aufmerksamkeit nicht unwerth finden. Es würde
mir angenehm sein, durch diese Erzählung dem Manne, den ich
liebe, unter Ihnen einen Freund erworben, und die unschuldige
Kupplerkunst, deren der weise Sokrates sich nicht schämte, nicht
umsonst versucht zu haben.

Familienbriefe Pestalozzi's an Verwandte seiner Frau,

Unter den ersten Gaben, die dem Pestalozzistübchen zu Theil
wurden, war eine der bedeutendsten und werthvollsten die
wohlgeordnete Kollektion von Briefen Pestalozzi's und Aktenstücken
aus seinem Lebensgang (Copulationsrede, Akten betr. Tod und letzte
Willenserklärung), die uns Herr Dr. A. Schaler, kgl. Bibliothekar
in Brüssel, schenkweise überliess. Schon früher haben wir sowohl
jene Aktenstücke (die auf den Tod Pestalozzi's bezüglichen im
»Korrespondenzblatt der Schweiz, permanenten Schulausstellung«
1878 Nr. 3 unter VIII 1—3, die Copulationsrede von 1769 in
den »Pestalozziblättern« IV. Jahrgang 1883 Nr. 4 und 5), sowie

einige Briefe (»Korrespondenzbl.« 1878 Nr. 3 unter I—III)
veröffentlicht.

Wir geben nun zum Abschlüsse dieses Jahrganges der
»Pestalozziblätter«, die noch nicht zum Abdruck gelangten Briefe
der Scheler'schen Kollektion; sie sind alle an Familienglieder
gerichtet, die meisten an Pfarrer Schutthess, einige auch 'an
dessen Tochter, die nachmalige Frau Halder.

Aus den genealogischen Notizen, die Herr Dr. Scheler
beifügte, geht folgender Zusammenhang dieses Zweiges der Familie
Schulthess hervor:


	Nicolovius und Pestalozzi

