
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 4 (1883)

Heft: 2

Buchbesprechung: Die Pestalozzilitteratur  des Jahres 1882

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 20 —

spruchslos und vermied in seinen Reden vornehmen, gelehrten
Ton und Glanz; in seinem Anzüge nahm man die nämliche
Einfachheit und — möchte man sagen — die gleiche Nachlässigkeit
wahr; er musste oft von den Seinen gemahnt werden, sich zu
waschen, zu kämmen, sich sorgfältiger anzuziehen, einzuknöpfen,
zu bedecken, oder man musste diese Dinge selbst an ihm
verrichten. Seine unaufhörliche Denkarbeit, seine stete Beschäftigung
auf dem Felde des Geistes machte ihn alles Andere, alles Aeusser-
liche vergessen, und sein weisser Halstuchzipfel oder der Zipfel
eines Taschentuches im Munde liess jedermann wohl erkennen,
wie Pestalozzi der nämliche geblieben war.«

Die Pestalozzilitteratur des Jahres 1882.

1) K. Just, Pestalozzis Unterrichtsmethode. Im Jahrbuch für
wissenschaftliche Pädagogik, 14. Jahrgang 1882. S. 1 —19.

Das Interesse und Verdienst dieser kleinen, mit voller Sach-
kenntniss geschriebenen Arbeit besteht darin, dass sie uns ein

zusammenhängendes und wolüberlegtes, im Ganzen höchst
anerkennendes ürtheil über Pestalozzi's methodische Grundlegung vom
Standpunkt der Herbart - Ziller'schen Schule wissenschaftlicher
Pädagogik giebt.

Da wir nun nicht allzuviele Schriften haben, die sich die
Mühe genommen, aus den Bestrebungen Pestalozzi's den Kern
herauszuschälen und vielleicht Mancher auf die Frage, worin
eigentlich Pestalozzi's Bedeutung in der Entwicklung der Pädagogik
bestanden, in Verlegenheit gerathen könnte, während er bezüglich
einzelner Daten aus Pestalozzi's Leben trefflich orientirt ist, so

geben wir in Kurzem einen gedrängten Abriss des Gedankengangs
der Arbeit von Just.

»An Pestalozzi's grossem Werke auf dem Gebiete des Unterrichts

haben wir nach seinem eigenen Urtheile Wesentliches und
Unwesentliches zu unterscheiden. Das Wesentliche besteht in einer
Reihe von Gedanken und Ideen über die Gestaltung des Unterrichts,
die, durchaus neu, schöpferisch und von unvergänglichem Werthe,
Pestalozzi zum Reformator des Unterrichtswesens erhoben. Das
Unwesentliche dagegen bilden die mancherlei praktischen Versuche
und Ausführungen, durch welche Pestalozzi seine Ideen zu
verwirklichen suchte.«

Von diesem Satze, mit dem wir uns gänzlich einvorstanden
wissen, ausgehend, stellt nun Just als das Wesentliche auf, dass



— 21 —

Pestalozzi nach seinem eigenen Urtheil die Form des Unterrichts
den ewigen Gesetzen zu unterwerfen suchte, nach welchen der
menschliche Geist sich von sinnlichen Anschauungen zu deutlichen
Begriffen erhebt, oder dass er, kurzgefasst, eine allgemeine
psychologische Methode erstrebte.

Nicht in diesem Gedanken, der an und für sich alt und
unmittelbcr vor Pestalozzi durch Rousseau praktisch in dem

Erziehungsbilde des »Emil« verwerthet worden ist, sondern in der

eigenthümlichen Entwicklung desselben, derzufolge Pestalozzi den

Begriff der Anschauung vertieft und verallgemeinert und für die

Darbietung eines jeden Unterrichtsstoffes »eine Stufe der Anschauung
oder Klarheit« als Vorbedingung verlangt, sehen wir Pestalozzis
Verdienst.

Just hebt dann auch diese Auffassung der Anschauung bei
Peslalozzi sofort hervor, immerhin nicht mit der gleichen Schärfe
wie Rissmann (vgl. Pestalozzibl. Jahrg. III, No. 3, S. 42). Er
betont, dass es nach Pestalozzi entsprechend der sinnlichen
Anschauung eine analoge geistige gebe, sowol für Gegenstände der

Natur, die nicht im unmittelbaren Gesichtskreis des Kindes liegen,
als für geschichtliche Stoffe, als endlich auch auf dem sittlichen
Gebiet, die nun ebenfalls analog zu verwerthen sind.

Soll aber nun die Anschauung zur vollen Klarheit gelangen,
so muss sie mehreren Anforderungen entsprechen, welche die
Psychologie an sie stellt.

Diese Forderungen werden von Just dahin bestimmt, dass
die Anschauung ihren Stoff in seine Theile zerlegen und jeden
einzelnen Theil für sich auffassen muss, ferner dass sie richtig
oder genau sei, d. h. kein wesentliches Merkmal ignorire oder
verkenne ; dass sie bestimmt sei, d. h. in ihrem Neuen durch
Beziehung auf schon Bekanntes zur Klarheit erhoben werde; dass
sie umfassend, d. h. dem ganzen Umfang unserer Wahrnehmungskräfte

zugänglich gemacht worden sei, und endlich dass sie nicht
isolirt bleibe, sondern sich mit der Welt, in welcher der Zögling
sich bewegt, zusammenschmelze. Dass dies die Forderungen seien,
die Pestalozzi erkannt, ja entdeckt hat, wird von Just sehr hübsch
z. Th. im Anschluss an Pestalozzis eigene Worte nachgewiesen
und wer den vierten Brief von »Wie Gertrud ihre Kinder lehrt«
mit Nachdenken gelesen, wird sich auch hier überall auf heimischem

Boden fühlen.

Wie wird nun die Anschauung zum Wissen erhoben?



— 22 —

Ganz einfach dadurch, dass die so gewonnene klare
Einzelanschauung in verschiedenen wandelbaren Zuständen vor Augen
gestellt, mit Gegenständen zusammengebracht wird, deren Wesen
das nämliche ist — um das Wesentliche vom Unwesentlichen zu
scheiden und dadurch die Anschauung zum Begriff zu erheben —,
dass dann die so gewonnenen Begriffe mit dem ganzen Kreise
unseres übrigen Wissens in Verbindung gesetzt und die wesentlich
zusammengehörigen Dinge im Geiste in eben den Zusammenhang
gebracht werden, in dem sie sich in der Natur wirklich befinden.

Aus einem solchen Verfahren, das mit der natürlichen
gesetzmässigen Geistesentwicklung Schritt hält, erzeugt sich einerseits

eine ruhige Hingabe an die Gegenstände der Wissens, anderseits

ist ein unter solchen Umständen erzeugtes Wissen keine
todte Masse, sondern freie lebendige Kraft, die nicht ruhen kann,
die weiter strebt nach Bethätigung, nach Wirken ; und so begreift
es sich auch, dass Pestalozzi mit dem Wissen das Können in
engste Beziehung setzt. » Denken und Handeln, Wissen und
Können sollen wie Bach und Quelle in ein solches Verhältniss
zu einander treten, dass aus dem erstem das andere
notwendigerweise hervorgeht, und dass durch das Aufhören des einen
das andere auch aufhören muss. Das Wissen soll zum Können
fortschreiten, die Kenntnisse sollen sich verwandeln in Fertigkeiten

; aber umgekehrt soll es auch kein Können geben, das blos
auf Routine beruht, es sollen keine Fertigkeiten blos mechanisch
gepflegt werden, ohne vorausgegangene klare Einsicht und
verständiges Vorstellen.«

Die psychologische Methode hat nun aber nicht blos die
Theorie aufzustellen für die richtige Darbietung des Unterrichtsstoffes,

sondern auch die Grundsätze für die Auswahl und
Anordnung desselben anzugeben.

»Pestalozzi war sich dessen wol bewusst und er bekämpft
zunächst die Richtung des Unterrichts, welche es dem Zufall, der
blinden, spielenden Natur überlässt, was für Stoffe und in welcher
Reihenfolge sie dargeboten werden. Er vertritt mit aller Energie
die Ansicht, dass vom ersten Anfangspunkte der Entwicklung des

kindlichen Geistes an die Führung unseres Geschlechts der Natur
aus den Händen gerissen und in die Hand der bessern Kraft
gelegt werden müsse, welche uns die Erfahrung von Jahrtausenden
über das Wesen der ewigen Gesetze des Geistes abstrahiren gelehrt
hat. Er ist der Ueberzeugung, dass es in den Eindrücken, welche
im Kinde durch den Unterricht hervorgerufen werdon müssen, und



— 23 —

folglich auch in den Stoffen, welche die Erziehung zu verwerthen
hat, eine Reihenfolge giebt, deren Anfang und Fortschritt dem

Anfange und Fortschritte der zu entwickelnden Kräfte des Kindes

genau Schritt hält und er sieht es als seine Hauptaufgabe an,
diese Reihenfolge in der ganzen Umfassung der menschlichen
Erkenntnisse und vorzüglich in den Fundamentalpunkten zu
erforschen, und so für den Unterricht das, was die Natur
zerstreut, in grosser Entfernung und in verwirrten Verhältnissen uns
vorlegt, in einen engern Kreis und in geordneter Aufeinanderfolge
zusammenzustellen. Er betrachtet diese Stufenfolge der Erziehungsstoffe

auch nicht blos als ein Entwicklungsmittel der Verstaudeskräfte,

sondern sie ist ihm ebensosehr ein Mittel zur Entwicklung
moralischer Gefühle, von deren Entfaltung er Anerkennung und
Verehrung des sittlichen Gesetzes erwartet, und der höchste Zweck
ihres Daseins ist ihm der, dass die Vernunft des Kindes vor den

Verirrungen der Selbstsucht bewahrt bleibe und dass die sinnlichen
Eindrücke der bessern Ueberlegung und die Begehrungen dem

berechtigten Willen untergeordnet werden.«
Just sucht nun zu zeigen, dass Pestalozzi diese richtigen

Grundgedanken nicht in entsprechender Weise verwirklicht hat.
indem er einerseits zu sehr die sinnliche Natur des Kindes zum
Massstab für die Entwicklung der Reihenfolge gemacht — womit
nicht nur wir, sondern die ganze Pädagogik seit Pestalozzi
einverstanden ist —. anderseits indem er als Massstab für diese

Entwicklungsreihen nicht die psychologische Natur des Kindes,
sondern die Entwicklung und den Inhalt der einzelnen Wissensgebiete

nahm, so dass ihm statt psj'cliologischer Reihen logische
oder systematische entstanden. Darin besteht nach Just Pestalozzis

Abweichung von seinem eigentlichen Grundgedanken, die
den » Pestalozzianismus « ohne nachhaltige Früchte für die

Erziehungsreform hat im Sande verlaufen lassen.
Die dritte Aufgabe der psychologischen Methode ist, unter

den Unterrichtsstoffen und den Fächern, welche sie enthalten,
den rechten Zusammenhang herzustellen, damit nicht etwa das

letzte Resultat des Unterrichts statt eines kunstvollen Baues eine

wüste Stoffansammlung darstelle.
Pestalozzi suchte daher statt der bisherigen Unterrichtsfächer

tiefer liegende Elemente aller geistigen Bildung auf und

glaubte sie in Wort, Zahl und Form — der bekannten Pestalozzi-
scheu Trilogie — gefunden zu haben. Aber auch hier beschränken
sich seine Entdeckungen von bleibendem Werth nur auf Lichtblicke



— 24 —

in einzelnen Punkten, die Pestalozzi'scho Trilogie selbst ist völlig
aufgegeben und Herbart und Ziller — so urtlieilt Just — haben
hier eigentlich erst verwirklicht, wonach Pestalozzi tastete.

In einem Schlussabschnitt macht dann der Verfasser auf
einige noch nicht allgemein gewürdigte methodische
Grundgedanken Pestalozzis bezüglich des Unterrichts im Rechnen,
Zeichnen und Religion aufmerksam.

2) Gliiplii, Pestalozzi's Schulmeisterideal in Lienhard und Gertrud.
Von einem Mitglied der Kommission für das Pestalozzistübchen.
In BühlmannS Praxis der schweizerischen Volks- und Mittelschule.

II. Band, Heft 1.

Pestalozzi hat in den letzten beiden Theilen von »Lienhard
und Gertrud« eine Reihe neuer Persönlichkeiten auftreten lassen
und in den Vordergrund gestellt. Die merkwürdigste ist Glüphi,
Pestalozzis Schulmeisterideal, ein abgedankter blessirter Lieutenant.

Die Arbeit in der » Praxis « bespricht zunächst das Ver-
hältniss der spätem Theile von Lienhard und Gertrud zu den

frühern (s. vorangehendes Heft), gibt alsdann auf die Frage : Was
ist Glüphi eine Charakteristik desselben nach den Zügen, die
Pestalozzi in sein Werk verwoben hat, charakterisirt weiterhin
die Grundzüge von GlüphiS Schulhaltung und kehrt endlich zu
der Frage : Wer ist Glüphi zurück, um die eigentliche Bedeutung
dieser Persönlichkeit in der Oekonomie von Pestalozzis Lienhard
und Gertrud klar zu legen.

Es kann nicht unsere Absicht sein, diese Arbeit hier Schritt
für Schritt zu excerpiren. Ihr Hauptinteresse fällt auf den

dritten und vierten Abschnitt. Denn die Schulmethode, die Glüphi
praktizirt, repräsentirt offenbar den Stand der praktisch-pädagogischen

Ideen Pestalozzis fünfzehn Jahre, bevor er selbst auf dem
Schlosse von Burgdorf Hand an ihre Verwirklichung legte, und
die Entstehung der Figur GlüphiS kann nicht nur Aufschlüsse
über Pestalozzis litterarisches Schaffen geben, sondern dürfte auch
den Schlüssel zur Lösung des psychologischen Problems darbieten,
das uns in Pestalozzis eigener persönlicher Entwicklung während
den beiden letzten Jahrzehnde des 18. Jahrhunderts entgegentritt.
Bezüglich des ersten Punktes geben wir einen Auszug des

Wesentlichen die Besprechung von GlüphiS Persönlichkeit dagegen
vollständig mit der dringenden Bitte um allseitige Prüfung der am
Schluss aufgestellten Hypothese, damit womöglich über die ihr zu
Grunde liegende, ebenso interessante als schwierige Frage die



— 25 —

möglichste Klarheit gewonnen werden kann, ehe der dritte und
vierte Theil von Lienhard und Gertrud, der bis Ostern 1884 als
Fortsetzung unserer Jubiläumsausgabe erscheinen soll, diese

psychologische Erörterung abschliessend besprechen wird.
»Der Schule Glüphi's ist durch die Beziehung auf's Leben

Gang und Ziel vorgeschrieben. Sie erzieht und unterrichtet nicht
in's allgemeine hinaus, sondern um die Kinder für das Leben,
für ihre zukünftigen Lebensverhältnisse tüchtig zu machen. Darum
muss » ernste und strenge Berufsbildung allem Wortunterricht
vorangehen« und mit der Berufsbildung verbindet sich genau die

»Erziehung zu den Sitten«, d. h. nicht zur Sittlichkeit, sondern

zur Einfügung in die thatsächlichen Verhältnisse des Volkslebens.
Aber der theoretische Unterricht hat doch in dieser Schule auch
seine Stelle, und so wenig ausführlich die Unterrichtsmethode
Glüphi's im einzelnen beschrieben wird, so treten hier doch schon
in den Umrissen die spätem methodischen Grundanschauungen
Pestalozzi's hervor.«

1. Glüphi legt den Kindern, die buchstabiren lernen sollen,
nur wenige Buchstaben auf einen Tag vor: sie sollen erst weniges

ganz und gründlich lernen, um das weitere sicher daran anzu-
schliessen.

2. Er lässt sich angelegen sein, sie so in die Schreibbänke
zu vertheilen, »damit ihm nie keine Hand entgehe und keines
ihm auch nur einen Zug machen könne, den er nicht sehe ; »

der Unterricht soll nicht zu anderem fortschreiten, bis das frühere
Pensum zur Vollkommenheit gebracht worden ist.

3. Er gibt schon am ersten Tag den Kindern Schönschriften,
die er vor ihren Augen macht, nach Hause, um ihr Interesse und
ihre Nacheiferung zu erwecken: man soll sich nicht scheuen, den
Kindern gleich von Anfang ein Ideal hinzustellen, auch wenn sie
dieses noch lange nicht in allen Einzelheiten zu erfassen und
nachzuahmen vermögen.

4. Uebung der Sinne und Rechnen sind die Grundlagen des

Elementarunterrichts.
4. Der Werth des Unterrichts beruht auf der Erzeugung

von Klarheit, und darum hat besonders die Uebung der Sinne
und der Rechenunterricht hohe Bedeutung.

6. »Er machte sie das ganze Einmaleins mehr studiren als
auswendig lernen : « das Rechnen kommt dieser Bedeutung nur
nach, wenn es als Denkübung betrieben wird.



- 26 —

7. Aller Unterricht muss zunächst elementarisiren : aber
auf das Elementarisiren muss die mannigfachste Uebung im
Kombiniren folgen, um das Gelernte zum freien Geistesbesitz der
Kinder zu machen.

Indem Pestalozzi Glüphi derart methodisiren lässt, kommt
er schon 1785 dazu, den Elementarunterricht als etwas Leichtes
hinzustellen, wozu jeder schlichte Mann fähig sei, wie er später
1801 in »Wie Gertrud ihre Kinder lehrt « denselben glaubte
jeder schlichten Mutter unter gehöriger Anleitung zutrauen zu
dürfen.

»Nicht minder liegen die Grundsätze der Disziplin, die Glüphi
in seiner Schule handhabt, gänzlich in der Richtung, die Pestalozzis

spätem Anschauungen entspricht.
1. Strenge Handhabung der Ordnung in allein Aeusserliclien

ist die Grundlage der Gewöhnung an innere Ordnung und zum

Lebensglück ; daher hat die Schule die allseitige Angewöhnung
zu dieser Ordnung als Hauptaufgabe neben der theoretischen
Uebung der Geisteskräfte, und nichts soll dem Lehrer hier zu
viel sein.

2. Die Liebe wirkt auf die Kinder nur hinter und neben
der Furcht wohlthätig.

8. Er mahnt zuerst mit den Augen, dann erst mit dem

Maul ; aber das stärkste, was der Lieutenant sagte, wenn sie

fehlten, war: »Du bist ein schlechter Kerl«, oder: »aus dir gibt's
nichts« — er ist sparsam mit seinen Strafmitteln.

4. Er ist aber auch gerecht, und wenn die Eltern an der
Unordentlichkeit der Kinder mitschuldig sind, lässt er die Kinder
den Fehler nicht allein entgelten.

5. Für Versehen, die nicht aus böser Gesinnung entsprungen
sind, wendet er Strafmittel an, die für die Kinder zugleich die

Uebung im Bessermachen darbieten.
6. Bei Vergehungen sucht er namentlich auf das Ehrgefühl

zu wirken und spiegelt ihnen die Grösse ihres Fehlers in seinem

persönlichen Verhältnisse zu ihnen ab.
7. Körperliche Strafen sind selten und werden für

Gesinnungsfehler reservirt.
8. Glüphi hält mit den positiven Erweisen des Wohlwollens

und der Liebe zurück.
»Bei dem Standpunkt, den Glüphi für die Erfassung der

Schulaufgabe einnimmt und den wir eingangs gezeichnet haben,
ist es klar, dass Unterricht und Disziplin nicht zwei isolirt zu



— 27 -
knltivirende Gebiete sein dürfen, sondern dass seine Schule den

ganzen Menschen einheitlich behandeln will. Die Erziehung der
tüchtigen Persönlichkeit, die sittliche Idee der Erziehung tritt
damit in den Mittelpunkt und alles, was die Schule darbietet, ist
ein Hilfsmittel für den Gesinnungsunterricht.«

*
* •*

» Wer ist Glüphi
»Es ist kein Zweifel möglich, dass Pestalozzi in Glüphi sich

selbst idealisirt hat. Gelegentlich lässt er das offen durchblicken,
so in jener Stelle, wo er von der Leichtigkeit redet, dass der
einfachste Mann Glüphi's Schule nachahmen könne, und dann auf
den Mann zu reden kommt, der solchen Unterricht zu ertheilen
fähig gewesen, ohne selbst rechnen zu können, d. h. auf seine

eigenen Erfahrungen im Neuhof, oder wenn er am Schluss des

Buches zu der Aussage des Lieutenants : »ich verstehe von allem
Bauernwesen im Detail gar nichts« die Anmerkung unter dem
Text folgen lässt: »das ist bestimmt der Fall des Verfassers.«
Zum Ueberfluss mag auch die Mahnung, die Glüphi von seinem
sterbenden Vater erhielt, mit den Worten verglichen werden, mit
denen nach Pestalozzi's Darstellung im Schwanengesang sein
sterbender Freund Menalk ihn selbst vor dem blinden Vertrauen
auf die Menschen warnt (Seyffarth, Bd. XIV. S. 200 ; Mann,
Bd. IV. S. 311).

»Aber ebenso unzweifelhaft ist, dass bis in die spätem Theile
des Buchs, und vor Glüphi's Auftreten ausschliesslich, der Pfarrei-
Ernst eine Personifikation Pestalozzi's ist. Brauchte es dafür
eines besondern Beweises, so würde ihn gerade der dritte Theil
von »Lienhard und Gertrud« erbringen, in jenen Stellen, wo der
Pfarrer charakterisirt wird ; so in Kap. 62 (trotz einiger dichterischer

Abbiegungen), in den Reminiszenzen (ebendaselbst in der
zweiten Auflage) aus seiner eigenen Jugend, die er in die
Jugendgeschichte des Pfarrers hineinträgt, in dem Vorwurf (Kap. 67),
den der Lieutenant dem Pfarrer entgegenhält, »er sei nicht im
Stande, etwas Rechtes aus den Leuten zu machen, er verderbe
sie nur mit seiner Güte « — ein Ausspruch, den Fellenberg
geradezu als Urtheil Pestalozzi's über sich selbst anführte.

»Diese Zweiheit der Selbstpersonifikation, diese künstlerische
Selbstentzweiung gemahnt unwillkürlich an Niederer's Wort, dass
»Pestalozzi mehr noch Mensch als Mann war und dass er den

Typus beider Geschlechter in unverkennbaren Zügen in sich
vereinigte«.



28 —

»Und das, dass er dem das Gute träumenden, aber durch
seine Verhältnisse zur praktischen Durchführung des Guten nicht
genügend befähigten, die Welt nicht kennenden Pestalozzi, den

reformatorisch durchgreifenden und zu diesem Durchgreifen
befähigten Pestalozzi entgegenstellen will, ist die Ursache, warum
plötzlich neben dem Pfarrer Glüphi als der Höhere auftaucht.
Pestalozzi stellt beide mit den Worten einander gegenüber: »So

redete der Mann (Glüphi), dessen Stärke darin bestund, dass er
die Welt kannte, mit dem Priester, dessen Schwäche darin bestund,
dass er sie nicht kannte.«

»In den beiden ersten Theilen von »Lienhard und Gertrud«,
die wesentlich Vorhandenes und auf dem Boden der Gegenwart
Mögliches schildern, genügte die Eine Persönlichkeit des Pfarrers,
um Pestalozzis Ideen zu repräsentiren, um so eher, als für
allfällig weitergehende Reformpläne Arner's Figur sich als
Hilfsperson darbot ; sobald Pestalozzi mit dem dritten Theil daran

ging, in grossem Stil die für die Zukunft berechnete soziale Reformarbeit

zu schildern, reichten weder Pfarrer noch Arner, noch beide

zusammen, mehr aus ; dem Junker blieb neben der formalen
Oberleitung die Hebung der sozialen Lebensverhältnisse ; der Pfarrer
konnte auch nicht den Pfarrerrock plötzlich abstreifen und sich
der Schulmeisterarbeit widmen ; da ward eine neue Hauptperson
nöthig, die Pestalozzi um so mehr aus seiner eignen Persönlichkeit

herausschneiden musste, als dieselbe von selbst zum Hauptträger

der Reformarbeit ward welche nach Pestalozzis Einsicht
weder von oben noch von der Seite, sondern von innen heraus
das Volksleben zu ergreifen und umzugestalten hatte, wenn sie
dauernden Bestand haben sollte. Das ist der Mann, der mitten
in's Volksleben sich hineingestellt und das Volk kennt und zu
behandeln weiss, wie kein Pfarrer und kein Junker, das ist Glüphi,
in Wahrheit Pestalozzis idealer »Lieutenant«, d. h. Stellvertreter.

»Der Name ist sonderbar. Pestalozzi hat ihn auch nicht
unverändert beibehalten. Schon in der Umarbeitung von 1790 — 92,
und dann wieder in der Ausgabe letzter Hand, nennt er ihn
»Glülphi«. Offenbar ist es ein künstlicher Name. Eine Hypothese
sei auch hierüber gestattet.

»Im Jahr 1773 gab Albrecht von Haller seinen Roman

»Alfred, König der Angelsachsen«, heraus, in dem er das Ideal
eines Gesetzgebers in konstitutionellen Monarchien zeichnet.
Bekanntlich hat Alfred zeitweise vor den Dänen sich versteckt halten
müssen, und Haller erzählt, dass er, um nicht entdeckt zu werden,



— 29 —

in seiner Verkleidung von seinen Genossen » Wulf « genannt
worden sei.

»Pestalozzi, der (wohl zu Anfang der Achziger Jahre) in den

Illuminatenorden eintrat, wählte — wie ein im Pestalozzistübchen
befindlicher Brief beweist — als Geheimnamen »Alfred« ; ich
denke, man wird kaum irren, wenn man dies auf jenen Alfred
den Grossen, wie ihn Haller geschildert, zurückführt und darin
die Beziehung auf Pestalozzi's eigene Menschenveredlungsträume
ausgedrückt findet ; und dass er durchgreifende ideale Reformen
eben damals viel weniger von der heimischen Republik, als von
aufgeklärten, monarchischen Grossstaaten erwartete und darum sich
auf's angelegentlichste bemühte, von Joseph II., später von Leopold

II. zu einem praktischen Experiment in Verwirklichung seiner
Ideale nach Wien berufen zu werden, zeigt der in Dittos'
» Pädagogium « veröffentlichte Briefwechsel Pestalozzi's mit Zinzendorf.

»Wenn man nun in Betracht zieht, dass der Lieutenant nicht
blos, und nur provisorisch, Schulmeister, sondern der eigentliche
Schöpfer von Arner's Gesetzgebung ist, so geht ja Pestalozzis
Ziel in jener Zeit dahin, für den Pürsten der Aufklärung das zu
werden, was Glüphi für Arner ist und beim Abschluss des Buchs
für das ganze Land des Herzogs werden soll. Und dass er da

zu weit gegangen sei, wenn man (mit Rücksicht darauf, dass

Pestalozzi »Alfred« ist), den Pseudonym Alfred's: »Wulf«, zur
Erklärung des Namens »Glüphi« oder »Glülphi« beizieht, möchte
ich wenigstens, angesichts anderer Namenumbildungen bei Pestalozzi,

nicht behaupten. «

3) Dr. A. Vogel, die Pädagogik Joh. H. Pestalozzi's in wort¬
getreuen Auszügen aus seinen Werken.

Das Büchlein ist bereits im Jahrgang 1882, Nr. 4 und 5,
rezensirt.

4) 0. Hunzïker, Pestalozzi auf dem Neuhofe. In P. Mann, deutsche
Blätter für Erziehung und Unterricht, Jahrgang 1882,
Nr. 17 — 21 (auch als Feuilleton der N.Z.Z. im Januar 1882).

Die Arbeit schildert Pestalozzi's Lebenskampf und Leidenszeit

von 1770 —1798; zunächst seine landwirthschaftlichen und
Armenerziehungsversuche bis 1780; dann nach anfänglich
glänzenden Erfolgen den unproduktiven Ausgang seiner litterarischen
Betliätigung ; das Scheitern aller seiner Versuche in den Achziger
und Neunzigerjahren, wieder zu einer praktischen Thätigkeit im
In- oder Auslande zu gelangen ; die Unglücksfälle seines Familien-



— 30 —

lebens in eben dieser Zeit ; und berührt schliesslich noch die nach
seiner plötzlichen Erhebung1 zu europäischem Ruhme und dem
traurigen Ausgang seiner Anstalten erfolgte Rückkehr auf den
Neuhof im Jahre 1825 und die dankbare Anerkennung der Nachwelt.

Durch die Schule des Leidens ist Pestalozzi auf dem Neuhof
der Pestalozzi geworden, zu dem die Welt noch jetzt mit Ehrfurcht
und Dankbarkeit aufschaut. Er sah an sich erfüllt, was er als
die Lösung seines Lebensräthsels hinstellt : » Man hat mir in
meinen Knabenschuhen schon gepredigt, es sei eine heilige Sache

um das von unten auf dienen. Aber ich habe jetzt erfahren, um
Wunder zu leisten, muss man mit grauen Haaren von unten auf
dienen. «

Familicnbricfe Pestalozzis.

Wir setzen hiemit die Veröffentlichung der Briefe fort, die
Pestalozzi und seine Frau an Pestalozzis in Leipzig verheirathete
Schwester Barbara, verehlichte Frau Grosse geschrieben und die
dem Pestalozzistübchen von dem Enkel der Frau Grosse, Herrn
Oberlandesgerichtsrath Grosse, und seiner Schwester in Dresden
geschenkt worden sind (vrgl. Jahrgang III, Nr. 1).

Der bereits veröffentlichte erste Brief datirte vom April 1777,
der nun unmittelbar darauf folgende zweite, ganz von Frau Pestalozzi

geschriebene aus Pestalozzis und des Institutes von Herten
Glanzzeit, aus den Jahren 1809/10.

II.
Ihr liebsten! Mutter, Kinder, Nichte und Neffen! nur ein

Wort, herzlichen Dank um eure Briefe, die du liebste Schwester
mir gesandt, und um den der Liebe Vetter Carl uns gesandt, durch
die liebenswürdige famille — Ich möchte gern eüch weitläufig
schreiben wenn die Zeit es erlaubte — ohngeachtet sie nichts
gesehen, weil alles am abreissen ware, so hat mir diesser Besuch
so wolgethann, dann noch niemand ist gekommen, der so nahe
eüch ware — Liebste Schwester! verfolge weitter den gedanken,
in die Schweiz und namentlich zu uns zu kommen, wir wollen
gewis vernügte Tage zusammen haben, wen auch hier wir in eine
bessere Welt scheiden müssten, so würde doch der Tod uns leichter
werden, wenn wir einander noch genossen häten — Lottchen die
Liebe wäre ja bey dir, ich rede aber da nur von mir, dann du
wirst mir den Vorrang Jahre halber doch nicht streitig machen


	Die Pestalozzilitteratur  des Jahres 1882

