
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 2 (1881)

Heft: 4-5

Artikel: Pestalozzis Lienhard und Gertrud als Dichtung betrachtet

Autor: Götzinger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917710

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917710
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 71 —

aufgefallenen Beobachtungen werden vor jeder weitern Mittheilung
nebst all ihren Belegen Ihrer Einsicht offen stehen. In Erwartung
einer baldigen Antwort, nach der ich nieine Massnahmen richten
könne, habe ich die Ehre, mich Ihnen bestens zu empfehlen.

Pestalozzis Lienhard und Gertrud als Dichtung betrachtet.1)

Von Dr. Götzinger in St. Gallen.

Man kann in der reichen Literatur über Pestalozzi
vornehmlich drei zeitlich auf einander folgende Gruppen unterscheiden.
Die erste betrifft Schriften, die von seinen Freunden und Gegnern
für und wider seine Methode, sehr zahlreich und meist im ersten
Dezennium das Jahrhunderts erschienen sind ; Fichte's Reden an
die deutsche Nation gehören im weitern Sinne dazu. Eine zweite
Gruppe, panegyrischer Natur, erscheint in den 40er Jahren, bei
Anlass der Feier seines hundertjährigen Geburtstages im Jahr 1846 ;
dazu zählt u. A. das Werk von Raget Christoffel: »Pestatozzis
Leben und Ansichten«, Zürich 1846. Eine unbefangene, auf
sorgfältigen Forschungen beruhende historische Literatur über Pestalozzi,
welche die Erscheinung des grossen Mannes im Zusammenhang mit
seinen persönlichen Verhältnissen und den Verhältnissen seiner
Zeit bringt, datirt erst aus neuerer Zeit. Dahin gehört vornehmlich
das schöne, aus Neujahrsstücken der Winterthurer Hülfsgesellschaft
hervorgegangene Buch von Morf: »Zur Biographie Pestalozzis«;
dann zwei neue Ausgaben seiner Werke, worunter die von Seyffahrt
freilich viel zu wünschen übrig lässt, weiter was sich in neuester
Zeit an die Gründung des Pestalozzistübchens in Zürich anschliesst
und manches andere.

Durch einige Schriften der letztern Art angeregt, habe ich
seit langer Zeit wieder einmal Lienhard und Gertrud gelesen, und
wie ich darauf in dem mir zugänglichen Material der Entstehung
und Bedeutung dieser Schrift hinsichtlich ihres literarischen
Charakters nachging, fand ich so geringe Aufklärung, dass es

der Mühe zu lohnen schien, dieser Seite des bekannten Werkes
einige selbständige Aufmerksamkeit zu widmen.

Es ist bekannt, wie Pestalozzi erst, nachdem sowohl sein

landwirtschaftliches Unternehmen als seine Armenschule auf dem

Neuhofe gescheitert waren und er den bittern Kelch tiefer
Verarmung in vollen Zügen zu kosten bekommen hatte, wie er in

') Aus »Deutsche Blätter für Erziehung und Unterricht«.



— 72 —

diesem Zustande zuerst zur Feder griff. Seine erste Arbeit waren
die »Abendstunden eines Einsiedlers«, ohne seinen Namen im
Maihefte 1780 von »Iselins Ephemeriden der Menschheit« veröffentlicht.

Wir stehen also mit der Schrift am Ausgange der 70er
Jahre des 18. Jahrhunderts, der Periode des gewaltsamen Ueber-

gangs der altern Denkart in eine neue Zeit, des Sturmes und
Dranges, des Auftretens von Rousseau, Herder und Götlie, des

Rufes nach Natur, nach dem Walten des freien Genius. Der
Mensch fühlt sich wieder als Mensch, er verlangt vom Leben die
verlorene Würde, das verlorene Glück, die verlorene Seligkeit
zurück. Die Schuld des Verlorengehens der Menschlichkeit wälzt
die Zeit auf die unmittelbar vorhergehenden Jahrhunderte und
Geschlechter, auf ihre Kultur, ihre Gesetze und Regeln ; mit Ueber-
springung der historischen Vergangenheit geht man zurück in die

Uranfänge der Menschheit, die hinter dem Elend der Gegenwart
liegen; das ist das eine Gesicht der Zeit, und mit dem andern
Gesichte schaut man in die Zukunft und erhofft und fordert von
ihr, was der Gegenwart mangelt. Das gibt dem Geist dieser Zeit
etwas Unhistorisches, denn die Urzeit, die man wiederherzustellen
trachtet, ist ein Traum, wie die Zukunft, die man erhofft. Die
Helden dieser Bewegung wirken ähnlich wie die Propheten.

So ein Prophet ist auch Pestalozzi. Die Wirkung, die
Rousseau auf ihn ausgeübt hat, ist bekannt. Von Beziehungen
Pestalozzis zu den Trägern der deutschen Literatur verlautet
dagegen wenig. In Göthe's Werken scheint sein Name nicht
vorzukommen ; ebensowenig bei Schiller. Einzig Herder hat Pestalozzi
seine Tlieilnahme entgegengebracht. Pestalozzi hat nach seiner
Aussage 30 Jahre lang kein einziges Buch gelesen, und die
persönliche Bekanntschaft, die er 1792 bei Gelegenheit oiner
Reise zu seiner Schwester nach Leipzig mit Klopstock, Göthe,
Wieland, Herder und Jakobi gemacht haben soll, kann kaum
etwas anderes bedeuten, als dass er sich damals mit den Schriften
dieser Männer vertraut gemacht hätte.1)

Und doch so ganz theilnahmlos kann Pestalozzi an der
literarischen Bewegung Deutschlands, die sich in den 70er Jahren
abspielte, nicht vorübergegangen sein. Die »Abendstunden eines

Einsiedlers« geben dafür Zeugniss. Darnach zu forschen, was der
Mensch sei, mit diesem Gedanken beginnt die Schrift, ist höchstes
Ziel und Bestimmung der Menschheit. Die ganze Menschheit ist

') Diese Reise scheint bloss durch Blochmann's Aussage gestutzt zu werden.



— 73 —

in ihrem Wesen sich gleich, muss also gleich ausgebildet werden.
Die Bildung fängt mit dem Nahen an und dehnt sich erst
allmählich aus. Bildung zur Pamilientugend muss der Bildung zur
Bürgertugend vorausgehen. Aber näher als Vater und Mutter ist
der Mensch Gott. Glaube an Gott ist vertrauender Kindersinn der
Menschheit gegen den Vatersinn der Gottheit. Glaube an Gott
heiligt und befestigt das Band zwischen Eltern und Kindern,
zwischen Unterthanen und Fürsten. Die Sünde ist die Folge des

Unglaubens, Abweichen von Gott.
»0 Fürst in deiner Höhe! 0 Göthe in deiner Kraft! Ist

das nicht deine Pflicht, o Göthe, da deine Bahn nicht ganz
Natur ist? Schonung der Schwachheit, Vatersinn, Vaterzweck,
Vateropfer im Gebrauch seiner Kraft, das ist reine Höhe der
Menschheit. 0 Göthe in deiner Hohheit, ich sehe hinauf von
meiner Tiefe, erzittere, schweige und seufze. Deine Kraft ist gleich
dem Drange grosser Fürsten, die dem Keichsglanz Millionen Volkssegen

opfern. Eeiner Segen der Menschheit, du bist Kraft und
Folge des Glaubens.«

Dieser schmerzliche Ruf Pestalozzis an Göthe kann sich nur
auf dessen Werther beziehen, der sechs Jahre vor den »Abendstunden

des Einsiedlers« erschienen war. Die Stelle zeugt dafür,
dass sich Pestalozzi von dem grossen Herzensbändiger gewaltig
ergriffen fühlte; war ja auch Göthes Kraft und Ziel dasselbe wie
er es suchte, die Natur der Menschen zu erkunden.

Es liegt nicht in meinem Plane, auf die schwierige Frage
über den Grund und den Grad der positiveren Lebensanschauung
Pestalozzis gegenüber der freieren und negativeren Göthes und
seiner Genossen einzugehen ; was uns hier beschäftigt, ist die
Thatsache, dass Pestalozzi nicht bloss von Göthe wusste, sondern
sich von ihm tief ergriffen fühlte und dass er überhaupt der

merkwürdigen Literatur seiner Tage nicht theilnahmlos gegenüberstand.

Uebrigens steht auch das erste Wanderers Nachtlied von
Göthe in »Lienhard und Gertrud«, mit der Melodie von Göthe's
Freund Kayser; entstanden im Jahr 1776, war es ohne Zweifel
durch Lavaters Vermittlung mit der Melodie zuerst in Pfenningers
christlichem Magazin vom Jahre 1780 gedruckt worden.

Es soll nun natürlich nicht gesagt sein, dass »Lienhard und
Gertrud« irgend einem deutschen Literaturwerke nachgemacht sei;
Pestalozzi erzählt selbst, er sei durch Marmontels Contes moraux
zur Nachahmung angeregt worden; dieselben habe er, von einer
Reise heimgekehrt, auf dem Tische liegen gefunden ; »ich nahm



— 74 —

sie sogleich mit der bestimmten Frage, ob es vielleicht möglich
sei, dass ich auch so etwas machen könne, in die Hand, und
nachdem ich ein Paar dieser Erzählungen gelesen und wieder
gelesen, schien es mir doch, das sollte nicht ganz unmöglich sein.
Ich versuchte fünf oder sechs dergleichen kleine Erzählungen, von
denen ich nichts mehr weiss, als dass mich keine von ihnen
ansprach ; die letzte war »Lienhard und Gertrud«, deren Geschichte

mir, ich weiss nicht wie, aus der Feder floss und sich von selbst
entfaltete, ohne dass ich den geringsten Plan davon im Kopfe
hatte, oder auch nur einem solchen nachdachte. Das Buch stand
in wenigen Wochen da, ohne dass ich eigentlich nur wusste, wie
ich dazu gekommen. Ich fühlte seinen Werth, aber doch nur wie
ein Mensch, der im Schlafe den Werth eines Glückes fühlt, von
dem er eben träumt. Ich wusste kaum, dass ich wachte ; doch

fing ein erneuter Funke von Hoffnung an, sich in mir zu regen,
dass es möglich sein möchte, meine ökonomische Lage auf dieser
Bahn zu bessern und den Meinigen erträglicher zu machen.«

Abgesehen von der äussern ökonomischen Veranlassung der
Schrift, könnte man den Charakter der Sturm- uud Drang-
Schriftstellerei nicht besser cliarakterisiren, als es hier Pestalozzi
aus seiner eigenen Lebenserfahrung heraus für sein Buch gethan
hat. Gerade das Schaffen ohne Plan, das aus der Feder Fliessen,
der Schriftsteller weiss nicht wie, die schnelle Konzeption im
Halbtraum, ist den Werken Göthes und Herders aus dieser Periode
gerade so eigen, wie »Lienhard und Gertrud«. Man hatte der
bewusst künstlerischen Thätigkeit auf dem Gebiete der Dichtung,
der Theorie und der Lehre, den Werth überhaupt abgesprochen;
sie hatten ja lange genug geherrscht und nichts Bleibendes,
Vollendetes hervorgebracht; so sollte denn der Augenblick, das

volle Herz, das Genie, der Drang in die Bahn treten und leisten,
was jene nicht geleistet. Diese leisteten das Ihrige, aber freilich
bloss das Ihrige, bloss was das Genie ohne Kunst zu leisten

vermag, reich an Leben, an Bewegung, an Empfindung, an
Darstellung, aber ohne Rücksicht auf den Styl, auf das Kunstgesetz.

Diese Elemente finden sich auch in »Lienhard und Gertrud«,
und zwar nicht in Nachfolge der Contes moraux des Marmontel,
denn diese sind breite, schulmässig und glatt stilisirte, mit vollem
Plane hergestellte Novellen. Durch sie hat sich Pestalozzi bloss
überhaupt zur Abfassung einer erzählenden Schrift hinreissen lassen ;

der Geist und Ton, der aus »Lienhard und Gertrud« spricht, ist
der Geist Göthes, Jung Stillings, Herders.



— 75 —

Das Buch, von dem hier die Eede ist, ist aber nicht der

ganze spätere Roman in mehreren Bänden, sondern bloss der erste
Band. Er erschien durch Iselins Veranstaltung im Jahre 1781
zu Berlin und Leipzig und trägt den Titel »Lienhard und Gertrud.
Ein Buch für das Volk.« Eine Fortsetzung lag ursprünglich so

wenig im Plane, als ja das Buch überhaupt ohne Plan geschrieben
wurde.

Das fast ausschliessliche Objekt der Aufklärungs-Literatur
und Schriftstellern ist der Mensch; ihm allein gilt der Ruf nach

Wiederherstellung verlorener Natur. Damit hängt der schnelle

Aufgang der erzählenden und noch mehr der dramatischen Dichtung
zusammen ; die dramatische Dichtung ist ja diejenige Gattung,
die ihren Mitteln gemäss gänzlich auf das Leben der Menschen
angewiesen ist; erzählen kann man unter Umständen auch Dinge,
die einer übernatürlichen Welt angehören, das verlorene Paradies
und die Messiade können bloss Epen sein, und die poetische
Gattung, mit der die Poesie überhaupt beginnt, ist das Epos.
Erst wenn das Menschenleben ganz und voll die Theilnahme der
Menschen in Besitz genommen hat, lebt das Drama auf. Es ist
nicht zufällig, dass wir Lessing als unsern ersten Aufklärer und
unsern ersten Dramatiker ehren, die Aufklärung war es, die

Shakespeare wieder gegen Milton aufrief, Göthe und Schiller sind
die Blüthen der Aufklärungsdichtung.

Auch »Lienhard und Gertrud« steht an der Grenze dramatischer

Dichtung und berührt sich eng mit den Dramen der
70er Jahre. Im Anschlüsse an Shakespeare und an Lessings
Dramaturgie hatte man den enggeschlossenen Organismus des

französischen Dramas über Bord geworfen, Göthe löst im Götz die

Handlung in lauter einzelne Szenen oft mit wenig Zusammenhang
auf, dieselben gehen am Leser und Zuschauer wie die Bilder eines

Schattenspiels vorüber. Solcher Szenen zählt Göthes Götz 56,
»Lienhard und Gertrud« 100, durch Zusammenziehung einzelner in
spätem Auflagen 78, d. h. wenig mehr als Göthes Götz. Und
wenn man nun gar das lebendig fluthende Leben des Menschenherzens

in den Szenen Pestalozzis beobachtet, die Szenen im stillen
Hause Lienhards, in der Todeskammer von Ulis Mutter, im Hause
des Vogtes, beim Scheerer, gewiss, hier ist dramatisches Leben,
das an die grössten Dichter aller Zeiten erinnert. Man nehme die
spärlich verstreuten erzählenden Partien weg, und das Drama steht
vollendet, in seiner und seiner Zeit Art vollendet, vor uns.



— 76 —

Aber Lienhard und Gertrud gilt als eine Schrift, in der
Pestalozzi seine Ideen von der Erziehung des Menschengeschlechtes
darzustellen die Absicht hatte ; er nennt sein Buch in der Vorrede
die historische Grundlage eines Versuchs, dem Volk einige ihm
wichtige Wahrheiten auf eine Art zu sagen, die ihm in Kopf
und ans Herz gehen sollte. Ganz etwas Aehnliches war der Fall
bei den Werken derjenigen, die man im engern Sinne Dichter
nannte, bei Götz und Egmont und Faust, bei den Käubern, bei
Kabale und Liebe, bei Don Carlos; ja der lehrhafte Zug, der den
schönen Werken dieser Zeit innewohnt, ist für sie geradezu
charakteristisch und bedingte ihre Wirkung, oder umgekehrt, war
es eben die poetische, der Phantasie offene Form, welche dem

ethischen Gehalte der Zeit eine so breite und tiefe Wirkung
verschaffte. Dass auch Lienhard und Gertrud mehr als Dichtung
denn als Lehre wirkte, beklagte Pestalozzi selber; das Buch hatte,
sagt er in der Vorrede zur zweiten Auflage, als Darstellung des

Wesens der häuslichen Volksbildung fast keine Wirkung, und machte
hauptsächlich als Kornau Eindruck. Gewiss verkannte der
leidenschaftliche Volksbildnor die Bedeutung der poetischen Wirkung
seines Buches ; denn in ihr lag, wenngleich versteckt, auch die

sittliche, und es wird wohl in der Natur des Menschen begründet
sein, dass er leichter durch poetisch-künstlerische Wirkung auch

sittlich, als dass er durch sittliche Wirkung im engern Sinne
auch poetisch angeregt wird. Wirkt ja auch die Bibel im höchsten
Masse durch das veranschaulichende Bild des Göttlich-Guten, und

war es gerade auch Pestalozzi wieder im Einklang mit Herder
und Göthe, welche an sich selber den biblischen Gehalt mehr
bildlich als dogmatisch wirken Hessen.

In Pestalozzi überwog die sittliche That um vieles das

poetische Schaffen, und so ist nicht verwunderlich, wenn er dem

ersten Entwürfe seiner Dichtung immer lehrhafter werdende
Fortsetzungen anfügte. »Ich wollte«, so lauten seine Worte, »nicht-
bloss sagen : es ist so ; — ich versuchte zu zeigen : warum ist
es so? und wie kann man machen, dass es anders werde? Das
Bild ward umfassender. Die Hütte der armen Frau verschwand
im Bild der allgemach anrückenden Darstellung des Ganzen.« So

reich diese Fortsetzungen an Ideen zur Erziehung des Menschen
und der Menschheit sind, sie haben weit weniger dankbare Leser
und willige Nachahmer des Guten gefunden, als die erste, so

planlos geschriebene, erdichtete Erzählung von Lienhard und
Gertrud.



— 77 —

Ich will nun versuchen, in dem Sinne einen Gang durch
Lienhard und Gertrud zu thun, in welchem es mehr ein Werk
genialischer Einbildungskraft erscheint, als ein Lehrbild
Pestalozzischer Erziehungsmethode.

»Es wohnt in Bonnal ein Maurer. Er heisst Lienhard —-
und seine Frau Gertrud. Er hat sieben Kinder und ein gutes
Verdienst. — Aber er hat den Fehler, dass er sich im Wirths-
haus oft verführen lässt. Wann er da ansitzt, so handelt er wie
ein Unsinniger; — und es sind in unserm Dorf schlaue
abgefeimte Bursche, die darauf losgehen und daraus leben, dass sie
den Ehrlichem und Einfältigem auflauern, und ihnen bei jedem
Anlass das Geld aus der Tasche locken. Diese kannten den

guten Lienhard und verführten ihn oft beim Trunk noch zum
Spiele und raubten ihm so den Lohn seines Schweisses.«

Es scheint, als ob daraus die uralte Geschichte vom Guten
zum Bösen sich entwickeln sollte. Sie steht schon in der Schöpfungsgeschichte

und bildet die Grundidee zahlloser Spieler-, Trinker-,
Schelmen- und Mördergeschichten, in der Form von
Kalendererzählungen, Novellen, Romanen und Dramen, z. B. in Hebels
Karfunkel. Der Erzähler beabsichtigt aber nicht, diesen Helden
zu Grunde gehen zu lassen durch Trunk und Spiel, er soll gerettet
werden und wird schon in der ersten Szene gerettet. Das gäbe
aber kein Drama, keine Tragödie, der Held der Tragödie muss
seine Schuld büssen. Darum ist unser Lienhard nicht der handelnde
und leitende Mittelpunkt der Erzählung, sondern der Vogt ist es,
die Ursache von Lienhards und des ganzen Dorfes Bonnal
Versündigung; er büsst für sein Vergehen, sein Ende ist der
Erzählung Ende ; dass Lienhard glücklich und brav wird, hat kein
Ende. Auch hier ist auflallende Aehnlichkeit zwischen Lienhard
und Gertrud und Göthes Götz. Götzens Tugend, ob er gleich leiblich
stirbt, bleibt bestehen ; der, welcher der Handlung Anfang, Ent-
wickelung und Ende gibt, ist nicht der genannte Held des Dramas,
sondern sein böser Feind, Weislingen. Dieser ist es auch, der
als Spiegelbild der Zeit, der Gegenwart, des lebenden Prinzipes
Veranlassung zur Handlung gegeben hat; dem Weislingen der
lebendigen Gegenwart stellt Göthe den Götz, dem Vogt, dem bösen

Prinzipe seiner Gegenwart, dem Verderber der Ordnung, der Zucht
des Gehorsams, der Tugend stellt Pestalozzi Lienhard und Gertrud
entgegen. Abgeschwächt wird nun freilich das dramatische Leben
der Erzählung dadurch, dass der Vogt nur beiläufig gegen Lienhard,
handelt. Sein Treiben gilt weniger dem Einzelnen, als der ganzen



— 78 —

Gemeinde, die ausser durch Lienhard auch durch andere Gemeindsgenossen,

besonders den armen Uli repräsentirt ist. Daraus folgert,
dass Lienhard auch nicht derjenige sein kann, von dem der Hauptangriff

gegen den Vogt ausgeht ; diese Aufgabe fällt dem Herrn
des Dorfes, dem Vertreter des Ganzen, dem braven Gerichtsherren
Arner zu.

(Schluss folgt).

lieber die Helvetische Gesellschaft zur Gervve,

die in Pestalozzis Jugendzeit die zürcherischen »Patrioten« unter
Bodmers Leitung bildeten und der auch Pestalozzi selbst angehörte,
finden wir eine Notiz in den Verhandlungen der Helvetischen
Gesellschaft im Jahr 1820. In seiner Präsidialrede berichtet
Dr. H. R. Schinz von Zürich am 16. Mai 1820 (das Datum der
Eede ist irrig auf 1821 gesetzt):

»Ein anderer Gegenstand ist die Belebung des Nationalgeistes,

des höhern Sinnes für Vaterland und Ereyheit. Wenn
unsere Nation Kraft haben soll, so muss der Sinn für ihre
Unabhängigkeit mächtig unter uns geweckt werden ; diess kann wohl
am besten durch Erziehung und guten Schulunterricht in der
Geschichte des Vaterlandes und der Staaten überhaupt geschehen ;

so lernt der Schweizerische Jüngling die Vorzüge seines Vaterlandes

und seiner Verfassungen kennen und schätzen. Wenn aber
der Jüngling die Schule verlassen hat, so könnte durch
vaterländische Gesellschaften, welche sich in jeder Hauptstadt oder

grössern Stadt leicht einrichten liessen, dafür gesorgt werden,
dass dieser Geist unterhalten und genährt wird. Eine solche
Anstalt war der ehemalige Affenrath1) in Bern, die wenigstens junge
Leute aus den Patrizier-Geschlechtern den Geschäftsgang kennen
lehrte ; eine ähnliche, aber zweckmässigere besteht in Zürich,
eine Gesellschaft, welche sich vaterländische Gesellschaft nennt,
und sich durchaus mit vaterländischer Geschichte und überhaupt
mit vaterländischen Gegenständen beschäftigt, so dass über irgend

') -I). h. der sogenannte »äussere Stand« (eine von der Jungmannschaft
des Patriziats durchgeführte Parodie des bernischen Staatsorganismus) ; im Siegel
desselben stand ein Affe; das Wappen enthielt einen auf einem Krebs sitzenden
Affen, der sich mit der rechten Hand einen Spiegel vorhielt. Vgl. Neujahrsblatt
für die bernerische Jugend 1858: »Der ehemalige sogenannte äussere Stand der
Stadt und Republik Bern«, von Dr. B. Hidber.


	Pestalozzis Lienhard und Gertrud als Dichtung betrachtet

