Zeitschrift: Pestalozziblatter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistiibchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 2 (1881)
Heft: 2

Buchbesprechung: Pestalozzi-Literatur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

weichen zu wollen, bis er mich weit genug auf der Strasse heim
zu habe gehen sehen. So ging ich denn, jedoch nicht ohne Ver-
druss, und sah zuriick, so lange ich ihn noch sitzen sehen
konnte. Da auf einmal rief er mir zornig die Worte nach: »Wib!
Ziriwib! verfluchts alts Ziriwib! Gell, 1 bin dir doch Meister
worde !« Ich wollte ihn nicht noch biser machen und ging darum
weiter meines Weges. — Aber nach einigen wenigen Tagen hiess
es, Herr Pestalutz habe sich wegen seines Steinleidens nach
Brugg niher zum Arzt bringen lassen und sei daselbst gestorben.
Wieder wenige Tage drauf war ich in Birr mit etwa 30 Minnern
und ebenso viel Frauen an seinem Begribniss zu Birr. Man sang
an seinem Grabe und Herr Pfarrer Steiger hielt eine wirklich
schine Leichenrede. Meine Thrinen aber flogssen bei diesem An-
lasse so reichlich und so bitter, dass ich davon eine starke Augen-
entziindung bekam und etliche Tage mein verfinstertes Zimmer
hiiten musste.

Pestalozzi-Literatur.

Das Christenthum Pestalozzi’s. Neuc Untersuchung einer

alten Streitfrage. Von H. Debes, Pfarrer zu Burgtonna.

Gotha, bei Thienemann 1880. 8o. 71 S. Preis Fr. 1.35.

Das vorliegende Schriftchen macht durch die Wirme, mit
der es fiir Pestalozzi’s Ehrenrettung auf religiosem Gebiet ein-
tritt, von vornherein einen recht wohlthuenden Eindruck. Noch
héher rechnen wir es ihm an, dass der Verfasser es nicht ver-
schmiht hat, im ganzen Pestalozzi sich umzusehen, statt nur
an einzelne allbekannte Schriften desselben sich zu halten. Und
endlich hat der Verfasser gewiss das richtige Facit aus denselben
gewonnen, wenn er zu dem Schlusse kommt: »In der That, das
Christenthum Pestalozzi’s ist kein anderes als das Christenthum
Christi.« (8. 67.)

Auch im Einzelnen finden sich fruchtbare Gesichtspunkte.
Dazu zihlen wir vor Allem die Vergleichung von Pestalozzi’s
religiosem Standpunkt mit demjenigen Schleiermacher’s in den
»Reden iber die Religion« (1799), S. 17. Wenn der Verfasser
diesen Gedanken nidher verfolgen wird, so diirfte er noch auf
allerlei kommen, das zur Erklirung des Ideengangs beider Per-
sonlichkeiten dient und damit einen werthvollen Beitrag zum
Verstindniss Pestalozzi’s liefern. Man braucht einfach die Frage
sich so zu stellen: Welche persinlichen und Zeitverhiltnisse
haben in beiden diese Uebereinstimmung geschaffen? Denn dass



diese Uebereinstimmung vorhanden und viel stérker ist, als sie
Herr Debes selbst anerkannt hat, dafiir nur Ein Beispiel aus dem
Biichlein selbst. S. 21/22 zitirt der Verfasser eine Stelle aus
Pestalozzi’s Brief an Nikolovius: »Aber ich glaube nicht, dass
viele Menschen ihrer Natur nach fihig seien, Christen zu werden;
ich glaube das Grosse der Menschheit so wenig einer solchen all-
gemeinen innern Veredlung fihig, als ich dasselbe im Allgemeinen
fihig glaube irdische Kronen zu tragen,« und bemerkt dazu:
»Aber es ist eben nur die tritbe Stimmung des Augenblicks, die
ihn dies hinzuftigen lisst, seine innerste Ueberzeugung ist es
nicht.« Woher weiss denn der Verfasser diess? Weiss er etwa
auch, dass es nicht die innerste Ueberzeugung Schleiermacher’s
ist, wenn derselbe im Kingang seiner »Reden« ganz den nim-
lichen Gedanken mit den Worten ausspricht: »Schon von Alters her
1st der Glaube nicht Jedermanns Ding gewesen, und immer haben
nur wenige die Religion erkannt, indess Millionen auf mancherlei
Art mit den Umhillungen gaukelten, welche sie sich lichelnd
gefallen lisst?« Und das ist nicht das einzige Beispiel; ein
Blick in Schleiermacher’'s erste Rede diirfte noch ganz andere
Analogien zu Tage fordern.

Es moge uns gestattet sein, mit einigen Bemerkungen nun
auch noch die Seiten zu berithren, in denen die Arbeit von Debes
uns verbesserungsfihig erscheint, im gleichen Sinn, wie wir dies
letztes Jahr beziiglich der sozialpolitischen Anschauungen Pesta-
lozzi’s anlisslich des Kohler’schen Programms gethan. ')

Es berihrt eigenthiimlich zu sehen, wie die verschiedenen
religitsen Richtungen Pestalozzi jeweilen zum ihrigen stempeln
wollen. Die konservative Richtung kann sich dafir auf die
»Abendstunde«, auf die »Reden an mein Haus«, auf Pestalozzi’s
Besuch in Beuggen (1826) und auf manches in »Lienhard und
Gertrud« berufen ; die freisinnige Theologie und in ihrem Namen
Debes, wiederum auf »Lienhard und Gertrud«, besonders 1m
dritten Theil, auf die »Nachforschungen« u. s. w.; ein Vermitt-
lungstheologe wiirde vielleicht ebenso reiches Material finden.
Man kann noch weiter gehen und sagen: Die aller positiven
Religion feindselige Richtung wird ebenfalls Ausspriiche Pesta-
lozzi’s vorfinden, die viel mehr als fiir irgend eine innerhalb der
Kirche stehende Richtung fiir sie sprechen. In dieser Beziehung
ist es nicht eben grundlos, wenn Morikofer von seinem positiven

) Vgl » Pestalozziblitter«, 1. Jahrgang 1880, 8. 43 ff.



— 98 —

Standpunkt aus in den »Nachforschungen« »unklare und trostlose
Gedanken« sieht; wir bitten diejenigen, die sich dafiir interes-
siren, im 10. Band der Seyffarth’schen Ausgabe der Werke
Pestalozzi’s dessen Aeusserungen auf S. 73/74, 160, 187, 189,
190, 193 nachzuschlagen. Wenn darum Hr. Debes sich Miihe gibt,
in Bezug auf die einzelnen Lehren der freisinnigen Theologie
nachzuweisen, dass Pestalozzi’'s »ganze religiose Richtung unver-
kennbar die innigste Verwandtschaft mit derjenigen zeigt, welche
uns heutzutage in den Schriften von H. Lang, C. Schwarz und
A. Schweizer entgegentritt« (S. 63), so ist das auf der einen
Seite im innersten Kern gewiss ebenso wahr, als auf der andern
genau eben so viele Stellen sich auffinden lassen, die nach links
oder rechts sehr bedeutende Abweichungen zeigen.

Herr Debes selbst ist im Besitz des Schliissels zu diesem
Rithsel ; er braucht ihn nur anzuwenden.

Der Schliissel ist das schon oben zitirte Wort: »In der
That, das Christenthum Pestalozzi’'s ist kein anderes als das
Christenthum Christi« oder wie wir lieber sagen mdchten: »die
Religion Jesu« oder »des in Liebe zu der Menschheit erglihenden
rein menschlichen Menschenherzens.«

Das Christenthum Pestalozzi's geht hervor aus der Stirke
und Innigkeit seines sittlichen Fithlens; es ist in keiner Weise
Dogmatik, System. Es braucht wohl auch dogmatische Formen,
bisweilen mit Vorliebe sogar, scheint sich mit denselben zu iden-
tifiziren, und meint doch absolut nur die Sache, nicht die Form.
Er redet von Christus als dem Mittler, dem Hohenpriester, wie
Jesus von Mose und den Propheten als dem Inbegriff der Religion
geredet hat, um im niichsten Augenblick gerade wie jener aller
historischen, personifizirten, nicht unmittelbar aus dem Herzen
hervorgehenden Religion den Krieg zu erkliren. Darum ist es
auch gar nicht eine Zufilligkeit, wie Herr Debes annimmt (S.
49), dass in der Darstellung der Entwicklung des religiosen Ge-
fiithls in »Wie Gertrud ihre Kinder lehrt«, Christus nirgends
genannt, die Mutter nicht als eine christliche bezeichnet wird,
und es steht anderseits gar nicht im Widerspruche dazu, dass
Pestalozzi im »Schwanengesang« fir den gleichen Gedankengang
die spezifisch christliche Firbung braucht (S. 53): es ist nur
eine »zufillige« Verschiedenheit der Darstellung, und zwar so,
dass die Zufilligkeit auf die Darstellung im »Schwanengesang«
fallt. Die Parallele mit Rousseau macht dies klar.



— 99

Warum verlegt denn Rousseau die religidsen Belehrungen
im »Emile« an das Ende der Jugendzeit, wihrend Pestalozzi den
Sdugling durch die Mutter zur Religion fithrt? Einfach darum,
weil Roussean, wie die »Profession de foi du vicaire Savoyard«
zeigt, in diese Belchrungen die Mittheilung einer bestimmien der
Natur entsprechenden Anschauung und Vorstellung von Gott und
Unsterblichkeit verlegt, die als die hiochsten abstraktesten Ideen
und Folgerungen nichts anders als am Abschluss der gesammten
Jugendbildung in anndhernder Reinheit zu gewinnen sind, wih-
rend was die Mutter bei Pestalozzi als religiosen Keim des Kindes
zur Entwicklung bringt, nichts anderes sind als grundlegende Ge-
fihle, des Glaubens, der Achtung, der Dankbarkeit u. s. w.,
denen alle und jede dogmatische Gestaltung immer nur Hiille
und Form, niemals integrirender Bestandtheil sein kann. Man
darf geradezu sagen, dass, wihrend Rousseau noch immer wenig-
stens einige Dogmen als formulirte Lehrmeinungen fiir das Lebens-
gliick und die Lebenstiichtigkeit nothig hilt, Pestalozzi in schirferer
Konsequenz die Dogmatik durch das von der Mutter gepflegte
gittliche Gefiihl des Verhiltnisses des Menschen zum Unendlichen
ersetzt. Rousseau’s Religion steht noch auf historischem Boden,
Pestalozzi’s Religion kann sich jeder historischien Gestaltung an-
schmiegen und an ihr emporranken, aber sie ist allgemein mensch-
licher Natur, aus dem Wesen des Menschen selbst heraus, und
wihlt fir die Entwicklung des religiosen Gefithls mit Begeisterung
gerade das Christenthum eben darum, weil sie in der Religion
Jesu die rein menschlichste, durchsichtigste Form fir den rein
menschlichen Kern des sittlichen Gefithls sieht. Aber an und
fir sich kann jede wahrhaft menschliche Mutter das, was in » Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt« Pestalozzi von der Weckung des reli-
giosen Gefithls durch die Mutter beschreibt; Protestantin und
Katholikin, Christin und Heidin dem &dussern Glaubensbekenntniss
nach ; nur die Ausdriicke wiirden variiren.

So schliesst denn die grossere oder geringere Uebereinstim-
mung der religiosen Richtungen mit Pestalozzi, nicht sowohl ein
Urtheil iiber Pestalozzi, sondern iiber diese Richtungen selbst in
sich. Je mehr in einer derselben nicht die Dogmatik und historische
Religionsform das Wesentlichste ist, sondern die rein sittliche,
allgemein menschliche Grundstimmung, desto mehr hat sie ein
Recht, sich mit Pestalozzi verwandt zu fithlen; und je mehr denn
doch immer bei allen der Dogmatismus eine Rolle spielt, desto



— 30 —

unverstindlicher muss Pestalozzi ihr sein. !) Das positive Christen-
thum, sofern es nicht in der Orthodoxie aufgeht, sondern fir das
Reich Gottes aus der Tiefe menschenfreundlichen Gemiiths heraus
wirkt, wird in Pestalozzi eine Leuchte, einen christlichen epis-
copus, wenn auch in partibus infidelium mit Recht finden, und
dazu noch die Versuchung haben, wegen seiner dem religios-kirch-
lichen Sprachgebrauch in der Regel entlehnten Ausdrucksweise
weitergehenden Beschlag auf ihn zu nehmen, als sich mit der
historischen Wahrheit vertrigt; die freisinnige Theologie wird
sich an seinen Aeusserungen mit Verwunderung bewusst, wie sehr
sie selbst aus dem Boden der humanistischen Aufklirung des 18.
Jahrhunderts herausgewachsen ist, und riskirt ihn lediglich als
»freisinnigen Theologen« aufzufassen; und die sozialistische Rich-
tung wird, wenn sie ihn einmal nicht mehr blos im landliufigen
Bilde kennt, ihn zuverlissig als sozialistischen Propheten verehren.
Und all das aus keinem andern Grunde, als weil eben in all
diesen Parteien als gesunder Kern ein Stiick »Religion Jesu«
steckt, oder wenn man lieber will, weil der historische Pestalozzi,
wie noch in weit hoherm Masse der historische Jesus, bei aller
individuellen Ausgestaltung nur personlicher Triger der allgemein
und rein menschlichen Ideen ist.

Diese Bemerkung fithrt uns nun auf den zweiten Punkt
hiniiber, den wir an der Darstellung von Debes auszusetzen haben.
Wenn man die individuelle Ausgestaltung einer Personlichkeit
und ihrer Ideen auf einem Gebiet kennen lernen will, geht das
nicht wohl an, ohne dass man sich deren Entwicklung vergegen-
wirtigt und es ist klar fiir's erste, dass jeder Mensch eine be-
stimmte Entwicklung hat, der zufolge er nicht in allen Stadien
seines Lebens gleich denkt und gleich sich ausdriickt, und zwei-
tens, dass jede Acusserung erst durch die Erkenntniss des Ent-
wicklungsstadiums, in dem sie gesprochen wurde, Fiille und Be-
grenzung ihrer Bedeutung erhidlt. Wenn nun gar ein Mann wie
Pestalozzi (nur von 1780 an gerechnet) fast ein halbes Jahr-

') So muss nothwendig von jedem dogmatischen Standpunkt aus, un-
begreiflich, als Verirrung, ja als Frivolitit erscheinen, wenn solche rein un-
dogmatische Personlichkeiten ganz naiv mit den hiochsten dogmatischen Begriffen
im gewihnlichen Leben spielen und sie gewissermassen als Miinzen des tiglichen
Sprachgebranchs verwenden. Oder welcher Theologe wird denn nicht fast eine
Listerung z. B. darin finden, wenn Pestalozzi dem Niederer, der 1814 die
Riickkehr Josef Schmid's zur Rettung des Instituts betrieb, sagte: »schreib’
ihm: O Jesus komm'! sag’ ihm's mit diesen Worten !«



s BT s

hundert als Schriftsteller aufgetreten ist und zwar in den merk-
wiirdigsten Wandlungen seiner #ussern Lage, so ist es gewiss
jeder psychologischen Auffassung ungiinstig, wenn Zitate aus den
Schriften der verschiedensten Perioden einfach an einander ge-
reiht werden, friithestes an spiitestes und umgekehrt, wie dies in
gegenwirtigem Schriftchen geschieht. Und doch gibt es gewiss
der literarischen Produktion der nidmlichen Gedankenreihe -eine
andere Fassung, ob sie Pestalozzi »in seiner Einsiedelei traumend«
niedergeschrieben, wie die » Abendstunde«, oder inder » Verzweiflung
eines verlorenen Lebens«, wie die »Nachforschungen«, oder im
Vollgefiithl seiner Erfolge, wie die Schrift » An die Unschuld«, oder
in wehmithigem Rickblick auf die Bestrebungen und Enttiusch-
ungen eines dem Abschluss sich nihernden ganzen Menschenlebens,
wie den »Schwanengesang«. Und gerade Pestalozzi ist eine fiir
diese dussern Einwirkungen so sensible Natur, wie wenige, und
die grossten und zahllosen Widerspriiche seiner Aeusserungen
lassen sich eben auf den Umstand zuriickfithren, dass er stets
nur in der Gegenwart lebte, dass er wie Niederer sagt »ein In-
dividuum war, in dem alle Saiten der menschlichen Natur tionten
oder getont hatten<, und »dass sein inneres Leben mit Einem
Wort keine Geschichte hatte.« ) So ist denn auch der Brief
an Nikolovius vom 1. Oktober 1793, den Debes zum Ausgangs-
punkt seiner Besprechung macht, der subjektiv absolut wahre
Ausdruck einer Grundstimmung, die Pestalozzi fast zwei Jahr-
zehende hindurch (1781 —1798) in steigendem Masse beherrschte
und in den »Nachforschungen« ihre schiirfste und abgerundete
Zuspitzung erhielt, und Herr Debes ist giinzlich im Irrthum, wenn
er sagt, es unterliege »auch nicht dem geringsten Zweifel, dass
derselbe lediglich eine augenblickliche Stimmung Pestalozzi’s aus-
spricht und keine ihn beherrschende Ueberzeugung.« Die Aus-
ziige aus dem Tagebuch Pestalozzi’s und seiner Frau, die Morf
in seiner Biographie gibt und anderseits das Nachwort zu den
»Nachforschungen« geben den némlichen Grundton wieder.
Kleinere Versehen sind in dem Biichlein nur wenige zu
riigen; etwa dass von Berichterstattern iiber Stans gesprochen
ist, die davon Zeugniss ablegen, dass Pestalozzi’s dortige sittlich-
religiose Erziehungsart musterhaft gewesen (S. 53/54), wihrend
doch alle derartigen Schilderungen auf Pestalozzi’s Selbstschilderung

') Vgl. Pestalozzi nach der Schilderung Niederer's im I. Jahrgang der
» Pestalozziblitter< 1880.



zuriickgehen; oder dass damals in der Schweiz noch die alten
aristokratischen Geschlechter herrschten, »welche die Biirgerschaft
ebenso behandelten, wie die damals absoluten Fiirsten ihre Unter-
thanen« (S. 37), wihrend gerade in Ziirich innerhalb der Stadt-
mauern entschieden demokratische Verhiiltnisse walteten, und die
Stadt als Gesammtheit dem Landvolke in herrschender Stellung
entgegentrat. Dass der Brief von Nikolovius auf 1773 statt 1783
(S. 8) und »Wie Gertrud ihre Kinder lehrt« auf 1807 statt
1801 verlegt wird (S. 48), ist offenbar nur Druckfehler. Eine
leidige Folge der Beniitzung der Seyffarth’schen Ausgabe ist es,
wenn bisweilen vom fiinften Theil von »Lienhard und Gertrud«
die Rede 1ist; es gibt nur vier Theile von »Lienhard und Ger-
trud« (herausgegeben 1781, 1783, 1785, 1787); Seyffarth hat
aber »Lienhard und Gertrud« auf die fiinf ersten Binde seiner
Ausgabe simmtlicher Werke vertheilt und zwar, indem er nicht
die Originalausgabe, sondern die Cotta’sche zu Grunde legte, so
dass die urspriingliche Eintheilung nicht mehr deutlich zu Tage
tritt. Hz.

Lavater an Pestalozzi.

Einziger, oft Misskannter, doch hoch bewundert von Vielen
Schenke Gelingen dir Gott und kriome dein Alter mit Ruhe.
{(Nach Aufzeichnung von W. Henning.)

Yerdankungen.

Seit letzter Anzeige sind an Geschenken eingegangen und
werden bestens verdankt :
Fr. 100 von X.

Publikationen des Pestalozzistiibchens.

1. Pestalozziblatter, Jahrg. 1880 (1 Fr.). Jahrg. 1881 (2 Fr.).

2. Lienhard wnd Gertrud, 1. u. 2. Theil. Jubiliumsausgabe (auf
Ostern 1881 vollendet und in Bandausgabe zu haben) :
Fr. 4. Partienweise billiger. Verlag von Fr. Schulthess
in Zirich.

3. Pestalozzibilder. Stich von Pfenninger: Fr. 1. Photographie
der Kreidezeichnung von Diogg: Gross-Format 3 Fr. 4.
Kabinet- & Fr. 2. Klein-Format & Fr. 1. Ueber die Bezugs-
quellen s. »Pestalozziblittere 1881, Nr. 1.

Druck von J. Herzog in Ziirich.



	Pestalozzi-Literatur

