
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 2 (1881)

Heft: 2

Buchbesprechung: Pestalozzi-Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 26 —

weichen zu wollen, bis er mich weit genug auf der Strasse heim
zu habe gehen sehen. So ging ich denn, jedoch nicht ohne Ver-
druss, und sah zurück, so lange ich ihn noch sitzen sehen
konnte. Da auf einmal rief er mir zornig die Worte nach : »Wib!
Züriwib verfluchts alts Züriwib Gell, i bin dir doch Meister
worde!« Ich wollte ihn nicht noch böser machen und ging darum
weiter meines Weges. — Aber nach einigen wenigen Tagen hiess

es, Herr Pestalutz habe sich wegen seines Steinleidens nach

Brugg näher zum Arzt bringen lassen und sei daselbst gestorben.
Wieder wenige Tage drauf war ich in Birr mit etwa 30 Männern
und ebenso viel Frauen an seinem Begräbniss zu Birr. Man sang
an seinem Grabe und Herr Pfarrer Steiger hielt eine wirklich
schöne Leichenrede. Meine Thränen aber flössen hei diesem
Anlasse so reichlich und so bitter, dass ich davon eine starke
Augenentzündung bekam und etliche Tage mein verfinstertes Zimmer
hüten musste.

Pestalozzi-Literatur.

Das Christenthum Pestalozzis. Neue Untersuchung einer
alten Streitfrage. Von II. Lehes, Pfarrer zu Burgtonna.
Gotha, bei Thienemann 1880. 8o. 71 S. Preis Fr. 1.35.

Das vorliegende Schriftchen macht durch die Wärme, mit
der es für Pestalozzis Ehrenrettung auf religiösem Gebiet
eintritt, von vornherein einen recht wohlthuenden Eindruck. Noch
höher rechnen wir es ihm an, dass der Verfasser es nicht
verschmäht hat, im ganzen Pestalozzi sich umzusehen, statt nur
an einzelne allbekannte Schriften desselben sich zu halten. Und
endlich hat der Verfasser gewiss das richtige Facit aus denselben

gewonnen, wenn er zu dem Schlüsse kommt : »In der That, das

Christenthum Pestalozzi's ist kein anderes als das Christenthum
Christi.« (S. 67.)

Auch im Einzelnen finden sich fruchtbare Gesichtspunkte.
Dazu zählen wir vor Allem die Vergleichung von Pestalozzi's
religiösem Standpunkt mit demjenigen Schleiermacher's in den
»Reden über die Religion« (1799), S. 17. Wenn der Verfasser
diesen Gedanken näher verfolgen wird, so dürfte er noch auf
allerlei kommen, das zur Erklärung des Ideengangs beider
Persönlichkeiten dient und damit einen werthvollen Beitrag zum
Verständniss Pestalozzi's liefern. Man braucht einfach die Frage
sich so zu stellen : Welche persönlichen und Zeitverhältnisse
haben in beiden diese Uebereinstimmung geschaffen? Denn dass



— 27 —

diese Uebereinstimmung vorhanden und viel stärker ist, als sie

Herr Debes selbst anerkannt hat, dafür nur Ein Beispiel aus dem
Büchlein selbst. S. 21/22 zitirt der Verfasser eine Stelle aus
Pestalozzis Brief an Nikolovius : »Aber ich glaube nicht, dass
viele Menschen ihrer Natur nach fähig seien, Christen zu werden ;

ich glaube das Grosse der Menschheit so wenig einer solchen
allgemeinen innern Veredlung fähig, als ich dasselbe im Allgemeinen
fähig glaube irdische Kronen zu tragen,« und bemerkt dazu:
»Aber es ist eben nur die trübe Stimmung des Augenblicks, die
ihn dies hinzufügen lässt, seine innerste üeberzeugung ist es

nicht.« Woher weiss denn der Verfasser diess? Weiss er etwa

auch, dass es nicht die innerste Üeberzeugung Schleiermacher's
ist, wenn derselbe im Eingang seiner »Reden« ganz den
nämlichen Gedanken mit den Worten ausspricht: »Schon von Alters her
ist der Glaube nicht Jedermanns Ding gewesen, und immer haben

nur wenige die Religion erkannt, indess Millionen auf mancherlei
Art mit den Umhüllungen gaukelten, welche sie sich lächelnd
gefallen lässt?« Und das ist nicht das einzige Beispiel; ein
Blick in Schleiermacher's erste Rede dürfte noch ganz andere

Analogien zu Tage fördern.
Es möge uns gestattet sein, mit einigen Bemerkungen nun

auch noch die Seiten zu berühren, in denen die Arbeit von Debes

uns verbesserungsfähig erscheint, im gleichen Sinn, wie wir dies
letztes Jahr bezüglich der sozialpolitischen Anschauungen Pestalozzi^

anlässlich des Köhler'schen Programms gethan. ')
Es berührt eigentümlich zu sehen, wie die verschiedenen

religiösen Richtungen Pestalozzi jeweilen zum ihrigen stempeln
wollen. Die konservative Richtung kann sich dafür auf die

»Abendstunde«, auf die »Reden an mein Haus«, auf Pestalozzi's
Besuch in Beuggen (1826) und auf manches in »Lienhard und
Gertrud« berufen ; die freisinnige Theologie und in ihrem Namen
Debes, wiederum auf »Lienhard und Gertrud«, besonders im
dritten Theil, auf die »Nachforschungen« u. s. w. ; ein
Vermittlungstheologe würde vielleicht ebenso reiches Material finden.
Man kann noch weiter gehen und sagen : Die aller positiven
Religion feindselige Richtung wird ebenfalls Aussprüche Pestalozzi's

vorfinden, die viel mehr als für irgend eine innerhalb der
Kirche stehende Richtung für sie sprechen. In dieser Beziehung
ist es nicht eben grundlos, wenn Mörikofer von seinem positiven

*) Vgl. fPestalozziblcitter«, I. Jahrgang 1880, S. 43 ff.



— 28 —

Standpunkt aus in den »Nachforschungen« »unklare und trostlose
Gedanken« sieht; wir bitten diejenigen, die sich dafür interes-
siren, im 10. Band der Seyffarth'schen Ausgabe der Werke
Pestalozzi's dessen Aeusserungen auf S. 73/74, 160, 187, 189,
190, 193 nachzuschlagen. Wenn darum Hr. Debes sich Mühe gibt,
in Bezug auf die einzelnen Lehren der freisinnigen Theologie
nachzuweisen, dass Pestalozzi's »ganze religiöse Richtung
unverkennbar die innigste Verwandtschaft mit derjenigen zeigt, welche
uns heutzutage in den Schriften von II. Lang, C. Schwarz und
A. Schweizer entgegentritt« (S. 63), so ist das auf der einen
Seite im innersten Kern gewiss ebenso wahr, als auf der andern
genau eben so viele Stellen sich auffinden lassen, die nach links
oder rechts sehr bedeutende Abweichungen zeigen.

Herr Debes selbst ist im Besitz des Schlüssels zu diesem
Räthsel ; er braucht ihn nur anzuwenden.

Der Schlüssel ist das schon oben zitirte Wort: »In der

That, das Christenthum Pestalozzi's ist kein anderes als das

Christenthum Christi« oder wie wir lieber sagen möchten: »die

Religion Jesu« oder »des in Liebe zu der Menschheit erglühenden
rein menschlichen Menschenherzens.«

Das Christenthum Pestalozzi's geht hervor aus der Stärke
und Innigkeit seines sittlichen Fühlens ; es ist in keiner Weise

Dogmatik, System. Es braucht wohl auch dogmatische Formen,
bisweilen mit Vorliebe sogar, scheint sich mit denselben zu iden-
tifiziren, und meint doch absolut nur die Sache, nicht die Form.
Er redet von Christus als dem Mittler, dem Hohenpriester, wie
Jesus von Mose und den Propheten als dem Inbegriff der Religion
geredet hat, um im nächsten Augenblick gerade wie jener aller
historischen, personifizirten, nicht unmittelbar aus dem Herzen
hervorgehenden Religion den Krieg zu erklären. Darum ist es

auch gar nicht eine Zufälligkeit, wie Herr Debes annimmt (S.

49), dass in der Darstellung der Entwicklung des religiösen
Gefühls in »Wie Gertrud ihre Kinder lehrt«, Christus nirgends
genannt, die Mutter nicht als eine christliche bezeichnet wird,
und es steht anderseits gar nicht im Widerspruche dazu, dass

Pestalozzi im »Schwanengesang« für den gleichen Gedankengang
die spezifisch christliche Färbung braucht (S. 53) : es ist nur
eine »zufällige« Verschiedenheit der Darstellung, und zwar so,
dass die Zufälligkeit auf die Darstellung im »Scliwanengesang«
fällt. Die Parallele mit Rousseau macht dies klar.



— 29 —

Warum verlegt denn Rousseau die religiösen Belehrungen
im »Emile« an das Ende der Jugendzeit, während Pestalozzi den

Säugling durch die Mutter zur Religion führt? Einfach darum,
weil Rousseau, wie die »Profession de foi du vicaire Savoyard«
zeigt, in diese Belehrungen die Mittheilung einer bestimmten der
Natur entsprechenden Anschauung und Vorstellung von Gott und
Unsterblichkeit verlegt, die als die höchsten abstraktesten Ideen
und Polgerungen nichts anders als am Abschluss der gesammten
Jugendbildung in annähernder Reinheit zu gewinnen sind, während

was die Mutter hei Pestalozzi als religiösen Keim des Kindes

zur Entwicklung bringt, nichts anderes sind als grundlegende
Gefühle, des Glaubens, der Achtung, der Dankbarkeit u. s. w.,
denen alle und jede dogmatische Gestaltung immer nur Hülle
und Form, niemals integrirender Bestandtheil sein kann. Man
darf geradezu sagen, dass, während Rousseau noch immer wenigstens

einige Dogmen als formulirte Lehrmeinungen für das Lebensglück

und die Lebenstüchtigkeit nötliig hält, Pestalozzi in schärferer
Konsequenz die Dogmatik durch das von der Mutter gepflegte
sittliche Gefühl des Verhältnisses des Menschen zum Unendlichen
ersetzt. Rousseau's Religion steht noch auf historischem Boden,
Pestalozzi's Religion kann sich jeder historischen Gestaltung
anschmiegen und an ihr emporranken, aber sie ist allgemein menschlicher

Natur, aus dem Wesen des Menschen selbst heraus, und
wählt für die Entwicklung des religiösen Gefühls mit Begeisterung
gerade das Christenthuin eben darum, weil sie in der Religion
Jesu die rein menschlichste, durchsichtigste Form für den rein
menschlichen Kern des sittlichen Gefühls sieht. Aber an und
für sich kann jede wahrhaft menschliche Mutter das, was in »Wie
Gertrud ihre Kinder lehrt« Pestalozzi von der Weckung des

religiösen Gefühls durch die Mutter beschreibt; Protestantin und

Katholikin, Christin und Heidin dem äussern Glauhensbekenntniss
nach ; nur die Ausdrücke würden variiren.

So schliesst denn die grössere oder geringere Uebereinstim-

mung der religiösen Richtungen mit Pestalozzi, nicht sowohl ein
Urtheil über Pestalozzi, sondern über diese Richtungen selbst in
sich. Je mehr in einer derselben nicht die Dogmatik und historische
Religionsform das Wesentlichste ist, sondern die rein sittliche,
allgemein menschliche Grundstimmung, desto mehr hat sie ein

Recht, sich mit Pestalozzi verwandt zu fühlen; und je mehr denn

doch immer bei allen der Dogmatismus eine Rolle spielt, desto



— 30 —

unverständlicher muss Pestalozzi ihr sein. *) Das positive Christenthum,

sofern es nicht in der Orthodoxie aufgeht, sondern für das

Reich Gottes aus der Tiefe menschenfreundlichen Gomüths heraus
wirkt, wird in Pestalozzi eine Leuchte, einen christlichen epis-
copus, wenn auch in partibus infidelium mit Recht finden, und
dazu nocli die Versuchung haben, wegen seiner dem religiös-kirchlichen

Sprachgebrauch in der Regel entlehnten Ausdrucksweise
weitergehenden Beschlag auf ihn zu nehmen, als sich mit der
historischen Wahrheit verträgt ; die freisinnige Theologie wird
sich an seinen Aeusserungen mit Verwunderung bewusst, wie sehr
sie selbst aus dem Boden der humanistischen Aufklärung dos 18.
Jahrhunderts herausgewachsen ist, und riskirt ihn lediglich als
»freisinnigen Theologen« aufzufassen; und die sozialistische Richtung

wird, wenn sie ihn einmal nicht mehr blos im landläufigen
Bilde kennt, ihn zuverlässig als sozialistischen Propheten verehren.
Und all das aus keinem andern Grunde, als weil eben in all
diesen Parteien als gesunder Kern ein Stück »Religion Jesu«
steckt, oder wenn man lieber will, weil der historische Pestalozzi,
wie noch in weit höherm Masse der historische Jesus, bei aller
individuellen Ausgestaltung nur persönlicher Träger der allgemein
und rein menschlichen Ideen ist.

Diese Bemerkung führt uns nun auf den zweiten Punkt
hinüber, den wir an der Darstellung von Debes auszusetzen haben.
Wenn man die individuelle Ausgestaltung einer Persönlichkeit
und ihrer Ideen auf einem Gebiet kennen lernen will, geht das

nicht wohl an, ohne dass man sich deren Entwicklung vergegenwärtigt

und es ist klar für's erste, dass jeder Mensch eine
bestimmte Entwicklung hat, der zufolge er nicht in allen Stadien
seines Lebens gleich denkt und gleich sich ausdrückt, und zweitens,

dass jede Aeusserung erst durch die Erkonntniss des

Entwicklungsstadiums, in dem sie gesprochen wurde, Fülle und
Begrenzung ihrer Bedeutung erhält. Wenn nun gar ein Mann wie
Pestalozzi (nur von 1780 an gerechnet) fast ein halbes Jahr-

') So muss nothwendig von jedem dogmatischen Standpunkt aus,
unbegreiflich, als Verirrung, ja als Frivolität erscheinen, wenn solche rein
undogmatische Persönlichkeiten ganz naiv mit den höchsten dogmatischen Begriffen
im gewöhnlichen Leben spielen und sie gewissermassen als Münzen des täglichen
Sprachgebrauchs verwenden. Oder welcher Theologe wird denn nicht fast eine

Lästerung z. B. darin finden, wenn Pestalozzi dem Niederer, der 1814 die
Rückkehr Josef Schmid's zur Rettung des Instituts betrieb, sagte: »schreib'
ihm: 0 Jesus komm'! sag' ihm's mit diesen Worten!«



— 31 —

hundert als Schriftsteller aufgetreten ist und zwar in den
merkwürdigsten Wandlungen seiner äussern Lage, so ist es gewiss
jeder psychologischen Auffassung ungünstig, wenn Zitate aus den
Schriften der verschiedensten Perioden einfach an einander
gereiht werden, frühestes an spätestes und umgekehrt, wie dies in
gegenwärtigem Schriftchen geschieht. Und doch gibt es gewiss
der literarischen Produktion der nämlichen Gedankenreiho eine
andere Passung, ob sie Pestalozzi »in seiner Einsiedelei träumend«
niedergeschrieben, wie die »Abendstunde«, oder in der »Verzweiflung
eines verlorenen Lebens«, wie die »Nachforschungen«, oder im
Vollgefühl seiner Erfolge, wie die Schrift »An die Unschuld«, oder
in wehmüthigem Rückblick auf die Bestrebungen und Enttäuschungen

eines dem Abschluss sich nähernden ganzen Menschenlebens,
wie den »Schwanengesang«. Und gerade Pestalozzi ist eine für
diese äussern Einwirkungen so sensible Natur, wie wenige, und
die grössten und zahllosen Widersprüche seiner Aeusserungen
lassen sich eben auf den Umstand zurückführen, dass er stets
nur in der Gegenwart lebte, dass er wie Niederer sagt »ein
Individuum war, in dem alle Saiten der menschlichen Natur tönten
oder getönt hatten«, und »dass sein inneres Leben mit Einem
Wort keine Geschichte hatte.« ') So ist denn auch der Brief
an Nikolovius vom 1. Oktober 1793, den Debes zum Ausgangspunkt

seiner Besprechung macht, der subjektiv absolut wahre
Ausdruck einer Grundstimmung, die Pestalozzi fast zwei Jalir-
zehende hindurch (1781 — 1798) in steigendem Masse beherrschte
und in den »Nachforschungen« ihre schärfste und abgerundete
Zuspitzung erhielt, und Herr Debes ist gänzlich im Irrthum, wenn
er sagt, es unterliege »auch nicht dem geringsten Zweifel, dass
derselbe lediglich eine augenblickliche Stimmung Pestalozzis
ausspricht und keine ihn beherrschende Ueberzeugung.« Die Auszüge

aus dem Tagebuch Pestalozzi's und seiner Prau, die Morf
in seiner Biographie gibt und anderseits das Nachwort zu den

»Nachforschungen« geben den nämlichen Grundton wieder.
Kleinere Versehen sind in dem Büchlein nur wenige zu

rügen; etwa dass von Berichterstattern über Stans gesprochen
ist, die davon Zeugniss ablegen, dass Pestalozzi's dortige
sittlichreligiöse Erziehungsart musterhaft gewesen (S. 53/54), während
doch alle derartigen Schilderungen auf Pestalozzi's Selbstschilderung

') Vgl. Pestalozzi nach der Schilderung Niederer'« im I. Jahrgang der
»Pestalozziblätter« 1880.



— 32 —

zurückgehen ; oder dass damals in der Schweiz noch die alten
aristokratischen Geschlechter herrschten, »welche die Bürgerschaft
ebenso behandelten, wie die damals absoluten Fürsten ihre ünter-
thanen« (S. 37), während gerade in Zürich innerhalb der
Stadtmauern entschieden demokratische Verhältnisse walteten, und die
Stadt als Gesammtheit dem Landvolke in herrschender Stellung
entgegentrat. Dass der Brief von Nikolovius auf 1773 statt 1783
(S. 8) und »Wie Gertrud ihre Kinder lehrt« auf 1807 statt
1801 verlegt wird (S. 48), ist offenbar nur Druckfehler. Eine
leidige Folge der Benützung der Seyffarth'sehen Ausgabe ist es,

wenn bisweilen vom fünften Theil von »Lienliard und Gertrud«
die Rede ist; es gibt nur vier Theile von »Lienliard und
Gertrud« (herausgegeben 1781, 1783, 1785, 1787); Seyffarth hat
aber »Lienhard und Gertrud« auf die fünf ersten Bände seiner
Ausgabe sämmtlicher Werke vertheilt und zwar, indem er nicht
die Originalausgabe, sondern die Cotta'sche zu Grunde legte, so
dass die ursprüngliche Eintheilung nicht mehr deutlich zu Tage
tritt. Hz.

Lavater an Pestalozzi.

Einziger, oft Misskannter, doch hoch bewundert von Vielen
Schenke Gelingen dir Gott und kröne dein Alter mit Ruhe.

(Nach Aulzeichnung von W. Henning.)

Verdankungen.

Seit letzter Anzeige sind an Geschenken eingegangen und
werden bestens verdankt :

Fr. 100 von X.

Publikationen des Pcstalozzistübchcns.

1. Pestalozziblätter, Jahrg. 1880 (1 Fr.). Jahrg. 1881 (2 Fr.).
2. Lienhard und Gertrud, 1. u. 2. Theil. Jubiläumsausgabe (auf

Ostern 1881 vollendet und in Bandausgabe zu haben) :

Fr. 4. Partienweise billiger. Verlag von Fr. Schultliess
in Zürich.

3. Pestalozzibilder. Stich von Pfenninger: Fr. 1. Photographie
der Kreidezeichnung von Diogg : Gross-Format à Fr. 4.
Kabinet- à Fr. 2. Klein-Format à Fr. 1. Ueber die Bezugsquellen

s. »Pestalozziblätter« 1881, Nr. 1.

Druck von J. Herzog in Zürich.


	Pestalozzi-Literatur

