Zeitschrift: Pestalozziblatter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistiibchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 1 (1880)

Heft: 4-5

Artikel: Pestalozzi nach der Schilderung Niederer's, Il. (Schluss)
Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-917726

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-917726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pestalozzi-Blitter.

Herausgegehen von der Kommission fiir das Pestalozzi- Stiibchen

der
Sehweiz. permanenten Schulansstelling i ZArich.
I. Jahrgang. No. 4 und 5. A;ITgnst 1880.

Inhalt: Pestalozzi nach der Schilderung Niederer’s, II. (Schluss.) —
Pestalozzis Verbindung mit Fellenberg 4804/1805. — Personliche und Familien-
Erinnerungen an Pestalozzi. IIl. — Litteratur. — Verdankung.

Pestalozzi mach der Schilderung Niederer’s, Il
(Schluss.)

Pidagogisch ohne alle Vergleichung hoher steht seine zweite
Unternehmung, die des Waisenhauses in Stanz vom Herbst 1798
bis 1799"). Eine vollige Revolution in Pestalozzis Personlich-
keit, eine Reformation in seinen Ansichten von der menschlichen
Natur und eine Wiedergeburt seiner simmtlichen frithern Bestre-
bungen war unterdessen in ihm vorgegangen. Von der Anstalt
in Neuhof zu der von Stanz ist ein unermesslicher Sprung. Die
Pole seiner Anschauungsweise und seines personlichen Verhilt-
nisses zu den Kindern hatten sich umgekehrt. Er setzte den
Mittelpunkt des Unterrichts und der Erziehung, statt in die
Aussenwelt und in die Industrie, nun in die kindliche Natur
selbst, in die in den Kindern gegebenen urspriinglichen Anlagen,
Fihigkeiten und Krifte. Die #ussern Umstinde kamen diesem
innern Zustande seines Geistes und Gemiithes wunderbar zu
statten. Die helvetische Regierung hatte ihn bei der Einladung
zZum Vorstande des zu errichtenden Waisenhauses aller (konomi-
Schen Sorge enthoben und bestritt freigebig den fiir die Einrich-
tung und die physischen Bediirfnisse der Anstalt nothigen Aufwand.
Die zu erziehenden Waisen waren simmtlich Naturkinder, ohne die
geringsten gesellschaftlichen, biirgerlichen oder Standesanspriiche.
Sthne und Tochter eines Hirtenvolkes?) fielen selbst alle For-
derungen zu speziellen Riicksichten auf ein kiinftiges Berufs- und
Industrieleben weg. Sie sollten nur zu tiichtigen Menschen, zu
\-—-_._—_

) Oder vielmehr Jannar bis Juni 1799.
*) Konstruktion des Originals.



verstindigen gutgesinnten und kriftigen Gliedern der Gesellschaft
und des Vaterlandes, in den einfachsten Verhiltnissen des Da-
seins erzogen werden. Es kam, mit andern Worten, darauf an,
sie, wie Pestalozzi sich ausdriickte, »einsichtsvoll, kraftvoll und
wolwollend zu machen.« Pestalozzi war also von Aussen unab-
hingig und in jeder biirgerlichen und gesellschaftlichen Bezie-
hung unbedingt frei. Die ndamliche Freiheit und Unbefangen-
heit brachte er durch die Umwandlung mit, die in ihm vor-
gegangen war. Fr fasste die Kindheit nicht mehr von einem
Ziel aus ins Auge, das ausser ihr selbst lag. Als Vater zu
Kindern, als Lehrver zu Schiilern, als Mensch zu Menschen
setzte er sich zu thnen in das allerunmittelbarste, innmigste Ver-
hiltniss. Durch seine Menschlichkeit wollte er auf ihre Mensch-
lichkeit, durch secinen Geist auf ihren Geist, durch sein Gemiith
auf thr Gemiith wirken, sie aufregen, beleben, lehren, stirken
und regieren. Die wmgcebende Natur, ndmlich der sinnliche
Horizont und die tdglichen, Lorperlichen, geistigen und sittlichen
Bediirfnisse des Kindes sollten dazu die vermittelnden Leiter
sein. Das Ergebniss dieser Wirkungen zur Grundlage des Er-
ziehungsplanes des Kindes, ihren Inhalt zum Stoff des Unter-
richts, ihren Gang zur Form desselben zu machen, in diesem
Sinne die Kinder durch ihre eigne Natur zu erziehen, jede An-
lage durch ihre eignen wurspriinglichen FErzeugnisse zu bilden,
jede Kraft durch ihre eigne Thitigkeit zu tiben, zu entwickeln
und zu stirken, und dadurch ein gemeinschaftliches Zusammen-
leben zu orgamisiren, kurz das Menschliche durchs Menschliche
und jedes Vermogen dessclben durch dasjenige zu nihren und
grosszuzichen, was den Grund seiner Natur ausmacht und darum
sich in dieselbe verwandeln kann, das war die Grundlage des
Ganzen, das die erhabene schipferische Idee, die in Pestalozzi's
geistigem Horizonte immer heller und hoher aufsticg. Da schlug
die Geburtsstunde der Vermemschlichung der Pddagogik und ihre
FErhebung zur Menschenbildung, aber zugleich wmit ihr die der
Auflosung der Pestalozzi'schen Unternehmung als Waisenanstalt.
Die Kriegsunruhen und andere fiussere Ursachen, die Pestalozzi
von Stanz entfernten, waren auch hier wieder nur zufillige Um-
stinde. Er hitte auch ohne sie sich selbst vertrieben. Von
einem gewaltigen Instinkt beseelt, aber ohne Berechnung seiner
personlichen Krifte, wollte er allein der Anstalt und den Kindern
in Einem Alles sein: Herr und Bedienter, Vater und Mutter,
Aufseher und Krankenwirter, Lehrer und Unterrichtsbuch. Er



.

konnte in letzterer Hinsicht, im Untferricht ndmlich, mit den
Kindern nicht weiter gehen, als wofiir er selbst innerlich belebt
war und wozu er die Lehrfihigkeit besass. Der Umfang davon
war bald erschopft. Was ihm auf dem Neuhof an positiver Regel-
missigkeit und Gewandtheit im Ackerbau, Fabrik- und Hand-
lungsfache und in ihrer Anwendung auf die Schule fehlte, fehlte
ihm in Stanz an positiven Schulkenntnissen und — Fertigkeiten.
Nicht nur die Bedirfnisse der Anstalt und Ziglinge wuchsen ihm
iiber den Kopf; auch die Naturkrifte, die er in den letztern ent-
wickelt hatte, wurden stirker als er und iiberwiltigten ihn. Er
verstand nicht, sich des Lehrens, das er aufgeregt, des Stoffes,
‘den er hervorgerufen hatte, zu bemichtigen, die geweckten Krifte
zu ordnen und zu leiten, und kannte weder die Anfangs- noch
Endzwecke seines Thuns. Ein schlagender Beweis dafiir ist seine
eigne Aeusserung: »Ich wusste nicht, was ich that, aber ich
wusste, was ich wollte, und dieses war: Tod oder Durchfithrung
meines Zwecks.« Dazu gesellten sich die Folgen seiner friihern
geistigen und gemiitlichen Zustinde und die nicht iiberwundenen
Reste einseitiger Ansichten und Vorurtheile. Wie er auf dem
Neuhof in der menschlichen Natur nur eine irdische Kraft sah,
.80 sah er in Stanz in der kindlichen Kraft nur eine sinnliche.
So unterlag er physisch der Anstrengung, der er sich unterzog,
moralisch dem Gewiihl, das ihn, wie er an Gessner schrieb, um-
gab, das er in den Zoglingen mit Wohlgefallen hervorrief und
beschaute. Dieses Gewiihl erdriickte ihn um so mehr und rieb
ihn auf, weil es zugleich in ihm gdhrte. Hatte ihn die Fabrik-
schule in Neuhof 0konomisch zu Grunde gerichtet, so erschipfte
ihn die Menschenschule in Stanz persinlich, mitten im Gefiihl,
dass er das Ausserordentliche leiste, und dass die psychologische
Erscheinung, die er in den Kindern hervorgerufen, und die Art,
wie er sie hervorgerufen, ein kulturgeschichtliches Weltereigniss
sei. Diese Ueberzeugung trug er nicht nur mit Gewissheit in
sich und als den Gewinn dieser zweiten Versuchs- und Unter-
nehmungsepoche seiner pidagogischen Laufbahn davon, sondern
-es gelang ihm, den Glauben daran auch in Andern zu erzeugen.
Das war die Sonnenwende seines Schicksals. Ein damaliger
Staatsbeamteter und berithmter Publizist nammte Stanz im Jahr
1799 die Wiege der Wiedergeburt der Menschengeschichte. Die
Natur des Kindes, das in dieser Wiege lag, liess er freilich un-
erklirt. Pestalozzi erkannte sie ebensowenig. Er glich dem
‘Giirtner, der ein Samenkorn in die Erde wirft, ohne zu wissen,



s B s

welch ein Gewichs sich daraus entwickeln wird. Er hatte nur
Glauben an die Giite desselben und an die Vortrefflichkeit seiner
Frucht und pflanzte diesen Glauben ungliicklicher Weise ebenso
ohne Erkenntniss auf seine Umgebungen, das Vaterland und die
Zeitwelt fort. Eine der vorziiglichsten Ursachen der gestirten
Entwicklung der Menschenbildung und der falschen Ansicht von
ihr liegt in diesem Zustand. Stanz ist fiir sie ein Bruchstick
in Pestalozzi’s Geschichte, eine - flichtige Episode im Trauerspiel
seines Lebens geblieben, und hat sich in seiner Erinnerung, wie
im Gedidchtniss der Erzieher, beinahe ausgeloscht.

Die unmittelbar darauf folgende dritte Unternehmung um-
fasst die wihrend eines Zeitraumes von 25 Jahren nach einander
entstandene Reihe der Anstalten zu Burgdorf, Miinchenbuchsee,
Iferten und Clindy. Sie ruhen auf der gleichen Basis und sind
Glieder Eines Ganzen, obgleich von verschiedenen Formen und
Richtungen. Wie sich Pestalozzi in Neuhof mit der &ussern
Natur in das Verhiltniss einer unmittelbaren Bildung an ihr und
durch sie, und in Stanz mit der menschlichen Natur auf der
Stufe der Sinnlichkeit in eben das Verhiltniss einer unmittelbaren
Bildung an ihr und durch sie gesetzt hatte, so setzte er sich an
den Anstalten von Burgdorf aus stufenweise in das gleiche Ver-
hilltniss zum geistigen Wesen der menschlichen Natur und iiber-
nahm die Aufgabe ihrer Bildung wnmittelbar an diesem geistigen
Wesen wund durch dasselbe. Von dieser Hohe der Menschheit
aus trat er in eine neue innige Verbindung mit seinem Vater-
lande, seinem Zeitalter und seinem ganzen Geschlecht. Diese
Verbindung sollte ebenso zu einer gleichsam unmittelbaren Bil-
dung an ihnen und durch sie, zur Begriindung der Wissenschaft
und Kunst der Menschenbildung im erhabensten, allumfassendsten
Sinme fiithren. Er versuchte und erfuhr an der Zivilisation, an
der Gesellschaft, an der Menschheit im Grossen, was er in Stanz
an der Kindheit und am Unterrichte, in Neuhof an der Industrie
und an ihren Fertigkeiten im Kleinen versucht und erfahren hatte.
Von blosser Armenerzichung und Versorgung, vom blossen Volks-
unterricht konnte nicht mehr die Rede sein. Er stieg, nachdem
er im Sommer 1799 Stanz verlassen, von Gurnigels heilender,
ihn im Geist und Gemiith wie am Korper erfrischender Hiohe mit
dem Bewusstsein herab: die Ergebnisse seines Stanzer Versuchs
seien nicht nur ein Gewinn fiir ihn zur Ankniipfung neuer Ver-
suche, sondern die Gewinnung einer neuen Epoche im Entwick-
lungsgange des menschlichen Geistes, eine Eroberung im Reiche



— 53 —

des Unsichtbaren, ein Wendepunkt in der Kulturgeschichte. Die
Saat seiner akademischen Jugendbildung, deren Wachsthum sein
bisheriger, fast dreissigjihriger Lebensgang in ihrem vollesten
Triebe gehemmt hatte, sprosste aufs neue und trieb nun, statt
Blithen, unmittelbar Friichte. Schon bei seinem ersten geistigen
Erwachen hatte er sich, wie wir schon sahen, zu universellen
Angichten und Standpunkten erhoben. Sein erster gedruckter
Junglingsversuch war eine Abhandlung iber die spartanische
Gesetzgebung, und die dadurch zu bewirkende Wiederherstellung
des Staates. Sein Willen und Charakter behaupteten von jeher
das minnliche Prinzip in ihm und trieben ihn zu den schwersten
Problemen des Geistes, zu den hichsten Aufgaben des Daseins
mnd der Gesellschaft. Und hier hatte er das Grosste und Wiir-
digste gefunden, womit sich der Mensch beschiftigen kann. Mit
der ganzen Geisteskraft seiner so hart unterdriickten Natur und
seines so lange gehemmten Sinnes warf er sich in die unermess-
liche Laufbahn und ergriff, umfasste sie mit nicht minder uner-
messlichen Trieben, Neigungen, Bediirfnissen und Anstrengungen.
Es zeigte sich, was seine Individualitit zwar lingst bewiesen
hatte, dass wenn ihn auch seine persinliche Neigung, seine
#dussere Stellung und der in ihm entwickelte Grad seiner Ein-
sichten, Krifte und Fertigkeiten zum Volk und zu den Armen,
zur Abhilfe ihrer besondern Bedirfnisse und zur Erforschung der
Mittel ihres Unterrichts und ihrer KErziehung hinzogen, diese
Richtung ihm auf keine Weise geniigte und dass sie weit mehr
eine Folge der Umstinde als die sichere Wahl seines Instinkts
und das Werk seiner Naturbestimmung gewesen war. Zwar be-
hauptete auch hier das weibliche Prinzip in ihm seine Rechte.
Es dusserte sich von diesem Standpunkt selbst aus wieder in
seiner Hinneigung, seine Anstalt verwahrlosten Kindern als Asyl
zu Offnen ; neben derselben eine Armenschule oder ein Waisenhaus
zu stiften; die Methode zundchst und sobald als moglich ans
Volk, und in demselben an die Dienenden, die Schwachen und
Nothleidenden als Rettungs- und Stirkungsmittel zu bringen; im
Sinn fiirs Familienleben, fiir die Bedeutung des weiblichen Ge-
schlechts in der Gesellschaft; in der Aufstellung des Thuns der
Mutter an ihrem Kinde als Typus der Menschenbildung. Dieses
Einzelne aber war im Ganzen verschlungen. Sein Gemiith iiber-
Stromte und seine Gefithle ergossen sich auf das allgemeine Ziel
der Erziehung aller Stinde und Stufen der Gesellschaft, wie sich
ein  Alpstrom vom Gebirge auf Théler herabstirzt und ber



— 54 —

Gefilde und Fluren ergiesst. Fiir seine Gemiithsstimmung wie fiir
sein Wirken, fiir die Ankniipfungspunkte seines eignen Thuns
und Lassens, wie fiir die Werkzeuge und Mittel, denen er sich
bediente, trat damit ein vollig neuer Zustand ein. Die simmt-
lichen Verhdltnisse seines Daseins dnderten sich. Die Ziglinge
selbst, oder vielmehr die ihnen innewohnende Natur waren nun
nicht mehr wie in Stanz, der Brennpunkt seiner Forschungen
und Bestrebungen. Er forderte nicht sowol mehr von ihnen,
sondern wollte ihnen vielmehr geben. Die Menschennatur an sich
hatte sich ihm geoffenbart, und ihm den Urstoff, das Gewebe
und die Fiden ihres Entwicklungsganges gezeigt. Die Bearbei-
tung dieses Stoffs, seine Gestaltung zur Erziehungs- und Unter-
richtsform, der Weg sie an das zu erziehende Geschlecht zu
bringen, oder was damit eins ist, die Idee und Methode der
elementarischen Menschenbildung wurden von nun an der An-
fangs- und Mittelpunkt sowie das Endziel seiner Lebensaufgabe;
der ihn tiiber sich selbst erhebende, Geist und Gemiith in Har-
monie bringende, seine frithern Kimpfe versohnende, seine Per-
sonlichkeit reinigende und veredelnde, ihn geistig und sittlich
verklirende Gegenstand seiner Tagesarbeiten und Nachtwachen.
Sie an Kindern, an Ziglingen in einer moglichst ausgedehnten
Anstalt zu versuchen, war das erste Bediirfniss; sie schriftstelle-
risch zu bearbeiten und bekannt zu machen, das zweite; sie in
die vaterlindischen und offentlichen Schul- und Erziehungsanstal-
ten einzufithren, das dritte; in einer Jiingerschaft ihr geistiges
Gesetz und ihre gesellschaftlich bindende und bildende Kraft zu
bewdhren und zu veranschaulichen, ein lebendig selbststindiges
und sich fortdauernd entwickelndes Organ fiir die Idee der Me-
thode in einer pidagogischen Gemeinde zu stiften, das vierte.
Eins war von dem andern unzertrennlich und das Gelingen jedes
einzelnen dieser Erfordernisse an das Gelingen aller gekniipft.
Da beschrinkte sich Pestalozzi nicht mehr auf seine Person, auf
einen Ort, auf Kinder; er suchte Gehiilfen, ein Publikum, eine
Welt. Er setzte Alles daran, was ihm Zeit, Umstinde, Verbin-
dungen, Ruf, die damalige geistige Aufregung und das dringend
gefiihlte Bediirfniss eines allgemeinen griindlichen Jugendunter-
richtes und einer durchgreifenden Nationbildung darboten. Plotz-
lich, iiberraschend, unwiderstehlich und allergreifend erschien er
auf dem Schauplatze als der Pidagog des Vaterlandes und der
Zeitgenossen und, wie ein Verehrer aus Norden ihn nannte, als
der Schulmeister des menschlichen Geschlechts. Sein Auftretem



— B —

durchzuckte wie ein elektrischer Schlag die Kette der Menschen-
und Kulturfreunde bis zu ihren entferntesten Enden. Durch die
Idee bestimmt und sich ihr unbeschrinkt hingebend, stellte sich
seine Person als der Mittelpunkt einer allgemeinen Thitigkeit fiir
sie dar, und sammelte eine Masse mitwirkender, sich ihm frei-
willig und freudig unterordnender Krifte um sich her. Durch
die Idee und fiir sie, schlossen eine Menge von Gehiilfen sich an
thn an, bereit das Schicksal der Unternehmung mit ihm zu
theilen. Der Entschluss war leicht, das Opfer, was es auch in
irdischer Hinsicht kosten mochte, gering. Es ging von Begei-
sterung aus und gab geistige fir irdische Giiter. Es war aber
auch in hochstem Grade gewagt; denn die Sache war durch und
durch neu. Sie hatte keine Geschichte hinter sich, keine Erfah-
rung, keine Garantie fiir sich als die Pestalozzis. Pestalozzi
nahm eine furchtbare, nur durch eine heilige Treue an der Idee
und ihrer Wahrheit zu losen mogliche Verantwortlichkeit auf
sich. Das Gefahrvolle in der Stellung seiner Gehillfen lag jedoch
einzig in der Moglichkeit, dass er seine Aufgabe nicht begriffe
und ihr untreu wiirde. Denn, wenn sie ihr nicht treu sein woll-
ten oder konnten, so war es ihnen leicht, hinter sich zu wandeln,
d. h. in die alten Zeit — wund Weltverhidltnisse zuriickzukehren,
Im erstern Falle wurden die Treuen das Opfer. Allein der Ver-
such musste gemacht werden. Seine Durchsetzung zu einer ent-
schiedenen, vollendeten Erfahrung wurde bei denen, die sich ein-
mal an Pestalozzi angeschlossen hatten, und die seine Aufgabe,
wo nicht begriffen, doch ahneten, Gewissenssache. Er entsprach
ihr eine Zeit lang mit fast iibermenschlichen Kriiften. Das Licht,
die Wirme, die von ihm ausstralten und Alles was ihn umgab,
durchdrangen und beseelten, zeigten sich ihr wiirdig. Auch bewies
er sich ihr so lange vollkommen gewachsen. Das Ziel war jedoch
nur durch die Gestaltung der Idee zur Wissenschaft, des Thuns
zur Kunst d. h. zur Methode; der Anstalt zu einer plan- und
gesetzmilssigen, alle Elemente des Unterrichts geordnet in sich
aufnehmenden Verfassung ; der Werkzeuge und Gehiilfen zu einer
lebendigen gesellschaftlich organisirten Gemeinde zu erreichen.
Die Ausfithrung musste in ihrer Bewegung und ihrem Gange das
Urbild, in organischen Schopfungen abgebildet, darstellen. Jede
dieser Seiten und Richtungen erforderte eine besondere, geistige,
d. h. auf Einsicht und Erkenntniss ihres eigenthiimlichen Prin-
zips und ihrer Bedingungen gegriindete Bearbeitung und Orien-
tirung. Sie konnten nur allmilig aus der allgemeinen Masse



—_— 56 —

des Stoffs sich sondern und ordnen. Das Fremdartige war aus-
zuscheiden, das sich Verwandte zu verbinden, eins durch das
andere zu unterstiitzen, alle von einem Geiste zu leiten.

Pestalozzis Naturfillle und Schwung entsprachen, hinsichtlich
der Begriindung seines Werks, diesen Forderungen iiberall. FEr
bewihrte sich als das von der Vorsehung berufene, mit aller
Macht der Liebe, aller Weisheit der Erfahrung, aller Reinheit des
Willens und aller geistesbeherrschenden Hihe der Ansicht aus-
geriistete Werkzeug ihrer Absichten. Die Zuversicht, womit seine
Gehiilfen seinen Beruf verkiindigten, war gerecht und wohlverdient,
und das Zukiinftige, das sie vorhersagten, diesfalls schon durch
die That begriindet.

Die frohlichste Entwicklung und der glicklichste Fortgang
fanden von PBurgdorf aus bis ans Ende in Iferten statt, soweit
Pestalozzis Personlichkeit und ihr Entwicklungsgrad, die An-
schauung und der Vernunftinstinkt ausreichten, die Unternehmung
auf dem Elementarstandpunkt stand und Pestalozzi nur gemiithlich
zu impulsiren, nur anzuregen und zu begeistern hatte. Wie die
Sonne im Mittelpunkt unsers Weltsystems in ihrer Majestit glor-
reich und selbstindig die Planeten an sich zieht, sie unverwirrt
und jeden an seinem Ort um sich schwingt, und allen gibt ohne
zu empfangen, ihrer aber dennoch bedarf, um ihre Herrlichkeit
zu offenbaren und Leben zu erzeugen, so wirkte Pestalozzi wihrend
dieser Epoche. Er herrschte als Impulsator in der Mitte der
Seinigen, im eigentlichen Sinne des Wortes als eine geistige
und gemiithliche Majestit. Insoweit war auch sein Erziehungs-
unternehmen kein Versuch mehr, sondern eine wirkliche That,
eine folgerechte Darstellung gesetzmiissigen pidagogischen Wirkens.
Auch ist er in Allem, was nicht tiber diese Sphire hinausliegt,
wahr, gerecht, rein, gross, sittlich, folgerecht, gesetzmissig der
Herr seiner Anstalten, der Meister seiner Gehiilfen und Jimger
und der Pidagog seines Zeitalters bis zum letzten Tage seines
Lebens geblieben. Er wird diesfalls auch kiinftig der vorleuchtende
Bildner des Menschengeschlechts bleiben.

Demuth, Muth und Vertrauen zum Géttlichen der Menschen-
natur, gegriindet auf den Glauben an Gott, waren in Burgdorf
die Lichter seiner Seele und die himmlischen Gestirne, die dem
Gange seiner Unternehmung vorleuchteten. Der Riickblick auf
sich, die Riickkehr ,in sich, verwob und durchdrang sich mit dem
Blick auf sein Werk. Ein tiefgefiihltes, unausloschliches Bediirfniss
sagte ihm, er miisse, um dasselbe zum Ziele zu fithren, mit ihm



sex BE

gleichen Schritt halten, und sich dazu innerlich, geistig und sittlich
neu gestalten, an der Idee der Menschenbildung und durch sie
sich entwickeln und fortbilden. Lehrer der Seinigen, erkannte er
sich zugleich als Schiiler in einer Sache, von der, was sie sei,
ihm selbst noch nicht deutlich war. Herr, Gesetzgeber, Lehrer
seiner Stiftung, wollte er wirklich von ihr das Gesetz empfangen
und, demselben unterthinig, die Seinigen regieren.

Hiezu gab es nur Einen Weg. Pestalozzi musste sich mit
seiner Anstalt, als dem Organ seiner Idee, wahrhaft identifiziren.
Wie diese ihn, seinen Geist, den ganzen Pestalozzi, in allen seinen
wahren Bestrebungen in sich aufzunehmen und darzustellen hatte,
so konnte sie als sein Werk nur bestehen, sofern F»r sie hin-
wieder wahrhaft in sich aufnahm, seinen Geist und seine Iiehe
in ihr fand und empfand, und in ihr das Mittel, seinen Lebens-
zweck zu erreichen, vollstindig erkannte.

Zu einem solchen Organ war die Anstalt unbedingt fihig.
Es stand ihm dazu auch nicht ein einziges Hinderniss entgegen.
Er hatte sie nur nach seinem Willen zu organisiren, oder viel-
mehr ihren Organismus zu begreifen und zu beférdern. Denn man
kann im wortlichen Sinne sagen: sie organisirte sich selbst fir
ihn. Ihr Grund war tief, ihre Basis breit, ihre Eintheilung viel-
fach und gerdumig. Thre innern und #dussern Verhiltnisse waren
mannigfaltig genug, um nicht nur das ganze Gewicht seiner Idee
und Unternehmung, sondern auch das seiner Persinlichkeit zu
tragen, und den Umfang seiner Bestrebungen, die gleichsam
schrankenlosen Ergiisse seines Geistes und Gemiithes ungehemmt
in sich aufzunehmen. Thr Untergang jedoch war ebenfalls durch
letztere, allein im umgekehrten Verhiltniss der Ursachen, welche
die Unternehmungen im Neuhof und in Stanz scheitern machten,
vorherbestimmt. Das dort zu enge Gefiss war hier zu gross und
weit. Sobald die Idee durch ihren Begriff, die Methode durch ihre
Form einen Anfang geistiger Selbstéindigkeit gewonnen hatte,
und die Anstalt durch die Bediirfnisse der Ziglinge bestimmte
Anspriiche machte, horte er auf, sich in ihr einheimisch zu fiihlen
und frei zu bewegen. Alte, verschwundene Lieblingsansichten und
Neigungen gewannen wieder die Oberhand. Das Gemiith trennte
sich auf’s Neue vom Geiste, das minnliche vom weiblichen Prinzip
in ihm. Er sehnte sich nach dem Zustande, wo er allein Alles
in Allem war und in jedem Augenblicke sich als Selbst fiithlen
konnte, zuriick. Die Methode der Menschenbildung, die die Armen-,
die Volkshildung und die der hohern Stinde wesentlich in sich



— BB

vereinigte, und den Gegensatz der erstern mit der letztern auf
der Elementarstufe ginzlich aufgehoben und vernichtet hatte,
geniigte ihm nicht mehr, und ebensowenig die Anstalt, die in
der That und Wahrheit alle Elemente eines Erziehungsinstituts,
einer Armenanstalt, eines piddagogischen Wohnhauses und einer
Experimentalschule zugleich in sich trng, und die er als solche
nur entwickeln durfte. Damit horte er auf, das Ziel seiner Anstalt
und den Zweck seines Lebens in die Anstalt selbst zu setzen.
Er fasste seine Bestrebungen fiir das Volk und die Armen als
etwas davon Getrenntes, von ihr Ausgeschlossenes und mit ihrer
Aufgabe Unvertrigliches ins Auge, und dusserte und benahm sich
allenthalben diesem Irrthum gemiss. Mit dieser Ansicht und
Gemithsstimmung trat die Verwirrung unvermeidlich auf's Neue
in seine Unternehmung. Seine persinliche Entwicklung und Fort-
bildung fir sie wurde dadurch auf immer abgeschnitten. Die
Anstalt war so lingst in ihm aufgelost und zu Grunde gerichtet,
ehe auch nur eine Spur davon ihm und dem Allgemeinen seiner
Umgebungen kund und im Publikum ruchbar wurden . . .

Bei der Weiblichkeit von Pestalozzis Gemithscharakter konnte
ihn die Wahrheit und Naturgemdissheit einer Sache an sich nie
befriedigen. Besonders trug er das Bediirfniss in sich, dass sich
ithm die Menschen persinlich zukehrten. Dieses instinktartige Be-
ditrfniss wirkte so stark und itberwiegend, dass es ihn aus Gesell-
schaften trieb, die sich nicht fdusserlich um ihn oder geistig um
seine Sache gruppirten. Die Anstalt und seine Gehiilfen konnten
thm deswegen nur so lange zusagen, als alles in und bei ihnen
ausschliessend seiner Person zugekehrt war und als er in jeder
Aeusserung und Wirkung derselben sich selbst fiihlte. Die thiitigsten,
niitzlichsten, ja unentbehrlichsten Werkzeuge wurden ihm gleich-
giiltig, er liess sie fallen, sah es sogar gerne, wenn sie ihn ver-
liessen, sobald er wahrnahm, dass seine Persinlichkeit die ihrige
nicht ganz erfiillte. Wer rein in der Sache lebte, gab ihm keinen
Genuss mehr; wer es verschmihte, ihm anders als durch dieselbe
zu huldigen, verlor den personlichen Zusammenhang der Liebe,
des Dankes und des Vertrauens mit ihm. Da die Sache hingegen,
als Idee, Methode und Anstalt nicht nur an sich, sondern
nach seinem eigenen lauten Bekenntniss grisser war als er, so
konnte Jeder, der sie erkannte, seiner Person nur durch sie
dienen, durch sie aber ihm auch alles Mégliche anfopfern . .. ..

Wir haben oben bemerkt, wie sehr Pestalozzi in Burgdorf
sittlich ergriffen war. Er erkannte die Gefahr seiner personlichen



s BE e

Schwiche und suchte eine Garantie gegen sich selbst. Nur im
Gehiilfen, die ihn und sein Werk hielten, konnte er sie finden.
Im Gefiihl dieses Bediirfnisses wandte er sich an Jeden, der ihm
Vertrauen einflisste. Und hier stossen wir auf den charakter-
istischen ganz eigenthiimlichen psychologischen Umstand, den er
in seiner Lebensgeschichte!) angiebt, doch ohne dessen Einfluss
zu erkliren.

Ein Jugendfreund gab ihm als heiliges Vermichtniss auf dem
Sterbebette die schicksalvolle Warnung: »Lasse dich, ohne einen
Mann an deiner Seite zu haben, der dir mit ruhiger kaltblittiger
Menschen- und Sachkenntniss, mit zuverlissiger Treue beisteht,
auf keine Art in ein weitfithrendes Unternehmen ein.« Bis Burgdorf
hatte er diese Lehre nicht befolgt. In DBurgdorf trat ihm die
Erinnerung wie ein Lichtgedanke vor die Seele, er fithlte die
Nothwendigkeit eines solchen Stiitzpunktes, nicht fiir seine dussere
Unternehmung, wol aber fiir seine geistige und sittliche Haltung
und Fortbildung. In diesem Aufleben der Erinnerung liegt das
Rithsel, wie er seine Sache ganz in einem Individuum konzentriren,
sich in ihm verlieren, und wie dieses Individuum sich seiner un-
bedingt bemichtigen, auf jegliche Weise — ebenfalls wieder ohne
es absichtlich zu wollen und im Wahn es niitze ihm — ihn miss-
brauchen konnte, insofern es nur Pestalozzis Persinlichkeit mit
der seinigen, gleichviel durch welche Mittel, zu identifiziren ver-
mochte.

Die Anstellung eines Wiichters iiber sich ist vielleicht der
grossartigste Zug in Pestalozzis sittlicher Natur, das erhabenste
Zeugniss der damaligen Reinheit und Hohe seiner Bestrebungen
und der vollgiiltige Thatbeweis der Demuth und Selbsterkenntniss
eines Gott und der Wahrheit ganz hingegebenen Herzens. Darin
lag aber auch die hichste geistige und sittliche Gefahr fiir Pesta-
lozzi, insofern er die Aeusserung seines Freundes wirtlich nahm
und in irgend einen cinzelnen Menschen setzte, was ihm nur
die Menschheit, d. h. die Stimme der Einsicht, Erfahrung und
Weisheit aller seiner Freunde, Gehiilfen und Zeitgenossen ver-
einigt, mit andern Worten: die sich in seinem Werk selbst
offenbarende Vernunft und Wahrheit gewihren konnte. Er musste
das Organ, oder vielmehr die Organe, in denen sie sich jedesmal

") »Schwanengesang«, Ausgabe der Werke Pestalozzis von Seyffarth, Bd. XVI
(8. 201).



S -

aussprach, zu unterscheiden wissen. Das blinde Zutrauen auf
¢inen Einzelnen war wesentlich ein blindes Vertrauen auf sich
selbst. Es verdoppelte iiberdies die eigene Beschrinktheit und
das Bedirfniss, dem Pestalozzi abhelfen wollte. Auch war er im
Anfange weit entfernt von dieser Verirrung. Er fasste dasjenige,
was jeder seiner Gehiilfen ihm, seiner Methode und Anstalt sein
und werden konnte, individuell auf: Kriisi, Buss, Tobler, Reichardt,
Weiss, Nif, jeder befriedigte etwas in 1hm, trug zur Erfillung
seiner Bestrebungen bei, jeder stellte eine Seite dessen, was er
bezweckte, dar; in jedem fand er eine cigenthiimliche Wahrheit,
Kraft und Stitze. Kriisi vorziiglich hatte von Anfang an dieser
Forderung der Pestalozzischen Individualitit auf’s Edelste ent-
sprochen.

Die Aufgahe jedes Gehiilfen als Wichter Pestalozzis und
jedes Wiichters iiber den Gang der Sache wund ihrer Gehiilfen
bestand darin, Pestalozzi in Uebereinstimmung mit derselben zu
erhalten, und Sorge zu tragen, nicht nur, dass Jeder das ihm
Uebertragene leiste, denn sie leisteten es Alle, sondern dass
Pestalozzi das von Jedem fiir ihn und seine Sache Geleistete erkenne.
Sie bestand, mit einem Wort: in einer fortdauernden Vermittlung
zwischen Pestalozzis Person, seiner Anstalt und seinen Gehiilfen.

Es fillt in die Augen, wie sehr bei der vorzugsweisen Wahl
irgend eines einzelnen Wiichters die Unschuld und Giite, die Hohheit
und Wiirde des Unternehmers wie der Unternehmung von der
Person abhing, die Pestalozzi wihlte, und von den Motiven, die
seine Wahl bestimmten. Nicht genug, dass seine Liebe bestindig,
seine Dankbarkeit aufopfernd, seine Treue am gewihlten Freunde
unerschiitterlich blieb, sein Vertrauen musste hellsehend, sein
Geist der Erfahrung, sein Gemiith der Stimme der Wahrheit,
sein ganzes Wesen den Forderungen der Idee und den Bedirf-
nissen der Sache offen bleiben; und bei der Hingebung an die
Idee selbst musste die Persinlichkeit beherrscht, der Eigenwillen
entfernt und nur die gewonnene Erkenntniss des Unverginglichen
und Ewigen der Menschennatur, d. h. ihre Bildungs-Elemente
und -Gesetze befragt, nur ihre Antwort gehirt, nur ihr Auns-
spruch befolgt werden.

Hieraus geht die Grisse der Verantwortlichkeit von Pesta-
lozzis Wichtern von ihrer Seite hervor. Wie sie Pestalozzi, seine
Personlichkeit, seine Zwecke und das gegenseitige Verhiltniss
beider begriffen, auf welcher Kulturstufe sie menschlich, geistig
und sittlich standen, auf welchen Grund sie das Ganze bauten,



e G -

davon hing Pestalozzis innere und dussere Harmonie, der Frieden
oder Kampf des Hauses, die Einheit oder der Widerspruch ab,
in welchen die Unternehmung mit sich, mit den Zivilisations-
bedirfnissen unserer Zeit und mit der Kulturbestimmung des
menschlichen Geschlechts gerieth. Sie hatten fiir Pestalozzi zu
sein, was er fiir die Sache war, mussten ihn fortschreitend in
seiner Lage orientiren, durften dabei aber nichts Anderes wollen
noch sein, als ein treuer Spiegel, der ihn und seine Unternehmung
in ihrer wahren geistigen Gestalt und Bestimmung reflektirte.
Alles kam dabei darauf an, dass in Pestalozzi das Bewusstsein der
Natur der Krifte, durch die er so gewaltig geworden, erhalten
wurde.

Als aber Pestalozzi wirklich sich selbst und sein Werk nur
noch in Einem Individuum allein sah, das in ihm und in seiner
Anstalt blos ein Mittel fiir sich erblickte, war sein persinlicher
Ruin und der seiner Anstalt unvermeidlich, und schon innerlich
vollendet, ehe er dusserlich wahrgenommen wurde. Die Erklirung:
das Individuum, das er zu seinem Stellvertreter und zum Voll-
strecker seines Willens gemacht, sei Er Selbst, und wer dasselbe
von ihm unterscheide, widersetze sich ihm, misshandle ihn, ent-
schied Alles. Er gab sich dadurch selbst auf und erklirte alle
gegen die Mitarbeiter und Mitgriinder seines Werkes eingegangenen
Verpflichtungen fiir ungiltig. Die ihrigen gegen ihn hirten
damit ebenfalls auf. Allein sie betrachteten sich im Dienste bei
ihm als im Dienste der Wahrheit und Menschheit und entschlossen
sich, die Rechte der Idee, Methode und Anstalt gegen seine
Meinung, aber fiir seine Person, zu behaupten.

Die Wirkung davon auf ihn erzdhlen seine Lebensschicksale.
Er verwirrte und wurde verwirrt, nahm eine riickgingige Bewegung
und fithrte sie in gleichem Verhiiltniss, wie er den hochsten
Kulminationspunkt einer der menschlichen Natur moglichen Ent-
wicklung erreicht hatte, wieder auf den tiefsten Punkt, von dem
er ausgegangen war, zuriick. Energisch, grossartig im Falle wie
in der Erhebung, wandte er alle Macht seines Willens, alle Fiille
seines Gemiiths und alle Hillfsmittel des durch seine Verdienste
auf die Gesellschaft errungenen Einflusses zur Behauptung seines
Irrthums an und zeigte sich im Kampfe gegen seine Freunde,
wie er sich im Kampfe fir die Idee gezeigt hatte.

Was seine Schriften dunkel, was die Elementarbiicher uner-
klirt lassen, das haben die ZLebensschicksale vollends aus den



pe BB e

Aungen geriickt. Unstreitig aber legte ihr Verfasser darin seine
Ueberzeugung nieder und gab, was er sah.l)

Nicht der Umfang der Unternehmung, nicht die schnelle
Ausdehnung der Anstalt, nicht die Zeitmode, zu der die Methode
wurde, weder das ungebiihrliche Eitelkeitslob, noch der Verlust
seines Herrscheransehens und seiner Vaterrechte, weder die Schwiiche
und Anmassung seiner Gehillfen, moch der Missbrauch und die
Verschleuderung seiner Geldmittel und die Zerrattung seiner
Finanzen, die, wenn auch in Noth, nach seiner eignen Versicherung,
wieder reichlich hergestellt wurden, noch irgend eine der &ussern
Ursachen, die er angibt, bewirkten seinen Schiffbruch. FEr st
. dem Verhiltnisse, n das Pestalozzi seine Person zur Idee
und Anstalt, und seinen Wiichter zu seiner Person setzt, gegriindet.

Fin Kind der lautersten Humanitit, verwandelte sich die
Menschenbildung in der Anstalt in ein Weltkind. Der Zweck
wurde zum Mittel, das Mittel zum Zweck, das Heilige dem Dienste
des Irdischen unterworfen .. .. Der Kampf war hart und lange,
denn es war ja kein personlicher, sondern ein geistiger und sitt-
licher Kampf; ein Kampf um die Idee, um ihre Erhaltung und
Verwirklichung im menschlichen Dasein.

Indem die Idee Pestalozzis Polarstern blieb und er in sich
selbst nichts anders wusste und wollte, als eben sie, wurde die
Tauschung gewichtiger. Er kam durch die irdische Schwerkraft
dahin, von ihr aus wider sie zu wirken, und einen in der Kultur-
geschichte unerhiorten Widerspruch aufzustellen.

. . . . Pestalozzis Eigenthiimlichkeit, Bestimmung und Schick-
sal als Menschenbildner in’s Auge fassend, fragen wir: Was ist
Pestalozzis Wesen als Menschenbildner 2 Wozu trieb ihn dies-
falls seine Natur und was war er als Organ der wmenschlichen
Natur und als Werkzeug der Vorsehung 2 Was konnte er seiner
Individualitit nach leisten 2 Was hat er wirklich geleistet ?
Wie und wodurch hat er es? Wo hat er seine Unternehmung
gelassen 2 Von wo aus, wie und wodurch kann und muss sie
fortgesetzt werden ?

') Ich gebe die folgende Stelle iiber das durch Schmids Wiedereintritt
veranlasste Zerwiirfniss mit den &ltern Mitarbeitern annihernd vollstindig,
nicht nur weil sie, wenn ich so sagen darf, zur Oekonomie des Aufsatzes gehort,
sondern auch weil sie immerhin Niederers ruhigere Auffassung nach Pestalozzis
Tod wiederspiegelt. Speziell der vorliegende Passus iiber die Lebensschicksale
ist wichtig gegeniiber dem sonst etwa gefiusserten Verdacht, dass dieses Buch
von Jos. Schmid interpolirt sei. Hz.



o B3 i

In der bisherigen Darstellung finden wir diese Fragen zum
Theil , aber nur zum Theil beantwortet. Wir haben -einzelne
dunkle Stellen in Pestalozzis Gange unverhiltnissmissig gegen
andere hervorgehoben, damit beim Licht tber das Ganze jedes
Besondere einst desto heller erscheine.

Soviel ergeht nach unserer Ueberzeugung aus dem Gesagten
nnwidersprechlich :

1) Pestalozzis Dasein und Wirken stiftet in der Geschichte
der Pidagogik eine allgemeine, allumfassende Umwandlungsepoche,
ein neues Zeitalter. Kein friherer und gegenwirtiger Griinder
und Verbesserer des Erziehungs-, Schul- und Unterrichtswesens
war thm gleich, oder kann ihm zur Seite gestellt werden. Mit
ihm beginnt die Entwicklung einer neuen Wissenschaft und Kunst:
die der Menschenkultur im speziellsten Sinne. Er steht durch die
Schipfung seines Genies in unzertrennlichem Zusammenhange mit
dem piddagogischen Entwicklungs- und Bildungsgange der mensch-
lichen Natur im Einzelnen und des menschlichen Geschlechtes im
Ganzen. Weder er selbst hat diesfalls von seinem Werk zu viel
erwartet, noch haben seine iltesten Gehiilfen und Freunde zu viel
aus ihm gemacht und zu viel von ihm versprochen.

2) Es gab einen Zeitraum in seinem Leben, wo er person-
lich ganz auf der Lichthohe seiner Kulturschépfung stand. Das
Unsterbliche in ihm erhob ihn im Gange seines Lebens allmilig
und stufenweise auf diese Hohe, Auf ihr stehend aber hat er
sein personliches und sein Thatverhdltniss zu ihr nur geahnt,
nicht begriffen, nur gefiihlt, nicht entwickelt. Es wurde bei ihm
Ursache und Gegenstand des neuen Suchens einer Erkenntniss,
die er nicht mehr gefunden. Dieses Nichtfinden gab dem Irdischen
in 1hm ein frisches Gewicht. Es zog ihn wieder von seiner
Hohe herab. Er misskannte, liugnete und bekdmpfte sie, wie
er sich frither zu ihr erhoben, sie geahnet, gefunden und anerkannt
hatte.

3) Wie seine Idee und Methode vom piddagogischen Héhenpunkte
geines Daseins und Wirkens, und von dem Weg ausgingen, auf
dem er sie errungen hatte, so kann die Erkenntniss der erstern
nur von der Erkenntniss des letztern ausgehen und durch sie
gewonnen werden. Die wahre lebendige Einsicht in Pestalozzis
Kulturunternehmung fordert daher vor Allem aus die Festsetzung
des geistigen Standpunktes, von dem er diesfalls selbst ausging,
oder dessen, was ihn fihig gemacht hat, bei den Kindern, die



er lehrte, und bei den Zeitgenossen, die er in Bewegung setzte,
die Wirkung hervorzubringen, die er hervorgebracht hat.

4) Das pidagogische Glaubensbekenntniss, das wir hier iiber
Pestalozzis Grisse und Bedeutung als Menschenbildner ablegen,
und worin wir alles diesfalls von wuns friher iber ihn Gesagte
unbeschrinkt bestitigen, wird uns hoffentlich gegen den Vorwurf
der Inkonsequenz und Anmasslichkeit bei der Kritik schiitzen, die
wir uns tber ihn nicht sowol erlauben, sondern die wir fiir
Pflicht achten. Wir wollen nickhits als Schiiler des wahren, des-
jenigen Pestalozzi sein, der dadurch wesentlich ein Werkzeug der
Vorsehung geworden, dass er eine Idee im eigentlichen Sinn,
d. h, eine schopferische, ewige Wahrheit, einen Gedanken Gottes,
insofern es erlaubt ist, diesen menschlichen Ausdruck zu ge-
brauchen, zu Tage gefordert hat. In dem Sinne, in welchem wir
Pestalozzi als Stifter der Menschenbildung auffassen, konnte
geistig nur der Wahnsinn, sittlich nur das Vergehen sich <iber
thn, oder auch nur nebern ihn stellen wollen. Es bleibt uns
insofern nichts ibrig, als von ihm zu lernen und uns anzustrengen,
die unendliche Entwicklungsfiille der Saat, die er ausgestreut haf,
immer besser zu verstehen und kriftiger zu fordern. Alles tiichtige
und wiirdige Bestreben kann nur in der immer innigern Aneignung
und Entwicklung seiner Idee, nur darin bestehen, was wider sie
ist und sie verunreinigt, von ihr auszuscheiden. Weit entfernt,
dadurch den Meister zu meistern, arbeiten wir fiir seine Einsetzung
in seine Herrscherrechte und fiir die Zerstorung dessen, was ihnen
entgegensteht.

Pestalozzis Verbindung mit Fellenherg 1804/1805.

Unter dem handschriftlichen Material, das dem Pestalozzi-
stiibchen durch die Giite des Hrn. Oberst Pestalozzi aus dem
Nachlass von Pestalozzi und Jos. Schmid zugekommen, befindet
sich neben einer Copie des Briefwechsels zwischen Pestalozzi und
Fellenberg vom Jahre 1805') auch ein Folioconvolut, das von
Muralts Hand geschrieben ist und die Ueberschrift hat: »Tage-
buch von Joh. Muralt. Angefangen den 23™™ 1804 im
Pestalozzischen Institut zu Buchsee.« Es ist dasselbe mit den
andern Manuskripten aus Jos. Schmids Nachlass bej dessen Tod
1850 in die Schweiz zuriickgekommen.

') Abgedruckt im »Korrespondenzblatt des Archivs der Schweizerischen
permanenten Schulausstellong in Zirich«, II. Jahrg. 1878.



	Pestalozzi nach der Schilderung Niederer's, II. (Schluss)

