
Zeitschrift: Pestalozziblätter

Herausgeber: Kommission des Pestalozzistübchens der Schweizerischen
Permanenten Schulausstellung

Band: 1 (1880)

Heft: 4-5

Artikel: Pestalozzi nach der Schilderung Niederer's, II. (Schluss)

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-917726

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-917726
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pestalozzi-Blätter.
Herausgegeben von der Rommission für das Pestalozzi - Stübcücn

der

Schweiz, permanenten ScMlansstellnm in Zürich.

I. Jahrgang1. Wo. 4 und £>. Angnst 1880.

Inhalt : Pestalozzi nach der Schilderung Niederer's, II. (Schluss.) —
Pestalozzis Verbindung mit Fellenberg 1804/1805. — Persönliche und Familien-
Erinnerungen an Pestalozzi. III; — Litteratur. — Verdankung.

Pestalozzi nach der Schilderung Niederer's, II.
(Schluss.)

Pädagogisch ohne alle Vergleichung höher steht seine zweite
Unternehmung, die des Waisenhauses in Stanz vom Herbst 1798
bis 17991). Eine völlige Revolution in Pestalozzis Persönlichkeit,

eine Reformation in seinen Ansichten von der menschlichen
Natur und eine Wiedergeburt seiner sämmtlichen frühern Bestrebungen

war unterdessen in ihm vorgegangen. Von der Anstalt
in Neuhof zu der von Stanz ist ein unermesslicher Sprung. Die
Pole seiner Anschauungsweise und seines persönlichen Verhältnisses

zu den Kindern hatten sich umgekehrt. Er setzte den
Mittelpunkt des Unterrichts und der Erziehung, statt in die
Aussenwelt und in die Industrie, nun in die kindliche Natur
selbst, in die in den Kindern gegebenen ursprünglichen Anlagen,
Fähigkeiten und Kräfte. Die äussern Umstände kamen diesem
innern Zustande seines Geistes und Gemüthes wunderbar zu
statten. Die helvetische Regierung hatte ihn hei der Einladung
zum Vorstande des zu errichtenden Waisenhauses aller ökonomischen

Sorge enthohen und bestritt freigebig den für die Einrichtung

und die physischen Bedürfnisse der Anstalt nöthigen Aufwand.
Die zu erziehenden Waisen waren sämmtlich Naturkinder, ohne die

geringsten gesellschaftlichen, bürgerlichen oder Standesansprüche.
Söhne und Töchter eines Hirtenvolkes2) fielen seihst alle
Forderungen zu speziellen Rücksichten auf ein künftiges Berufs- und
ludustrieleben weg. Sie sollten nur zu tüchtigen Menschen, zu

h Oder vielmehr Januar bis Juni 1799.
2) Konstruktion des Originals.



— 50 —

verständigen gutgesinnten und kräftigen Gliedern der Gesellschaft
und des Vaterlandes, in den einfachsten Verhältnissen des
Daseins erzogen werden. Es kam, mit andern Worten, darauf an,
sie, wie Pestalozzi sich ausdrückte, »einsichtsvoll, kraftvoll und
wolwollend zu machen.« Pestalozzi war also von Aussen
unabhängig und in jeder bürgerlichen und gesellschaftlichen Beziehung

unbedingt frei. Die nämliche Freiheit und Unbefangenheit

brachte er durch die Umwandlung mit, die in ihm
vorgegangen war. Er fasste die Kindheit nicht mehr von einem
Ziel aus ins Auge, das ausser ihr selbst lag. Als Vater zu
Kindern, als Lehrer zu Schülern, als Mensch zu Menschen
setzte er sich zu ihnen in das allerunmittelbarste, innigste Ver-
hältniss. Durch seine Menschlichkeit wollte er auf ihre Menschlichkeit,

durch seinen Geist auf ihren Geist, durch sein Gemüth
auf ihr Gemüth wirken, sie aufregen, beleben, lehren, stärken
und regieren. Die umgebende Natur, nämlich der sinnliche
Horizont und die täglichen, körperlichen, geistigen und sittlichen
Bedürfnisse des Kindes sollten dazu die vermittelnden Leiter
sein. Das Ergebniss dieser Wirkungen zur Grundlage des

Erziehungsplanes des Kindes, ihren Inhalt zum Stoff des Unterrichts,

ihren Gang zur Form desselben zu machen, in diesem
Sinne die Kinder durch ihre eigne Natur zu erziehen, jede
Anlage durch ihre eignen ursprünglichen Erzeugnisse zu bilden,
jede Kraft durch ihre eigne Thätigkeit zu üben, zu entwickeln
und zu stärken, und dadurch ein gemeinschaftliches Zusammenleben

zu organisiren, kurz das Menschliche durchs Menschliche
und jedes Vermögen desselben durch dasjenige zu nähren und
grosszuziehen, was den Grund seiner Natur ausmacht und darum
sich in dieselbe verwandeln kann, das war die Grundlage des

Ganzen, das die erhabene schöpferische Idee, die in Pestalozzis
geistigem Horizonte immer heller und höher aufstieg. Da schlug
die Geburtsstundc der Vermenschlichung der Pädagogik und ihre
Erhebung zur Menschenbildung, aber zugleich mit ihr die der
Auflösung der Pestalozzi'sehen Unternehmung als Waisenanstalt.
Die Kriegsunruhen und andere äussere Ursachen, die Pestalozzi

von Stanz entfernten, waren auch hier wieder nur zufällige
Umstände. Er hätte auch ohne sie sich selbst vertrieben. Von
einem gewaltigen Instinkt beseelt, aber ohne Berechnung seiner

persönlichen Kräfte, wollte er allein der Anstalt und den Kindern
in Einem Alles sein: Herr und Bedienter, Vater und Mutter,
Aufseher und Krankenwärter, Lehrer und Unterrichtsbuch. Er



— 51 —

konnte in letzterer Hinsicht, im Unterricht nämlich, mit den
Kindern nicht weiter gehen, als wofür er selbst innerlich belebt
war und wozu er die Lehrfähigkeit besass. Der Umfang davon
war bald erschöpft. Was ihm auf dem Neuhof an positiver
Regelmässigkeit und Gewandtheit im Ackerbau, Fabrik- und
Handlungsfache und in ihrer Anwendung auf die Schule fehlte, fehlte
ihm in Stanz an positiven Schulkenntnissen und — Fertigkeiten.
Nicht nur die Bedürfnisse der Anstalt und Zöglinge wuchsen ihm
über den Kopf; auch die Naturkräfte, die er in den letztern
entwickelt hatte, wurden stärker als er und überwältigten ihn. Er
verstand nicht, sich des Lehrens, das er aufgeregt, des Stoffes,
den er hervorgerufen hatte, zu bemächtigen, die geweckten Kräfte
zu ordnen und zu leiten, und kannte weder die Anfangs- noch
Endzwecke seines Thuns. Ein schlagender Beweis dafür ist seine

eigne Aeusserung: »Ich wusste nicht, was ich that, aber ich
wusste, was ich wollte, und dieses war: Tod oder Durchführung
meines Zwecks.« Dazu gesellten sich die Folgen seiner frühern
geistigen und gemütlichen Zustände und die nicht überwundenen
Reste einseitiger Ansichten und Vorurtheile. Wie er auf dem

Neuhof in der menschlichen Natur nur eine irdische Kraft sah,
so sah er in Stanz in der kindlichen Kraft nur eine sinnliche.
So unterlag er physisch der Anstrengung, der er sich unterzog,
moralisch dem Gewühl, das ihn, wie er an Gessner schrieb,
umgab, das er in den Zöglingen mit Wohlgefallen hervorrief und
beschaute. Dieses Gewühl erdrückte ihn um so mehr und rieb
ihn auf, weil es zugleich in ihm gährte. Hatte ihn die Fabrikschule

in Neuhof ökonomisch zu Grunde gerichtet, so erschöpfte
ihn die Menschenschule in Stanz persönlich, mitten im Gefühl,
dass er das Ausserordentliche leiste, und dass die psychologische
Erscheinung, die er in den Kindern hervorgerufen, und die Art,
wie er sie hervorgerufen, ein kulturgeschichtliches Weltereigniss
sei. Diese Ueberzeugung trug er nicht nur mit Gewissheit in
sich und als den Gewinn dieser zweiten Versuchs- und
Unternehmungsepoche seiner pädagogischen Laufbahn davon, sondern

es gelang ihm, den Glauben daran auch in Andern zu erzeugen.
Das war die Sonnenwende seines Schicksals. Ein damaliger
Staatsbeamteter und berühmter Publizist nannte Stanz im Jahr
1799 die Wiege der Wiedergeburt der Menschengeschichte. Die
Natur des Kindes, das in dieser Wiege lag, liess er freilich
unerklärt. Pestalozzi erkannte sie ebensowenig. Er glich dem
Gärtner, der ein Samenkorn in die Erde wirft, ohne zu wissen,



— 52 —

welch ein Gewächs sich daraus entwickeln wird. Er hatte nur
Glauben an die Güte desselben und an die Vortrefflichkeit seiner
Frucht und pflanzte diesen Glauben unglücklicher Weise ebenso
ohne Erkenntniss auf seine Umgebungen, das Vaterland und die
Zeitwelt fort. Eine der vorzüglichsten Ursachen der gestörten
Entwicklung der Menschenbildung und der falschen Ansicht von
ihr liegt in diesem Zustand. Stanz ist für sie ein Bruchstück
in Pestalozzis Geschichte, eine flüchtige Episode im Trauerspiel
seines Lebens geblieben, und hat sich in seiner Erinnerung, wie
im Gedächtniss der Erzieher, beinahe ausgelöscht.

Die unmittelbar darauf folgende dritte Unternehmung um-
fasst die während eines Zeitraumes von 25 Jahren nach einander
entstandene Reihe der Anstalten zu Burgdorf, Münchenbuchsee,
Iferten und Clindy. Sie ruhen auf der gleichen Basis und sind
Glieder Eines Ganzen, obgleich von verschiedenen Formen und
Richtungen. Wie sich Pestalozzi in Neuhof mit der äussern
Natur in das Verhältniss einer unmittelbaren Bildung an ihr und
durch sie, und in Stanz mit der menschlichen Natur auf der
Stufe der Sinnlichkeit in eben das Verhältniss einer unmittelbaren
Bildung an ihr und durch sie gesetzt hatte, so setzte er sich an
den Anstalten von Burgdorf aus stufenweise in das gleiche
Verhältniss zum geistigen Wesen der menschlichen Natur und
übernahm die Aufgäbe ihrer Bildung unmittelbar an diesem geistigen
Wesen mid durch dasselbe. Von dieser Höhe der Menschheit
aus trat er in eine neue innige Verbindung mit seinem Vaterlande,

seinem Zeitalter und seinem ganzen Geschlecht. Diese

Verbindung sollte ebenso zu einer gleichsam unmittelbaren
Bildung an ihnen und durch sie, zur Begründung der Wissenschaft
und Kunst der Menschenbildung im erhabensten, allumfassendsten
Sinne führen. Er versuchte und erfuhr an der Zivilisation, an
der Gesellschaft, an der Menschheit im Grossen, was er in Stanz
an der Kindheit und am Unterrichte, in Neuhof an der Industrie
und an ihren Fertigkeiten im Kleinen versucht und erfahren hatte.
Von blosser Armenerziehung und Versorgung, vom blossen
Volksunterricht konnte nicht mehr die Rede sein. Er stieg, nachdem
er im Sommer 1799 Stanz verlassen, von Gurnigels heilender,
ihn im Geist und Gemüth wie am Körper erfrischender Höhe mit
dem Bewusstsein herab : die Ergebnisse seines Stanzer Versuchs
seien nicht nur ein Gewinn für ihn zur Anknüpfung neuer
Versuche, sondern die Gewinnung einer neuen Epoche im
Entwicklungsgange des menschlichen Geistes, eine Eroberung im Reiche



— 53 —

des Unsichtbaren, ein Wendepunkt in der Kulturgeschichte. Die
Saat seiner akademischen Jugendbildung, deren Wachstlium sein
bisheriger, fast dreissigjähriger Lebensgang in ihrem vollesten
Triebe gehemmt hatte, sprosste aufs neue und trieb nun, statt
Blüthen, unmittelbar Früchte. Schon bei seinem ersten geistigen
Erwachen hatte er sich, wie wir schon sahen, zu universellen
Ansichten und Standpunkten erhoben. Sein erster gedruckter
Jünglingsversuch war eine Abhandlung über die spartanische
Gesetzgebung, und die dadurch zu bewirkende Wiederherstellung
des Staates. Sein Willen und Charakter behaupteten von jeher
das männliche Prinzip in ihm und trieben ihn zu den schwersten
Problemen des Geistes, zu den höchsten Aufgaben des Daseins
und der Gesellschaft. Und hier hatte er das Grösste und
Würdigste gefunden, womit sich der Mensch beschäftigen kann. Mit
der ganzen Geisteskraft seiner so hart unterdrückten Natur und
seines so lange gehemmten Sinnes warf er sich in die unermess-
liche Laufbahn und ergriff, umfasste sie mit nicht minder uner-
messlichen Trieben, Neigungen, Bedürfnissen und Anstrengungen.
Es zeigte sich, was seine Individualität zwar längst bewiesen
hatte, dass wenn ihn auch seine persönliche Neigung, seine
äussere Stellung und der in ihm entwickelte Grad seiner
Einsichten, Kräfte und Fertigkeiten zum Volk und zu den Armen,
zur Abhülfe ihrer besondern Bedürfnisse und zur Erforschung der
Mittel ihres Unterrichts und ihrer Erziehung hinzogen, diese

Richtung ihm auf keine Weise genügte und dass sie weit mehr
eine Folge der Umstände als die sichere Wahl seines Instinkts
und das Werk seiner, Naturbestimmung gewesen war. Zwar
behauptete auch hier das weibliche Prinzip in ihm seine Rechte.
Es äusserte sich von diesem Standpunkt selbst aus wieder in
seiner Hinneigung, seine Anstalt verwahrlosten Kindern als Asyl
zu öffnen ; neben derselben eine Armenschule oder ein Waisenhaus
zu stiften ; die Methode zunächst und sobald als möglich ans
Volk, und in demselben an die Dienenden, die Schwachen und
Nothleidenden als Rettungs- und Stärkungsmittel zu bringen ; im
Sinn fürs Familienleben, für die Bedeutung des weiblichen
Geschlechts in der Gesellschaft ; in der Aufstellung des Thuns der
Mutter an ihrem Kinde als Typus der Menschenbildung. Dieses
Einzelne aber war im Ganzen verschlungen. Sein Gemütli
überströmte und seine Gefühle ergossen sich auf das allgemeine Ziel
der Erziehung aller Stände und Stufen der Gesellschaft, wie sich
ein Alpstrom vom Gebirge auf Thäler herabstürzt und über



— 54 —

Gefilde und Fluren ergiesst. Für seine Gemüthsstimmung wie für
sein Wirken, für die Anknüpfungspunkte seines eignen Thuns
und Lassens, wie für die Werkzeuge und Mittel, denen er sich
bediente, trat damit ein völlig neuer Zustand ein. Die sämmt-
lichen Verhältnisse seines Daseins änderten sich. Die Zöglinge
seihst, oder vielmehr die ihnen innewohnende Natur waren nun
nicht mehr wie in Stanz, der Brennpunkt seiner Forschungen
und Bestrehungen. Er forderte nicht sowol mehr von ihnen,
sondern wollte ihnen vielmehr geben. Die Menschennatur an sich
hatte sich ihm geoffenbart, und ihm den Urstoff, das Gewebe
und die Fäden ihres Entwicklungsganges gezeigt. Die Bearbeitung

dieses Stoffs, seine Gestaltung zur Erziehungs- und
Unterrichtsform, der Weg sie an das zu erziehende Geschlecht zu
bringen, oder was damit eins ist, die Idee und Methode der
elementarischen Menschenbildung wurden von nun an der
Anfangs- und Mittelpunkt sowie das Endziel seiner Lebensaufgabe;
der ihn über sich selbst erhebende, Geist und Gemüth in
Harmonie bringende, seine frühern Kämpfe versöhnende, seine
Persönlichkeit reinigende und veredelnde, ihn geistig und sittlich
verklärende Gegenstand seiner Tagesarbeiten und Nachtwachen.
Sie an Kindern, an Zöglingen in einer möglichst ausgedehnten
Anstalt zu versuchen, war das erste Bedürfniss ; sie schriftstellerisch

zu bearbeiten und bekannt zu machen, das zweite; sie in
die vaterländischen und öffentlichen Schul- und Erziehungsanstalten

einzuführen, das dritte ; in einer Jüngerschaft ihr geistiges
Gesetz und ihre gesellschaftlich bindende und bildende Kraft zu
bewähren und zu veranschaulichen, ein lebendig selbstständiges
und sich fortdauernd entwickelndes Organ für die Idee der
Methode in einer pädagogischen Gemeinde zu stiften, das vierte.
Eins war von dem andern unzertrennlich und das Gelingen jedes
einzelnen dieser Erfordernisse an das Gelingen aller geknüpft.
Da beschränkte sich Pestalozzi nicht mehr auf seine Person, auf
einen Ort, auf Kinder; er suchte Gehülfen, ein Publikum, eine
Welt. Er setzte Alles daran, was ihm Zeit, Umstände,
Verbindungen, Ruf, die damalige geistige Aufregung und das dringend
gefühlte Bedürfniss eines allgemeinen gründlichen Jugendunterrichtes

und einer durchgreifenden Nationbildung darboten. Plötzlich,

überraschend, unwiderstehlich und allergreifend erschien er
auf dem Schauplatze als der Pädagog des Vaterlandes und der
Zeitgenossen und, wie ein Verehrer aus Norden ihn nannte, als
der Schulmeister des menschlichen Geschlechts. Sein Auftrete»



— 55 —

durchzuckte wie ein elektrischer Schlag die Kette der Menschen-
und Kulturfreunde bis zu ihren entferntesten Enden. Durch die
Idee bestimmt und sich ihr unbeschränkt hingebend, stellte sich
seine Person als der Mittelpunkt einer allgemeinen Thätigkeit für
sie dar, und sammelte eine Masse mitwirkender, sich ihm
freiwillig und freudig unterordnender Kräfte um sich her. Durch
die Idee und für sie, schlössen eine Menge von Gehülfen sich an
ihn an, bereit das Schicksal der Unternehmung mit ihm zu
theilen. Der Entschluss war leicht, das Opfer, was es auch in
irdischer Hinsicht kosten mochte, gering. Es ging von
Begeisterung aus und gab geistige für irdische Güter. Es war aber
auch in höchstem Grade gewagt; denn die Sache war durch und
durch neu. Sie hatte keine Geschichte hinter sich, keine Erfahrung,

keine Garantie für sich als die Pestalozzis. Pestalozzi
nahm eine furchtbare, nur durch eine heilige Treue an der Idee
und ihrer Wahrheit zu lösen mögliche Verantwortlichkeit auf
sich. Das Gefahrvolle in der Stellung seiner Gehülfen lag jedoch
einzig in der Möglichkeit, dass er seine Aufgabe nicht begriffe
und ihr untreu würde. Denn, wenn sie ihr nicht treu sein wollten

oder konnten, so war es ihnen leicht, hinter sich zu wandeln,
d. h. in die alten Zeit — und Weltverhältnisse zurückzukehren.
Im erstem Falle wurden die Treuen das Opfer. Allein der Versuch

musste gemacht werden. Seine Durchsetzung zu einer
entschiedenen, vollendeten Erfahrung wurde bei denen, die sich einmal

an Pestalozzi angeschlossen hatten, und die seine Aufgabe,
wo nicht begriffen, doch ahneten, Gewissenssache. Er entsprach
ihr eine Zeit lang mit fast übermenschlichen Kräften. Das Licht,
die Wärme, die von ihm ausstralten und Ailes was ihn umgab,
durchdrangen und beseelten, zeigten sich ihr würdig. Auch bewies
er sich ihr so lange vollkommen gewachsen. Das Ziel war jedoch
nur durch die Gestaltung der Idee zur Wissenschaft, des Thuns
zur Kunst d. h. zur Methode ; der Anstalt zu einer plan- und
gesetzmässigen, alle Elemente des Unterrichts geordnet in sich
aufnehmenden Verfassung ; der Werkzeuge und Gehülfen zu einer
lebendigen gesellschaftlich organisirten Gemeinde zu erreichen.
Die Ausführung musste in ihrer Bewegung und ihrem Gange das

Urbild, in organischen Schöpfungen abgebildet, darstellen. Jede
dieser Seiten und Richtungen erforderte eine besondere, geistige,
d. h. auf Einsicht und Erkenntniss ihres eigenthümlichen Prinzips

und ihrer Bedingungen gegründete Bearbeitung und Orien-
tirung. Sie konnten nur allmälig aus der allgemeinen Masse



— 56 —

des Stoffs sich sondern und ordnen. Das Fremdartige war
auszuscheiden, das sich Verwandte zu verbinden, eins durch das

andere zu unterstützen, alle von einem Geiste zu leiten.
Pestalozzis Naturfülle und Schwung entsprachen, hinsichtlich

der Begründung seines Werks, diesen Forderungen überall. Er
bewährte sich als das von der Vorsehung berufene, mit aller
Macht der Liebe, aller Weisheit der Erfahrung, aller Reinheit des

Willens und aller geistesbeherrschenden Höhe der Ansicht
ausgerüstete Werkzeug ihrer Absichten. Die Zuversicht, womit seine
Gehülfen seinen Beruf verkündigten, war gerecht und wohlverdient,
und das Zukünftige, das sie vorhersagten, diesfalls schon durch
die That begründet.

Die fröhlichste Entwicklung und der glücklichste Fortgang
fanden von Burgdorf aus bis ans Ende in Iferten statt, soweit
Pestalozzis Persönlichkeit und ihr Entwicklungsgrad, die

Anschauung und der Vernunftinstinkt ausreichten, die Unternehmung
auf dem Elementarstandpunkt stand und Pestalozzi nur gemüthlich
zu impulsiren, nur anzuregen und zu begeistern hatte. Wie die
Sonne im Mittelpunkt unsers Weltsystems in ihrer Majestät glorreich

und selbständig die Planeten an sich zieht, sie unverwirrt
und jeden an seinem Ort um sich schwingt, und allen gibt ohne

zu empfangen, ihrer aber dennoch bedarf, um ihre Herrlichkeit
zu offenbaren und Leben zu erzeugen, so wirkte Pestalozzi während
dieser Epoche. Er herrschte als Impulsator in der Mitte der

Seinigen, im eigentlichen Sinne des Wortes als eine geistige
und gemüthliche Majestät. Insoweit war auch sein
Erziehungsunternehmen kein Versuch mehr, sondern eine wirkliche That,
eine folgerechte Darstellung gesetzmässigen pädagogischen Wirkens.
Auch ist er in Allem, was nicht über diese Sphäre hinausliegt,
wahr, gerecht, rein, gross, sittlich, folgerecht, gesetzmässig der
Herr seiner Anstalten, der Meister seiner Gehülfen und Jünger
und der Pädagog seines Zeitalters bis zum letzten Tage seines
Lebens geblieben. Er wird diesfalls auch künftig der vorleuchtende
Bildner des Menschengeschlechts bleiben.

Demuth, Muth und Vertrauen zum Göttlichen der Menschennatur,

gegründet auf den Glauben an Gott, waren in Burgdorf
die Lichter seiner Seele und die himmlischeu Gestirne, die dem

Gange seiner Unternehmung vorleuchteten. Der Rückblick auf
sich, die Rückkehr .,in sich, verwob und durchdrang sich mit dem

Blick auf sein Werk. Ein tiefgefühltes, unauslöschliches Bedürfniss
sagte ihm, er müsse, um dasselbe zum Ziele zu führen, mit ihm



— 57 -
gleichen Schritt halten, und sich dazu innerlich, geistig und sittlich
neu gestalten, an der Idee der Menschenbildung und durch sie
sich entwickeln und fortbilden. Lehrer der Seinigen, erkannte er
sich zugleich als Schüler in einer Sache, von der, was sie sei,
ihm selbst noch nicht deutlich war. Herr, Gesetzgeber, Lehrer
seiner Stiftung, wollte er wirklich von ihr das Gesetz empfangen
und, demselben unterthänig, die Seinigen regieren.

Hiezu gab es nur Einen Weg. Pestalozzi musste sich mit
seiner Anstalt, als dem Organ seiner Idee, wahrhaft identifiziren.
Wie diese ihn, seinen Geist, den ganzen Pestalozzi, in allen seinen
wahren Bestrebungen in sich aufzunehmen und darzustellen hatte,
so konnte sie als sein Werk nur bestehen, sofern Er sie
hinwieder wahrhaft in sich aufnahm, seinen Geist und seine Liebe
in ihr fand und empfand, und in ihr das Mittel, seinen Lebenszweck

zu erreichen, vollständig erkannte.
Zu einem solchen Organ war die Anstalt unbedingt fähig.

Es stand ihm dazu auch nicht ein einziges Hinderniss entgegen.
Er hatte sie nur nach seinem Willen zu organisiren, oder
vielmehr ihren Organismus zu begreifen und zu befördern. Denn man
kann im wörtlichen Sinne sagen: sie organisirte sich selbst für
ihn. Ihr Grund war tief, ihre Basis breit, ihre Eintheilung vielfach

und geräumig. Ihre innern und äussern Verhältnisse waren
mannigfaltig genug, um nicht nur das ganze Gewicht seiner Idee
und Unternehmung, sondern auch das seiner Persönlichkeit zu

tragen, und den Umfang seiner Bestrebungen, die gleichsam
schrankenlosen Ergüsse seines Geistes und Gemüthes ungehemmt
in sich aufzunehmen. Ihr Untergang jedoch war ebenfalls durch
letztere, allein im umgekehrten Verhältniss der Ursachen, welche
die Unternehmungen im Neuhof und in Stanz scheitern machten,
vorherbestimmt. Das dort zu enge Gefäss war hier zu gross und
weit. Sobald die Idee durch ihren Begriff, die Methode durch ihre
Form einen Anfang geistiger Selbständigkeit gewonnen hatte,
und die Anstalt durch die Bedürfnisse der Zöglinge bestimmte

Ansprüche machte, hörte er auf, sich in ihr einheimisch zu fühlen
und frei zu bewegen. Alte, verschwundene Lieblingsansichten und
Neigungen gewannen wieder die Oberhand. Das Gemüth trennte
sich auf's Neue vom Geiste, das männliche vom weiblichen Prinzip
in ihm. Er sehnte sich nach dem Zustande, wo er allein Alles
in Allem war und in jedem Augenblicke sich als Selbst fühlen
konnte, zurück. Die Methode der Menschenbildung, die die Armen-,
die Volksbildung und die der höhern Stände wesentlich in sich



— 58 —

vereinigte, und den Gegensatz der erstem mit der letzter» auf
der Elementarstufe gänzlich aufgehoben und vernichtet hatte,
genügte ihm nicht mehr, und ebensowenig die Anstalt, die in
der That und Wahrheit alle Elemente eines Erziehungsinstituts,
einer Armenanstalt, eines pädagogischen Wohnhauses und einer

Experiinentalschule zugleich in sich trug, und die er als solche

nur entwickeln durfte. Damit hörte er auf, das Ziel seiner Anstalt
und den Zweck seines Lebens in die Anstalt selbst zu setzen.
Er fasste seine Bestrebungen für das Volk und die Armen als
etwas davon Getrenntes, von ihr Ausgeschlossenes und mit ihrer
Aufgabe Unverträgliches ins Auge, und äusserte und benahm sich
allenthalben diesem Irrthum gemäss. Mit dieser Ansicht und
Gemüthsstimmung trat die Verwirrung unvermeidlich auf's Neue
in seine Unternehmung. Seine persönliche Entwicklung und
Fortbildung für sie wurde dadurch auf immer abgeschnitten. Die
Anstalt war so längst in ihm aufgelöst und zu Grunde gerichtet,
ehe auch nur eine Spur davon ihm und dem Allgemeinen seiner
Umgebungen kund und im Publikum ruchbar wurden

Bei der Weiblichkeit von Pestalozzis Gemüthscharakter konnte
ihn die Wahrheit und Naturgemässheit einer Sache an sich nie
befriedigen. Besonders trug er das Bedtirfniss in sich, dass sich
ihm die Menschen persönlich zukehrten. Dieses instinktartige
Bedtirfniss wirkte so stark und überwiegend, dass es ihn aus
Gesellschaften trieb, die sich nicht äusserlich um ihn oder geistig um
seine Sache gruppirten. Die Anstalt und seine Gehülfen konnten
ihm deswegen nur so lange zusagen, als alles in und bei ihnen
ausscliliessend seiner Person zugekehrt war und als er in jeder
Aeusserung und Wirkung derselben sich selbst fühlte. Die thätigsten,
nützlichsten, ja unentbehrlichsten Werkzeuge wurden ihm gleichgültig,

er Hess sie fallen, sah es sogar gerne, wenn sie ihn ver-
liessen, sobald er wahrnahm, dass seine Persönlichkeit die ihrige
nicht ganz erfüllte. Wer rein in der Sache lebte, gab ihm keinen
Genuss mehr ; wer es verschmähte, ihm anders als durch dieselbe
zu huldigen, verlor den persönlichen Zusammenhang der Liebe,
des Dankes und des Vertrauens mit ihm. Da die Sache hingegen,
als Idee, Methode und Anstalt nicht nur an sich, sondern
nach seinem eigenen lauten Bekenntniss grösser war als er, so
konnte Jeder, der sie erkannte, seiner Person nur durch sie
dienen, durch sie aber ihm auch alles Mögliche aufopfern

Wir haben oben bemerkt, wie sehr Pestalozzi in Burgdorf
sittlich ergriffen war. Er erkannte die Gefahr seiner persönlichen



— 59 —

Schwäche und suchte eine Garantie gegen sich seihst. Nur in
Gehiilfen, die ihn und sein Werk hielten, konnte er sie finden.
Im Gefühl dieses Bedürfnisses wandte er sich an Jeden, der ihm
Vertrauen einflösste. Und hier stossen wir auf den charakteristischen

ganz eigentümlichen psychologischen Umstand, den er
in seiner Lebensgeschichte1) angiebt, doch ohne dessen Einfluss
zu erklären.

Ein Jugendfreund gab ihm als heiliges Vermächtniss auf dem

Sterbebette die schicksalvolle Warnung: »Lasse dich, ohne einen
Mann an deiner Seite zu haben, der dir mit ruhiger kaltblütiger
Menschen- und Sachkenntniss, mit zuverlässiger Treue beisteht,
auf keine Art in ein weitführendes Unternohmen ein.« Bis Burgdorf
hatte er diese Lehre nicht befolgt. In Burgdorf trat ihm die
Erinnerung wie ein Lichtgedanke vor die Seele er fühlte die

Notwendigkeit eines solchen Stützpunktes, nicht für seine äussere

Unternehmung, wol aber für seine geistige und sittliche Haltung
und Fortbildung. In diesem Aufleben der Erinnerung liegt das

Räthsel, wie er seine Sache ganz in einem Individuum konzentriren,
sich in ihm verlieren, und wie dieses Individuum sich seiner
unbedingt bemächtigen, auf jegliche Weise — ebenfalls wieder ohne

es absichtlich zu wollen und im Wahn es nütze ihm — ihn
missbrauchen konnte, insofern es nur Pestalozzis Persönlichkeit mit
der seinigen, gleichviel durch welche Mittel, zu identifiziron
vermochte.

Die Anstellung eines Wächters über sich ist vielleicht der

grossartigste Zug in Pestalozzis sittlicher Natur, das erhabenste
Zeugniss der damaligen Reinheit und Höhe seiner Bestrebungen
und der vollgültige Tliatbeweis der Dcmuth und Selbsterkenntnis
eines Gott und der Wahrheit ganz hingegebenen Herzens. Darin
lag aber auch die höchste geistige und sittliche Gefahr für Pestalozzi,

insofern er die Aeusserung seines Freundes wörtlich nahm
und in irgend einen einzelnen Menschen setzte, was ihm nur
die Menschheit, d. h. die Stimme der Einsicht, Erfahrung und
Weisheit aller seiner Freunde, Gehülfen und Zeitgenossen
vereinigt, mit andern Worten : die sich in seinem Werk selbst
offenbarende Vernunft und Wahrheit gewähren konnte. Er musste
das Organ, oder vielmehr die Organe, in denen sie sich jedesmal

') »Schwanengesang«, Ausgabe der Werke Pestalozzis von Seyffarth, Bd. XVI
(S. 201).



— 60 —

aussprach, zu unterscheiden wissen. Das blinde Zutrauen auf
einen Einzelnen war wesentlich ein blindes Vertrauen auf sich
selbst. Es verdoppelte überdies die eigene Beschränktheit und
das Bedürfniss, dem Pestalozzi abhelfen wollte. Auch war er im
Anfange weit entfernt von dieser Verirrung. Er fasste dasjenige,
was jeder seiner Gehülfen ihm, seiner Methode und Anstalt sein
und werden konnte, individuell auf: Krüsi, Buss, Tobler, Keichardt,
Weiss, Näf, jeder befriedigte etwas in ihm, trug zur Erfüllung
seiner Bestrebungen bei, jeder stellte eine Seite dessen, was er
bezweckte, dar ; in jedem fand er eine eigenthümliche Wahrheit,
Kraft und Stütze. Krüsi vorzüglich hatte von Anfang an dieser

Forderung der Pestalozzischen Individualität aufs Edelste
entsprochen.

Die Aufgabe jedes Gohülfen als Wächter Pestalozzis und
jedes Wächters über den Gang der Sache und ihrer Gehülfen
bestand darin, Pestalozzi in Uebereinstimmung mit derselben zu
erhalten, und Sorge zu tragen, nicht nur, dass Jeder das ihm
Uebertragene leiste, denn sie leisteten es Alle, sondern dass

Pestalozzi das von Jedem für ihn und seine Sache Geleistete erkenne.
Sie bestand, mit einem Wort : in einer fortdauernden Vermittlung
zwischen Pestalozzis Person, seiner Anstalt und seinen Gehülfen.

Es fällt in die Augen, wie sehr bei der vorzugsweisen Wahl
irgend eines einzelnen Wächters die Unschuld und Güte, die Hohheit
und Würde des Unternehmers wie der Unternehmung von der
Person abhing, die Pestalozzi wählte, und von den Motiven, die
seine Wahl bestimmten. Nicht genug, dass seine Liebe beständig,
seine Dankbarkeit aufopfernd, seine Treue am gewählten Freunde
unerschütterlich blieb, sein Vertrauen musste hellsehend, sein
Geist der Erfahrung, sein Gemiith der Stimme der Wahrheit,
sein ganzes Wesen den Forderungen der Idee und den Bedürfnissen

der Sache offen bleiben ; und bei der Hingebung an die
Idee selbst musste die Persönlichkeit beherrscht, der Eigenwillen
entfernt und nur die gewonnene Erkenntniss des Unvergänglichen
und Ewigen der Menschennatur, d. h. ihre Bildungs-Elemente
und -Gesetze befragt, nur ihre Antwort gehört, nur ihr
Ausspruch befolgt werden.

Hieraus geht die Grösse der Verantwortlichkeit von Pestalozzis

Wächtern von ihrer Seite hervor. Wie sie Pestalozzi, seine

Persönlichkeit, seine Zwecke und das gegenseitige Verhältniss
beider begriffen, auf welcher Kulturstufe sie menschlich, geistig
und sittlich standen, auf welchen Grund sie das Ganze bauten,



— 61 —

davon hing Pestalozzis innere und äussere Harmonie, der Frieden
oder Kampf des Hauses, die Einheit oder der Widerspruch ab,
in welchen die Unternehmung mit sich, mit den Zivilisationsbedürfnissen

unserer Zeit und mit der Kulturbestimmung des

menschlichen Geschlechts gerieth. Sie hatten für Pestalozzi zu
sein was er für die Sache war, mussten ihn fortschreitend in
seiner Lage Orientiren, durften dabei aber nichts Anderes wollen
noch sein, als ein treuer Spiegel, der ihn und seine Unternehmung
in ihrer wahren geistigen Gestalt und Bestimmung reflektirte.
Alles kam dabei darauf an, dass in Pestalozzi das Bewusstsein der
Natur der Kräfte, durch die er so gewaltig geworden, erhalten
wurde.

Als aber Pestalozzi wirklich sich selbst und sein Werk nur
noch in Einem Individuum allein sah, das in ihm und in seiner
Anstalt blos ein Mittel für sich erblickte, war sein persönlicher
Euin und der seiner Anstalt unvermeidlich, und schon innerlich
vollendet, ehe er äusserlich wahrgenommen wurde. Die Erklärung:
das Individuum, das er zu seinem Stellvertreter und zum
Vollstrecker seines Willens gemacht, sei Dr Selbst, und wer dasselbe

von ihm unterscheide, widersetze sich ihm, misshandle ihn,
entschied Alles. Er gab sich dadurch selbst auf und erklärte alle

gegen die Mitarbeiter und Mitgründer seines Werkes eingegangenen
Verpflichtungen für ungültig. Die ihrigen gegen ihn hörten
damit ebenfalls auf. Allein sie betrachteten sich im Dienste bei
ihm als im Dienste der Wahrheit und Menschheit und entschlossen
sich, die Hechte der Idee, Methode und Anstalt gegen seine

Meinung, aber für seine Person, zu behaupten.

Die Wirkung davon auf ihn erzählen seine Lebensschicksale.
Er verwirrte und wurde verwirrt, nahm eine rückgängige Bewegung
und führte sie in gleichem Verhältniss, wie er den höchsten

Kulminationspunkt einer der menschlichen Natur möglichen
Entwicklung erreicht hatte, wieder auf den tiefsten Punkt, von dem

er ausgegangen war, zurück. Energisch, grossartig im Falle wie
in der Erhebung, wandte er alle Macht seines Willens, alle Fülle
seines Gemüths und alle Hülfsmittel des durch seine Verdienste
auf die Gesellschaft errungenen Einflusses zur Behauptung seines

Irrthums an und zeigte sich im Kampfe gegen seine Freunde,
wie er sich im Kampfe für die Idee gezeigt hatte.

Was seine Schriften dunkel, was die Elementarbücher unerklärt

lassen, das haben die Lebensschicksale vollends aus den



— 62 —

Augen gerückt. Unstreitig aber legte ihr Verfasser darin seine

Ueberzeugung nieder und gab, was er sah.1)
Nicht der Umfang der Unternehmung, nicht die schnelle

Ausdehnung der Anstalt, nicht die Zeitmode, zu der die Methode

wurde, weder das ungebührliche Eitelkeitslob, noch der Verlust
seines Herrscheransehens und seiner Vaterrechte, weder die Schwäche
und Anmassung seiner Gehülfen, noch der Missbrauch und die

Verschleuderung seiner Geldmittel und die Zerrüttung seiner

Finanzen, die, wenn auch in Noth, nach seiner eignen Versicherung,
wieder reichlich hergestellt wurden, noch irgend eine der äussern
Ursachen, die er angibt, bewirkten seinen Schiffbruch. Er ist
in dem Verhältnisse, in das Pestalozzi seine Person zur Idee
und Anstalt, und seinen Wächter zu seiner Person setzt, gegründet.

Ein Kind der lautersten Humanität, verwandelte sich die

Menschenbildung in der Anstalt in ein Weltkind. Der Zweck
wurde zum Mittel, das Mittel zum Zweck, das Heilige dem Dienste
des Irdischen unterworfen Der Kampf war hart und lange,
denn es war ja kein persönlicher, sondern ein geistiger und
sittlicher Kampf; ein Kampf um die Idee, um ihre Erhaltung und

Verwirklichung im menschlichen Dasein.
Indem die Idee Pestalozzis Polarstern blieb und er in sich

selbst nichts anders wusste und wollte, als eben sie, wurde die

Täuschung gewichtiger. Er kam durch die irdische Schwerkraft
dahin, von ihr aus wider sie zu wirken, und einen in der
Kulturgeschichte unerhörten Widerspruch aufzustellen.

Pestalozzis Eigenthümlichkeit, Bestimmung und Schicksal

als Menschenbildner in's Auge fassend, fragen wir : Was ist
Pestalozzis Wesen als Menschenbildner Wozu trieb ihn
diesfalls seine Natur und was war er als Organ der menschlichen
Natur und als Werkzeug der Vorsehung Was konnte er seiner
Individualität nach leisten Was hat er wirklich geleistet
Wie und wodurch hat er es Wo hat er seine Unternehmung

gelassen Von wo aus, wie und wodurch kann und muss sie

fortgesetzt werden?

*) Ich gebe die folgende Stelle über das dnreh Schmids Wiedereintritt
veranlasste Zerwürfniss mit den altern Mitarbeitern annähernd vollständig,
nicht nur weil sie, wenn ich so sagen darf, zur Oekonomie des Aufsatzes gehört,
sondern auch weil sie immerhin Niederers ruhigere Auffassung nach Pestalozzis
Tod wiederspiegelt. Speziell der vorliegende Passus über die Lebensschicksale

ist wichtig gegenüber dem sonst etwa geäusserten Verdacht, dass dieses Buch

von Jos. Schmid interpolirt sei. Hz.



— 63 —

In der bisherigen Darstellung finden wir diese Fragen zum
Tlieil, aber nur zum Theil beantwortet. Wir haben einzelne
dunkle Stellen in Pestalozzis Gange unverhältnissmässig gegen
andere hervorgehoben, damit beim Licht über das Ganze jedes
Besondere einst desto heller erscheine.

Soviel ergeht nach unserer Ueberzeugung aus dem Gesagten
unwidersprechlich :

1) Pestalozzis Dasein und Wirken stiftet in der Geschichte
der Pädagogik eine allgemeine, allumfassende Umwandlungsepoche,
ein neues Zeitalter. Kein früherer und gegenwärtiger Gründer
und Verbesserer des Erziehungs-, Schul- und Unterrichtswesens
war ihm gleich, oder kann ihm zur Seite gestellt werden. Mit
ihm beginnt die Entwicklung einer neuen Wissenschaft und Kunst :

die der Menschenkultur im speziellsten Sinne. Er steht durch die

Schöpfung seines Genies in unzertrennlichem Zusammenhange mit
dem pädagogischen Entwicklungs- und Bildungsgange der menschlichen

Natur im Einzelnen und des menschlichen Geschlechtes im
Ganzen. Weder er selbst hat diesfalls von seinem Werk zu viel
erwartet, noch haben seine ältesten Gehülfen und Freunde zu viel
aus ihm gemacht und zu viel von ihm versprochen.

2) Es gab einen Zeitraum in seinem Leben, wo er persönlich

ganz auf der Lichthöhe seiner Kulturschöpfung stand. Das
Unsterbliche in ihm erhob ihn im Gange seines Lebens allmälig
und stufenweise auf diese Höhe. Auf ihr stehend aber hat er
sein persönliches und sein Thatverhältniss zu ihr nur geahnt,
nicht begriffen, nur gefühlt, nicht entwickelt. Es wurde bei ihm
Ursache und Gegenstand des neuen Suchens einer Erkenntniss,
die er nicht mehr gefunden. Dieses Nichtfinden gab dem Irdischen
in ihm ein frisches Gewicht. Es zog ihn wieder von seiner
Höhe herab. Er misskannte, läugnete und bekämpfte sie, wie
er sich früher zu ihr erhoben, sie geahnet, gefunden und anerkannt
hatte.

3) Wie seine Idee und Methode vom pädagogischen Höhenpunkte
seines Daseins und Wirkens, und von dem Weg ausgingen, auf
dem er sie errungen hatte, so kann die Erkenntniss der erstem
nur von der Erkenntniss des letztern ausgehen und durch sie

gewonnen werden. Die wahre lebendige Einsicht in Pestalozzis

Kulturunternehmung fordert daher vor Allem aus die Festsetzung
des geistigen Standpunktes, von dem er diesfalls selbst ausging,
oder dessen, was ihn fähig gemacht hat, bei den Kindern, die



— 64 —

er lehrte, und bei den Zeitgenossen, die er in Bewegung setzte,
die Wirkung hervorzubringen, die er hervorgebracht hat.

4) Das pädagogische Glaubensbekenntniss, das wir hier über
Pestalozzis Grösse und Bedeutung als Menschenbildner ablegen,
und worin wir alles diesfalls von uns früher über ihn Gesagte
unbeschränkt bestätigen, wird uns hoffentlich gegen den Vorwurf
der Inkonsequenz und Anmasslichkeit bei der Kritik schützen, die
wir uns über ihn nicht sowol erlauben, sondern die wir für
Pflicht achten. Wir wollen nichts als Schiller des wahren,
desjenigen Pestalozzi sein, der dadurch wesentlich ein Werkzeug der
Vorsehung geworden, dass er eine Idee im eigentlichen Sinn,
d. h. eine schöpferische, ewige Wahrheit, einen Gedanken Gottes,
insofern es erlaubt ist, diesen menschlichen Ausdruck zu
gebrauchen, zu Tage gefördert hat. In dem Sinne, in welchem wir
Pestalozzi als Stifter der Menschenbildung auffassen, könnte
geistig nur der Wahnsinn, sittlich nur das Vergehen sich über
ihn, oder auch nur neben ihn stellen wollen. Es bleibt uns
insofern nichts übrig, als von ihm zu lernen und uns anzustrengen,
die unendliche Entwicklungsfülle der Saat, die er ausgestreut hat,
immer besser zu verstehen und kräftiger zu fördern. Alles tüchtige
und würdige Bestreben kann nur in der immer innigem Aneignung
und Entwicklung seiner Idee, nur darin bestehen was wider sie
ist und sie verunreinigt, von ihr auszuscheiden. Weit entfernt,
dadurch den Meister zu meistern, arbeiten wir für seine Einsetzung
in seine Herrscherrechte und für die Zerstörung dessen, was ihnen
entgegensteht.

Pestalozzis Verbindung mit Fellenberg 1804/1805.

Unter dem handschriftlichen Material, das dem Pestalozzi-
stübchen durch die Güte des Hrn. Oberst Pestalozzi aus dem
Nachlass von Pestalozzi und Jos. Schmid zugekommen, befindet
sich neben einer Copie des Briofwechsels zwischen Pestalozzi und
Fellenberg vom Jahre 18051) auch ein Folioconvolut, das von
Muralts Hand geschrieben ist und die Ueberschrift hat: »Tagebuch

von Joh. Muralt. Angefangen den 237bre 1804 im
Pestalozzischen Institut zu Buchsee.« Es ist dasselbe mit den
andern Manuskripten aus Jos. Schmids Nachlass bei dessen Tod
1850 in die Schweiz zurückgekommen.

') Abgedruckt im »Korrespondenzblatt des Archivs der Schweizerischen
permanenten Schulausstellung in Zürich«, II. Jahrg. 1878.


	Pestalozzi nach der Schilderung Niederer's, II. (Schluss)

