Zeitschrift: Pamphlet
Herausgeber: Professur fur Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zirich

Band: - (2023)

Heft: 27: Terrain vogue

Artikel: Unverflugbarkeit

Autor: Kirchengast, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-1044318

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-1044318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UNVERFUGBARKEIT

UNVERFUG-
BARKEIT

Albert Kirchengast

Zum fur die Zukunft unseres Zu-
sammenlebens Wesentlichen gehort
wohl die gesellschaftliche Entde-
ckung der Unverfiigbarkeit. Wie aber
entdecken, was dem Entdecken sich
selbstredend entzieht? Indem man
nachfragt: «Unverfiigbarkeit?» Al-
bert Schweitzer sprach schlicht von
der «Ehrfurcht vor dem Leben», um
sein Ethos zu fassen. Abgesehen von
christlichen Konnotationen, jedoch
zur Vermeidung profaner Kurz-
schliisse ohne Aufgabe der Transzen-
denz, handelt es sich bis heute um
die Lebendigkeit als Geheimnis der
Dinge. Es geht aber nicht allein um
das Leben der Menschen. Die Gren-
zen des Lebendigen haben sich lingst
verschoben, erweitert, aufgeweitet

103

bis ins Feld dessen, was die Schul-
biologie einst «tote Materie» nannte.
Die Okologie der Unverfiigbarkeit
umgreift Mensch, Tier, Pflanze, Stein
und Ding als Verbund des Daseien-
den. Darin liegt gerade die Chance,
dass Kultur sich nicht gegen das Le-
bendige richtet, sondern sich als kul-
turelle Okologie neu begreift.
Hartmut Rosa hat diesen Topos in
die Soziologie eingefiihrt und in der
Tendenz der kapitalistischen Fort-
schrittsokonomie, alles sich «ver-
fiigbar machen zu wollen», deren
Fatalismus erkannt. Und so fiihrt die
Zeit uns alltiglich die «Unverfiigbar-
keit» — oder unser Fehlen an ihr -
vor Augen. Nicht die Zeit der Uhren.
Kultur scheint ja als Konsumismus,
als Absage an die schépferische Kraft
der Arbeit und als Hinwendung zur
Freizeit als paradox-kollektive Mono-
tonie des «Individualismus» nichts
anderes als jener Verblendungszu-
sammenhang zu sein, der den Stachel
des Todes ziehen wollte; des Todes
als negative Unverfiigbarkeit ewi-
gen Lebens. Diese moderne Grund-
tendenz erreicht nicht mehr, als das
Schicksal des Menschseins dumm zu
verwischen, dass nimlich Sinn nicht
buchstdblich wiirde. Wenn Friedrich
Nietzsche die Asthetisierung des Le-
bens als rettende Losung auf diese
nihilistische Erkenntnis hin ausgab,
schitzte schon er «Lebendigkeit» als
Gegenkraft, verlagerte sie aber noch
ins mittelmeerische Jenseits einer
apollinisch-taghellen Kultur. Eine
andere Form der Uberschreitung
geschieht dagegen in den Allianz-
erscheinungen zyklischer Zeit mit
unseren Sinnen, tiglich und tberall.



Hier einige vorliufige Notizen zur
Frage unverfiigbarer Lebendigkeit.

Bleiben wir zunichst bei der As-
thetik. Der Philosoph Martin Seel
sprach — nach einer langen land-
schaftstheoretischen Debatte und
mit dem Ziel, die grundlegenden
phinomenologischen Erfahrungs-
momente unseres Natur-Verhadltnis-
ses zu entstauben — von «positiver
Kontingenz». Er bringt es auf den
Punkt: Frohlichsein und Traurigkeit
angesichts der Selbsttatigkeit des Blii-
henden und Welkenden. Wir diirfen
teilhaben; eine schopferische Teil-
habe, deren Sinn gerade darin be-
stiinde, unbegriindet aber erfillt zu
sein. Welche Freude, dass wir uns
nicht auf die Schliche kommen! Nie.

Das hiesse aber auch: Es geht um
Gestaltung in allen Belangen des Le-
bens. Dazu braucht man kein Ro-
mantiker werden, es gentigt Landwirt
und Vordenker zu sein wie Wendell
Berry. «Quantity versus Form» lautet
das Schlagwort eines seiner kultur-
stiftenden Essays: «Form permits us
to live and work gracefully within our
limits.» Wer sich fiir die begrenzte
Form entscheidet, stiftet mithin den
Zusammenhang der Nahrung, des
elementaren Austauschs von Selbst
und Natur in wachsenden Land-
schaften. Dort bleibt der Mensch ein
Kulturwesen mit Natur, das sich der
zyklischen Zeit entzieht (etwa im ge-
fillten Gefdss einer Schale oder der
Wirme eines Zimmers), indem er
sich als grosserer Organismus stabili-
siert — ohne je still zu stehen.

Noch ein Drittes: Matthew B.
Crawfords Welt als Wirklichkeit jen-
seits medialer Reprasentationen, die

104

die Briicke schligt vom Kunstvol-
len zum Versorgenden, nun weiter
zum allgemeinen Taitig-Sein: In der
handfesten «Begegnung zwischen
dem Selbst und der rohen, fremden
Andersartigkeit des Wirklichen wird
Schonheit moglich». Wir diirfen uns
nicht geisseln, wir miissen uns nur
lustvoll an unseren Platz begeben als
Wesen, die hervorbringend, nicht he-
rausfordernd, poetisch titig sein soll-
ten: in allem also gdrtnerisch.

Am Schluss von so viel Ungesag-
tem also noch immer die Poesie. Zu
einer der seltsamen wie seltenen Be-
gebenheiten im Lauf des Lebens eines
Lesers gehort die Erfahrung, lesend
an die Grenzen des Sagbaren gefiihrt
worden zu sein — dies aber erst wie-
derlesend zu bemerken, um so doch
weiter zu wandern. Etwa mit Rilkes
Duineser Elegien, mit denen der Dichter
selbst ja von 1912 bis 1922 gerungen
haben soll. Der Junge hat sie wohl als
dichten Schwall erfahren; Worte, die
gelesen, erklungen und gehoért sich
auflosten, lebendig wurden, nicht
nur als Sprach-, sondern als Sinn-
raum ihn umfassten. Sie wurden le-
bendig, sie waren da und beriickend
— doch nicht begriffen. Heute weiss
er, dass es nicht viel mehr zu sagen,
sondern nur zu leben gibt, wenn es
da heisst: «Es bleibt uns vielleicht /
irgend ein Baum an dem Abhang,
daB} wir ihn tiglich / wiedersihen;
es bleibt uns die Strafle von gestern
/ und das verzogene Treusein einer
Gewohnheit, / der es bei uns ge-
fiel, und so blieb sie und ging nicht.»
Der verschwisternde Sinn liegt im
poetisch festgehaltenen, im Moment
des Lesens stets wieder freigegebenen



Einklang menschlicher Form-Zeit
mit der Dynamik des Lebendigen. Ins
Heiter-Hymnische, das an der Adria,
hoch oben im Schloss von Duino, bei
der Fiirstin sich mit dem Elegischen
verband (darunter die Schichte des
Krieges), vermengen sich Feier und
Klage zur Ambivalenz des Phinome-
nologischen. Baum, Ufer und auch
die Wolken sind am Ende da wie am
Anfang: «Schau in die Wolken, dort
lebt immer ein Text, den es nicht
gibt, den musst Du finden», meint
der alternde Mann Martin Walser.
Die Zeit geht auch ihn, den Baum,
an — doch Wiederkehr ist sein Natu-
rell. Er wichst aus sich. Wir werden

105

einander dhnlich, wo wir in seinem
Schatten leben, siend, erntend, lesend,
schreibend, sprechend, Gemeinschaft
griindend.

Das ist die Schonheit gestaltenden
Menschseins, dass, wenn wir fragend
schafften aus der Unverfiigbarkeit der
Welt, wir immer neu Lebendigkeit
finden, tiber die wir nicht verfiigen
konnen, die wir nur hervorbringen
hiilfen. Das Leben des Girtners, der
Latein gelernt hat: «Es dunkelt jetzt,
wird eng im Jahr. Du kannst Dir
nichts mehr denken. Fast alles, was
im Garten sein kann, ist geschehen.»
(Walser) Aber eben: «Schau in die
Wolken ...»



	Unverfügbarkeit

