
Zeitschrift: Pamphlet

Herausgeber: Professur für Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zürich

Band: - (2023)

Heft: 27: Terrain vogue

Artikel: Unverfügbarkeit

Autor: Kirchengast, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UNVERFÜGBARKEIT

UNVERFÜGBARKEIT

Albert Kirchengast

Zum für die Zukunft unseres
Zusammenlebens Wesentlichen gehört
wohl die gesellschaftliche Entdeckung

der Unverfügbarkeit. Wie aber

entdecken, was dem Entdecken sich

selbstredend entzieht? Indem man
nachfragt: «Unverfügbarkeit?»
Albert Schweitzer sprach schlicht von
der «Ehrfurcht vor dem Leben», um
sein Ethos zu fassen. Abgesehen von
christlichen Konnotationen, jedoch
zur Vermeidung profaner
Kurzschlüsse ohne Aufgabe der Transzendenz,

handelt es sich bis heute um
die Lebendigkeit als Geheimnis der

Dinge. Es geht aber nicht allein um
das Leben der Menschen. Die Grenzen

des Lebendigen haben sich längst
verschoben, erweitert, aufgeweitet

bis ins Feld dessen, was die
Schulbiologie einst «tote Materie» nannte.
Die Ökologie der Unverfügbarkeit
umgreift Mensch, Tier, Pflanze, Stein
und Ding als Verbund des Daseienden.

Darin liegt gerade die Chance,
dass Kultur sich nicht gegen das

Lebendige richtet, sondern sich als

kulturelle Ökologie neu begreift.
Hartmut Rosa hat diesen Topos in

die Soziologie eingeführt und in der
Tendenz der kapitalistischen
Fortschrittsökonomie, alles sich
«verfügbar machen zu wollen», deren
Fatalismus erkannt. Und so führt die
Zeit uns alltäglich die «Unverfügbarkeit»

- oder unser Fehlen an ihr -
vor Augen. Nicht die Zeit der Uhren.
Kultur scheint ja als Konsumismus,
als Absage an die schöpferische Kraft
der Arbeit und als Hinwendung zur
Freizeit als paradox-kollektive Monotonie

des «Individualismus» nichts
anderes als jener Verblendungszusammenhang

zu sein, der den Stachel
des Todes ziehen wollte; des Todes
als negative Unverfügbarkeit ewigen

Lebens. Diese moderne
Grundtendenz erreicht nicht mehr, als das

Schicksal des Menschseins dumm zu
verwischen, dass nämlich Sinn nicht
buchstäblich würde. Wenn Friedrich
Nietzsche die Ästhetisierung des

Lebens als rettende Losung auf diese

nihilistische Erkenntnis hin ausgab,
schätzte schon er «Lebendigkeit» als

Gegenkraft, verlagerte sie aber noch
ins mittelmeerische Jenseits einer
apollinisch-taghellen Kultur. Eine
andere Form der Überschreitung
geschieht dagegen in den

Allianzerscheinungen zyklischer Zeit mit
unseren Sinnen, täglich und überall.

103



Hier einige vorläufige Notizen zur
Frage unverfügbarer Lebendigkeit.

Bleiben wir zunächst bei der
Ästhetik. Der Philosoph Martin Seel

sprach - nach einer langen
landschaftstheoretischen Debatte und
mit dem Ziel, die grundlegenden
phänomenologischen Erfahrungsmomente

unseres Natur-Verhältnisses

zu entstauben - von «positiver
Kontingenz». Er bringt es auf den
Punkt: Fröhlichsein und Traurigkeit
angesichts der Selbsttätigkeit des

Blühenden und Welkenden. Wir dürfen
teilhaben; eine schöpferische
Teilhabe, deren Sinn gerade darin
bestünde, unbegründet aber erfüllt zu
sein. Welche Freude, dass wir uns
nicht auf die Schliche kommen! Nie.

Das hiesse aber auch: Es geht um
Gestaltung in allen Belangen des

Lebens. Dazu braucht man kein
Romantiker werden, es genügt Landwirt
und Vordenker zu sein wie Wendell

Berry. «Quantity versus Form» lautet
das Schlagwort eines seiner
kulturstiftenden Essays: «Form permits us

to live and work gracefully within our
limits.» Wer sich für die begrenzte
Form entscheidet, stiftet mithin den

Zusammenhang der Nahrung, des

elementaren Austauschs von Selbst

und Natur in wachsenden
Landschaften. Dort bleibt der Mensch ein
Kulturwesen mit Natur, das sich der

zyklischen Zeit entzieht (etwa im
gefüllten Gefäss einer Schale oder der
Wärme eines Zimmers), indem er
sich als grösserer Organismus stabilisiert

- ohne je still zu stehen.

Noch ein Drittes: Matthew B.

Crawfords Welt als Wirklichkeit
jenseits medialer Repräsentationen, die

die Brücke schlägt vom Kunstvollen

zum Versorgenden, nun weiter
zum allgemeinen Tätig-Sein: In der
handfesten «Begegnung zwischen
dem Selbst und der rohen, fremden

Andersartigkeit des Wirklichen wird
Schönheit möglich». Wir dürfen uns
nicht geissein, wir müssen uns nur
lustvoll an unseren Platz begeben als

Wesen, die hervorbringend, nicht
herausfordernd, poetisch tätig sein sollten:

in allem also gärtnerisch.

Am Schluss von so viel Ungesagtem

also noch immer die Poesie. Zu

einer der seltsamen wie seltenen

Begebenheiten im Lauf des Lebens eines
Lesers gehört die Erfahrung, lesend

an die Grenzen des Sagbaren geführt
worden zu sein - dies aber erst
wiederlesend zu bemerken, um so doch
weiter zu wandern. Etwa mit Rilkes
Duineser Elegien, mit denen der Dichter
selbst ja von 1912 bis 1922 gerungen
haben soll. Der Junge hat sie wohl als

dichten Schwall erfahren; Worte, die

gelesen, erklungen und gehört sich

auflösten, lebendig wurden, nicht
nur als Sprach-, sondern als Sinnraum

ihn umfassten. Sie wurden
lebendig, sie waren da und berückend

- doch nicht begriffen. Heute weiss

er, dass es nicht viel mehr zu sagen,
sondern nur zu leben gibt, wenn es

da heisst: «Es bleibt uns vielleicht /
irgend ein Baum an dem Abhang,
daß wir ihn täglich / wiedersähen;
es bleibt uns die Straße von gestern
/ und das verzogene Treusein einer
Gewohnheit, / der es bei uns
gefiel, und so blieb sie und ging nicht.»
Der verschwisternde Sinn liegt im
poetisch festgehaltenen, im Moment
des Lesens stets wieder freigegebenen

104



Einklang menschlicher Form-Zeit
mit der Dynamik des Lebendigen. Ins

Heiter-Hymnische, das an der Adria,
hoch oben im Schloss von Duino, bei
der Fürstin sich mit dem Elegischen
verband (darunter die Schächte des

Krieges), vermengen sich Feier und
Klage zur Ambivalenz des

Phänomenologischen. Baum, Ufer und auch
die Wolken sind am Ende da wie am
Anfang: «Schau in die Wolken, dort
lebt immer ein Text, den es nicht
gibt, den musst Du finden», meint
der alternde Mann Martin Walser.
Die Zeit geht auch ihn, den Baum,
an - doch Wiederkehr ist sein Naturell.

Er wächst aus sich. Wir werden

einander ähnlich, wo wir in seinem
Schatten leben, säend, erntend, lesend,
schreibend, sprechend, Gemeinschaft

gründend.
Das ist die Schönheit gestaltenden

Menschseins, dass, wenn wir fragend
schafften aus der Unverfügbarkeit der
Welt, wir immer neu Lebendigkeit
fänden, über die wir nicht verfügen
können, die wir nur hervorbringen
hülfen. Das Leben des Gärtners, der
Latein gelernt hat: «Es dunkelt jetzt,
wird eng im Jahr. Du kannst Dir
nichts mehr denken. Fast alles, was
im Garten sein kann, ist geschehen.»
(Walser) Aber eben: «Schau in die
Wolken ...»

105


	Unverfügbarkeit

