
Zeitschrift: Pamphlet

Herausgeber: Professur für Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zürich

Band: - (2023)

Heft: 27: Terrain vogue

Artikel: Naturen

Autor: Bucher, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1044311

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1044311
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NATUREN

NATUREN

Annemarie Bucher

Wann ist etwas Natur? Natur ist

eine Setzung, die aus ihrer materiellen

und immateriellen Kultivierung
heraus geschieht. Als erfahrbarer und
nutzbarer Lebensraum und gleichzeitig

als Projektionsfläche kultureller

Ideen und gesellschaftlicher
Ideale umfasst Natur nicht nur die

physisch räumliche Umwelt in
ihren ökologischen Zusammenhängen,
sondern sie bildet auch ein vielgestaltiges

Symbolsystem, dessen Wurzeln
in die Antike zurückreichen. Darin
verankerte Bedeutungen von Natur
pendeln zwischen «locus amoenus»
und «locus terribilis», zwischen
Wildnis und Garten, zwischen
pittoreskem Naturpanorama und
heimatlicher Idylle, zwischen Ressource

und Schutzgegenstand und weiteren
ästhetisch und ethisch eingefärbten

Gegensätzen hin und her. Natur als

gesellschaftliche Übereinkunft und
im physischen Raum veräusserlichte
Natur bildet einen diskursiven
Rahmen, der Wahrnehmungen, Bewertungen

und Nutzungen steuert.
Angesichts der gegenwärtig akuten

Krisenszenarien um Klima, Pandémie,

Ressourcen, Artenschwund und
anderes mehr hat Natur Konjunktur.

Nicht mehr nur die lokale
gesellschaftliche Grundversorgung mit
Natur, sondern der gesamte planetare
Lebensraum stehen auf dem Spiel.
Dies ist spätestens seit dem Bericht
Die Grenzen des Wachstums des Club of
Rome aus dem Jahr 1972 bekannt. Es

ist nicht weiter verwunderlich, dass

sich die öffentliche Hoffnung
verstärkt auf sogenannte Naturräume
und Naturkreisläufe richtet, in denen
der menschliche Eingriff und damit
der ökologische Fussabdruck minimiert

ist.

Spätestens seit dem Jean-Jacques
Rousseau zugeschrieben Aufruf «Zurück

zur Natur» wird der Rettungsanker

Natur in solchen tiefgreifenden
Krisensituationen regelmässig
ausgeworfen. Rousseaus Diktum setzte eine

«ursprüngliche» Natur voraus, die
ästhetische und moralische Heilung
der Gesellschaft von der Kultur
versprechen sollte. Aktuell sollen neue,
hybride, nicht-westliche, indigene
Naturkonzepte den problematisch
gewordenen, weil extraktivistischen
Naturbezug ersetzen und das «Überleben

auf dem Planeten» sichern
helfen.1 Doch weder das romantische
«Zurück zur Natur» noch die Flucht
in «exotische» Kosmologien und die

Verlagerung in den «amazonischen

78







Schmerz»2 bringen die erhoffte
Erlösung. Dafür zeigen sie auf, dass es

jenseits der Setzungen viel zu tun
gibt: nämlich die längst anstehenden
Revisionen des Naturverständnisses
und die damit verbundenen
Handlungsanweisungen vorzunehmen.

Die wissenschaftliche Debatte um
die Beziehung zwischen Mensch und
Natur findet gegenwärtig in
unterschiedlichen Disziplinen statt.
Dennoch liegen weder für den Begriff
der Natur noch für das komplexe
Beziehungsgeflecht Mensch-Natur
greifbare Definitionen vor.
Vielmehr muss das Problem aus einer
Vielzahl von Perspektiven betrachtet
werden. Diese reichen von den
klassischen Naturwissenschaften über
geografische, sozialwissenschaftliche,

raumplanerische, semantische
und philosophische Ansätze bis hin
zu gestalterischen und künstlerischen
Annäherungen. Dabei wird die
Notwendigkeit eines transdisziplinären
Ansatzes in der Landschaftsforschung
immer offensichtlicher.

Längst hat sich im Denken über
Natur der Plural eingenistet. Wir
sprechen von Naturen, die in einem
weit verzweigten und mehrstöckigen

Bezugssystem von «Mensch und
Welt» ganz unterschiedliche
Subsysteme (Naturkulturen) ausgebildet
haben. So gesehen stellen Stadtpark
und Wildnis, Wohngarten und
Regenwald, die Pioniervegetation auf
der Brache und der englische Rasen

keine Gegensätze mehr dar, sondern
sie spiegeln unterschiedliche Ebenen
des Naturverhältnisses.

Im Alltag verlassen wir uns nach

wie vor auf die Gewohnheit, Natur

vor der Folie der lange bewährten

Gegensatzpaare von Natur und
Kultur, Natur und Geist, Natur und
Kunst, Natur und Technik zu bestimmen.

Doch was, wenn der Mensch
nicht mehr die Krone der Schöpfung
und den Höhepunkt der Evolution
darstellt? Wenn die natürlichen
Prozesse einer Landschaft nicht mehr
von ihrer kulturellen Formung zu
trennen sind?

Natürliche Prozesse und Gegebenheiten

sind längst mit materiellen
und immateriellen kulturellen Praktiken

(mit menschlichen Handlungsweisen)

verschmolzen. Bruno Latour
und Donna Haraway haben den kon-
zeptuellen Gegensatz von Natur und
Kultur in der Theorie ausgeebnet,
indem sie von «Naturen-Kulturen»
(Bruno Latour) und von «nature-
cultures» (Donna Haraway) reden.3

Doch wie sieht es in den jeweiligen

Praxisfeldern aus? Landschafts-
architektiinnen beanspruchen einen
kultivierenden Zugriff auf Natur. Sie

pflanzen Bäume, formen Wasserläufe
und Uferzonen, schaffen
Aufenthaltsqualitäten im Freien für
Menschen wie für Reptilien, Insekten und
andere Säugetiere. Doch worauf können

und sollen sie sich nun in diesem
Grossraum von «Naturen-Kulturen»
oder «naturecultures» beziehen und
verlassen können?

Wie Entwerfer:innen Natur
wahrnehmen, über sie denken und sie

bearbeiten, ist zwar geprägt durch das

gesellschaftliche Naturverhältnis und
-Verständnis. Aber auch umgekehrt
liefert die kulturell geformte und
insbesondere die landschaftsarchitektonisch

gestaltete Natur Vorbilder

81



und Vorgaben für ihre gesellschaftliche

Wahrnehmung und Nutzung.
So hat Dieter Kienast 1992 in seinen
«10 Thesen zur Landschaftsarchitektur»

dazu aufgefordert, endlich
zu erkennen, dass Natur in der Stadt

nicht nur grün, sondern auch grau
ist.4 Was damals provokativ klang, ist
heute mehrheitsfähig. Jedoch ist das

Natur-Problem damit nicht gelöst:
Was zählen wir zur Natur? Von welcher

Natur reden wir? Welche Natur
gestalten wir? Welche Natur schützen
wird?

Obwohl auf diese Fragen keine
klaren Antworten zu erwarten sind,
wurden diese Fragen an der Professur

von Christophe Girot stets thematisiert.

Christophe Girot hat - in einem
umfassenden Sinn - von «Naturgestaltung»

gesprochen, in der
wissenschaftliche Kontextanalyse und
vorausschauende, zukünftige
Wirkung ebenso zählten wie das

gestalterische Resultat. Diese nicht enden
wollenden Fragen nach den Dimensionen

und Konturen von Natur liefern
zwar keine verbindlichen Rezepte für
das Planen und Bauen. Doch sie

eröffnen eine kritische perspektivische

Distanz zu zweckrationalen, romantischen

und anderweitig reduzierten
Naturverständnissen sowie zu
oberflächlichen, weil nicht umfassend am
Problem begründeten Planungen und
Gestaltungen.

Zweifellos ist der Kontext, in dem
Natur verhandelt wird, komplex.
Multiple Naturen und transdiszi-
plinäre Methoden torpedieren die
Absicht weiterhin, die gewohnten
Wunschbilder der Natur zu bauen.

Künftige Lösungen liegen weniger in
der Komplexitätsreduktion, als
vielmehr im Anerkennen der Komplexität

und in einem angemessenen
Respekt davor. Und dies bedeutet
auch, die vielen Facetten von Natur

- das heisst den Wirkungsraum
verschiedener Naturen - zu kennen und
einzubeziehen. Indem sie das
gesellschaftliche Naturverständnis analysieren

und gleichzeitig mitformen,
sitzen Landschaftsarchitekt:innen
und Architektinnen an einer
zentralen Schnittstelle. Sie müssen auf
die transformative Kraft und
Wirkung der Naturgestaltung setzen und
auch die Verantwortung für Letztere
übernehmen.

1 Eduardo Viveiros de Castro, Cosmological Deixis
and Amerindian Perspectivism, in: Journal of

the Royal Anthropological Institute 4 (1998), Nr. 3,

S. 469-488; Philippe Descola, Jenseits von Kultur

und Natur, Frankfurt a. M. 2011; ders., Die Ökologie

der Anderen. Die Anthropologie und die Frage der Natur,

Berlin 2014.

2 Der Begriff wurde von Peter Sloterdijk geprägt,

um die gegenwärtige Verlustangst oder
«ÖkoAngst» zu beschreiben, die die Sorge um den

Planeten und die menschliche Scham gegenüber
der Natur an der Abholzung des Amazonasregenwalds

und an den massiven Naturschädigungen
in entlegenen Gebieten festmacht.

3 Bruno Latour, Wir sind nie modern gewesen. Versuch

einer symmetrischen Anthropologie, Frankfurt a. M.

2008; ders., Facing Gaia. Eight Lectures on the New

Climatic Regime, Cambridge 2017; Donna J. Haraway,
Simians, Cyborgs and Women. The Reinvention of Nature,

London 1991; dies., The Companion Species Manifesto.

Dogs, People, and Significant Otherness, Chicago 2003;

dies., Staying with the Trouble. Making Kin in the Chthu-

lucene. Durham, NC 2016.

4 Zuletzt publiziert in der Fassung vom November

1998, in: Professur für Landschaftsarchitektur
ETH Zürich (Hg.), Dieter Kienast. Die Poetik des

Gartens - Über Chaos und Ordnung in der Landschaftsarchitektur,

Basel/Boston/Berlin 2002, S. 207-210.

82


	Naturen

