Zeitschrift: Pamphlet
Herausgeber: Professur fur Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zirich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschatft

Artikel: Die Wiederkehr der erhabenen Natur in Bildern der Gegenwart
Autor: Klinger, Cornelia

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-984649

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-984649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE WIEDERKEHR DER ERHABENEN NATUR
IN BILDERN DER GEGENWART

Cornelia Klinger

Im 17. Jahrhundert wurde das Konzept des Erhabenen, das vorher
nur in der antiken Rhetorik eine bescheidene Rolle gespielt hatte,
tuberraschenderweise neu entdeckt. Im 18. Jahrhundert wird es, na-
mentlich durch Edmund Burke und Immanuel Kant, zu einer wich-
tigen Kategorie der gerade im Entstehen begriffenen philosophischen
Asthetik umgedeutet und ausgebaut.

Doch die Thematik des Erhabenen ist weit iber den im engeren
Sinne kunsttheoretischen Kontext hinaus von philosophischer, kul-
tur- und gesellschaftstheoretischer Bedeutung. Unter diesem Begriff
wird eine Auseinandersetzung mit der Metaphysik und Theologie des
Abendlandes gefiihrt, die mit dem Anbruch der Neuzeit in eine Krise
geraten sind. Urspriinglich liegt der Erfahrung des Erhabenen die
schreckliche Entdeckung der drei ontologischen Einsamkeiten der
Moderne zugrunde, die aus dem Verlust des durch Antike und Mittelal-
ter hindurch tiberlieferten Weltbildes resultieren. Ohne die Gewissheit
gottlicher Vorsehung und der Verankerung der Welt in einer transzen-
denten Dimension finden wir uns

1. allein gelassen mit uns selbst, das heisst mit der Kontingenz, mit der
Anfinglichkeit und Endlichkeit, der Zufilligkeit und Hinfdlligkeit
unseres Daseins. Ohne Hoffnung auf Unsterblichkeit und ewiges Le-
ben empfinden wir Horror' vor unserer eigenen Begrenztheit und
Bedeutungslosigkeit.

2. «We seem to live alone with Nature» (Shaftesbury 1999, S. 99);
wir fiihlen die angesichts unserer Kleinheit und Schwiche erdrii-
ckende Grésse und Ubermacht einer sinn- und ziellosen Naturgewalt
als Terror.

3. Wir sind allein miteinander und ohne die Sicherung der gesellschaft-
lichen Beziehungen in einer héheren Ordnung droht das bellum omnium
contra omnes: Wir fiirchten in vielfacher Hinsicht die Gefahr von Revolu-
tion und Krieg in den sozialen Verhiltnissen.”

1 «J...] le sublime comporte cette espece de peine
due a la finitude de la «chair», cette mélancolie
ontologique.» (Lyotard 1988, S. 129)

2 Fussnote —



66

In dieser Situation der Krise tiberlieferter Gewissheiten scheint dem
Menschen nichts anderes tibrig zu bleiben, als tiber sich selbst hinaus-
zuwachsen. Mit dem Konzept des Erhabenen entwickelt sich die Vorstel-
lung, die Menschheit konne sich selbst iiber ihre Schwache erheben. Das
Erhabene, das in anderen europadischen Sprachen aus dem lateinischen
sublimis abgeleitet wird, soll dazu dienen, den dreifachen Verlust der tran-
szendenten Dimension zu sublimieren.’ So tritt die Idee einer wie auch
immer gearteten menschlichen Fihigkeit, die Grenzen von Kontingenz
und Immanenz selbsttatig und aktiv zu transzendieren, an die Stelle der
theologisch und metaphysisch gedachten Transzendenz; mit anderen Worten,
ein dynamisches Konzept 16st ein statisches ab. In der Folge werden Werte
umgewertet: Das Schweigen des Alls, die unendliche Leere, das Chaos und
die Dunkelheit, Horror, Terror und Krieg gewinnen asthetische Quali-
titen.* In der Perspektive des Erhabenen erscheint das Schreckliche auf
besondere Weise anziehend und schaurig-schon; es entsteht die fiir den
Begriff des Erhabenen spezifische Mischung aus Angst und Lust.

2 In Das Unbehagen in der Kultur hat Sigmund Freud die Transzendenz und Immanenz sowie das Streben,

drei ontologischen Einsamkeiten der Moderne

so aufgefasst: «Von drei Seiten droht das Leiden,
vom eigenen Korper her, der, zu Verfall und
Auflésung bestimmy, [...] von der Aussenwelt, die
mit ibermadchtigen, unerbittlichen zerstérenden
Kraften gegen uns wiiten kann, und endlich aus
den Beziehungen zu anderen Menschen. Das Lei-
den, das aus dieser Quelle stammt, empfinden wir
vielleicht schmerzlicher als jedes andere.» (Freud
2000, S. 208f.) Zusammenfassend: «Die Uber-
macht der Natur, die Hinfilligkeit unseres eigenen
Korpers und die Unzulanglichkeit der Einrich-
tungen, welche die Beziehungen der Menschen
zueinander in Familie, Staat und Gesellschaft
regeln.» (Freud 2000, S. 217)

Die verschiedenen Fassungen des Konzepts des
Erhabenen und Freuds komplexe Theorie der
Sublimierung sind zu weit von einander entfernt,
um eine einfache Beziehung herzustellen. Ein
entfernter gemeinsamer Nenner wird in der
frihneuzeitlichen Alchimie vermutet. Christine
Battersby kntipft an «the fanciful genealogy of the
word sublime» in James Beattie‘s Dissertations Moral
and Critical (1783) an: «supra limus [...] being
raised above the slime, the mud, or the mould, of
this world» (Battersby 2007, S. 106). Grund -
sitzlich durfte die Annahme eines Dualismus
zwischen Form und Materie, Geist und Korper,

diesen Dualismus durch eine Erhebung (Elevation)
zu iiberwinden, die Verbindung stiften zwischen
der Idee des Erhabenen/des sich Erhebenden und
den Vorstellungen von Sublimierung,

«All general privations are great, because they are
all terrible: Vacuity, Darkness, Solitude and Silence.»
(Burke 1998, S. 113) In Kants frither Schrift, den
Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen
ist noch etwas mehr von dem alten Schrecken
und des ihn begleitenden Aberglaubens zu spiiren:
«Tiefe Finsamkeit ist erhaben, aber auf eine
schreckhafte Art. Daher grosse weitgestreckte
Eindden, wie die ungeheure Wiiste Schamo in der
Tartarei, jederzeit Anlass gegeben haben, fiirchter-
liche Schatten, Kobolde und Gespensterlarven
dahin zu versetzen.» (Kant 1912, A S. 6f.) In

der viel spateren <Analyse des Erhabenen> seiner
Kritik der Urteilskraft, zihlt Kant das Repertoire der
Tkonographie des Naturerhabenen auf: «Kihne,
uberhdngende, gleichsam drohende Felsen, am
Himmel sich auftiirmende Donnerwolken, mit
Blitzen und Krachen einherziehend, Vulkane in
ihrer ganzen zerstorenden Gewalt, Orkane mit
ihrer zuriickgelassenen Verwiistung, der gren-
zenlose Ozean in Empdrung gesetzt, ein hoher
Wasserfall eines michtigen Flusses u. dgl.» (Kant,
1913, §28, 5. 104)



67

Letztlich resultiert die mit dem Erhabenen verbundene Lust weniger
aus dem Vergniigen an seinen gewaltigen und gefihrlichen Objekten,
als aus dem Willen des Subjekts zur Macht. «I know of nothing sub-
lime which is not some modification of power» (Burke 1998, S. 107).
Aus der grossen Einsamkeit wird einsame Grosse. Jenseits der Angst
bietet der Untergang der alten Ordnung die Gelegenheit, aus dem hin-
terlassenen Chaos eine neue Ordnung zu schaffen, die das Alte ablost
und tiberbietet. Im Hintergrund dieses Gesinnungswandels stehen die
Fortschritte in der politischen und wirtschaftlichen, wissenschaftli-
chen und technologischen Kontingenzbewaltigung des Zeitalters: die
Zentralisierung der politischen Macht im absolutistischen Staat, der
sich entfaltende Kapitalismus, die sich von der Bevormundung von
Kirche und Theologie befreienden Wissenschaften und — manche aus
heutiger Sicht recht bescheiden anmutende technische Errungen-
schaften wie: der Blitzableiter.

Wird der Diskurs des Erhabenen also von verschiedenen mehr oder
weniger parallel zueinander stattfindenden und miteinander verbun-
denen Fortschritten im Modernisierungsprozess getragen, so erscheint
er dennoch riickwirts gewandt, insofern als es dabei nicht um den
Abschied von alten Transzendenzvorstellungen geht, sondern um ihren
Ersatz. Die Moderne 16st sich nicht von der Macht der Metaphysik; sie halt
an der Phantasie einer Metaphysik der Macht fest, das heisst an der Vorstel-
lung einer absoluten und souverinen Kommandostellung tiber allen
Wolken und Wassern, von der aus alles (an)geordnet wird, kurzum an
der Gott-Illusion. Mit der Kategorie des Erhabenen ragt ein Stiick der
alten Kosmologie der Transzendenz in die Moderne hinein.

Etappen des Erhabenen im Diskurs der Moderne

Trotz des Ausbruchs einer geradezu obsessiven Begeisterung fiir
das Erhabene im Verlauf des 18. Jahrhunderts’ erlangt das Konzept
keine kontinuierliche Prasenz in der Ideengeschichte der Moderne,

5 «The discovery of the sublime was one of the of the common reader, and the rise of the waltz,
great adventures of eighteenth century England: a taste developed among almost all classes of
accompanying the establishment of a commercial society for the qualities of wildness, grandeur, and

empire, the growth of industrialism, the invention overwhelming power [...].» (Nye 1994, S. 1)



68

weder allgemeine Breitenwirksamkeit noch fachinterne Akzeptanz.®
Gleichwohl kann an der Bedeutsamkeit dieser asthetischen Kategorie
im Denk- und Gefiuhlshorizont der Moderne kein Zweifel bestehen;
unbeschadet einer seltsamen Tendenz zum zwischenzeitlichen Ver-
schwinden taucht das Erhabene ebenso rasch wieder auf. Diskon-
tinuitit und eine gewisse(r) Esoterik/Elitismus, eine hinter- und
untergrindige Machtigkeit, scheinen die beiden wichtigsten Charak-
teristika der — alles in allem — langen Geschichte des Erhabenen im
westlichen Denken zu sein.

Sehr grob vereinfachend lassen sich in den Jahrhunderten der
Neuzeit eine Reihe von Hochs in den Konjunkturen des Erhabenen
identifizieren — jeweils im Anschluss an intellektuelle, kulturelle und
gesellschaftliche Krisenerfahrungen und im Zuge gewaltiger Anstren-
gungen, die zu ihrer Bewailtigung unternommen werden.

Vorgeschichte

Die erste Krise, der gleichsam die Bedeutung der ,Primarszene>
zukommt, datiert ins England des 17. Jahrhunderts zuriick. Die Fort-
schritte der Mathematik in der Berechnung der Unendlichkeit durch
das Infinitesimalkalkiil, die Entdeckungen der Astronomie, der Geo-
graphie und Geologie in der Erkundung des Himmels und der Erde
lassen die Lehren der Bibel unglaubwiirdig werden: sie dehnen den
Kosmos, den Raum und die Zeit (das Erdalter) weit tiber die Grenzen
von Schopfungs- und Heilsgeschichte ins Unendliche aus. Physiko-
theologen wie Henry More und Thomas Burnet versuchen, die immer
weiter auseinander gehenden Weltbilder von Religion und Wissen-

6 Bis heute bleibt die Kategorie des Erhabenen kurze Renaissance, die durch [...] Jean-Frangois
merkwiirdig umstritten. Jorg Heininger be- Lyotard ausgelost wurde.» Lyotards Thesen, so
hauptet, dass das Erhabene im Verlauf des 19. Jahr- Majetschak weiter, «erregte[n] seinerzeit einiges
hunderts «in der akademischen, systematischen Aufsehen, doch inzwischen ist es um den Begriff
Asthetik zur Leerformel» wird (Heininger 2002, des Erhabenen wieder ruhiger geworden.» (Ma-
S. 297).Von der Inaktualitit und Funktionslosig- jetschak 2007, S. 245 und S. 246) Otfried Hoffe
keit des Erhabenen im 20. Jh. spricht Renate konstatiert, dass die Kategorie des Erhabenen
Homann im Artikel «Erhaben» im Historischen «derzeit weder in der philosophischen noch in
Worterbuch der Philosophie von 1972. Stefan Ma- der literaturwissenschaftlichen Diskussion eine
jetschak sieht es dhnlich: «In den einflussreichsten nennenswerte Rolle» spiele (Hoffe 2007, S. 270).
Asthetiken des 20. Jhs. wurde der Begriff des Weitere Belege fiir die Auffassung, das Erhabene
<Erhabenen> [...] kaum mehr beachtet. Erst in den sei in der 2. H. des 20. Jhs. «funktionslos» ge-

achtziger Jahren des Jahrhunderts erlebte er eine worden bei Torsten Hoffmann (2006, S. 1).



69

schaft zusammenzuhalten, indem sie die Erscheinungen der Natur als
Manifestationen der Gottheit interpretieren. Das Buch der Natur wird als
zweite Heilige Schrift neu gelesen. In der Ubertragung der Attribute
Gottes auf die irdische Natur werden deren Phinomene mit all jenen
Qualititen ausgestattet, die seither Erhabenheit charakterisieren: «J...]
we look upon the vast Capacity of the Wide Universe as a most august
and Sacred Temple of His Divine Majesty, who fills and possesses every
Part thereof [...]. Whether therefor our Eyes be struck with the more
radiant Lustre of the Sun, or whether we behold the more placid and
calm Beauty of the Moon, [...] or be taken up with the Contemplation
of those pure sparkling Lights of the Stars, or stand astonished at the
Gushing Down-falls of some mighty River, as that of Nile, or admire
the Height of some insuperable and inaccessible Rock or Mountain,
or with a pleasing Horror and Chilness look upon some silent Wood,
or solemn shady Grove»’. Mit anderen Worten, indem die dem Men-
schen als tibermachtig imponierende Natur als Reprasentantin der
Transzendenz und des géttlichen Willens aufgefasst wird, wird ihrem
Schrecken ein hoéherer Sinn unterstellt.

Noch Edmund Burke wird festhalten, «[i]n the scripture, wherever
God is represented as appearing or speaking, every thing terrible in
nature is called up to heighten the awe and solemnity of the divine
presence» (Burke 1998, S. 112). Aber mit guten Griinden wird ver-
mutet, dass der Schock des Erdbebens von Lissabon 1755 (also gerade
in der Entstehungszeit der Burke‘schen Schrift) der physikotheologi-
schen Interpretation, die das alte Weltbild der Religion und das neue
der modernen Naturwissenschaften zu harmonisieren bestrebt war,
ein Ende gesetzt habe.®

7 Henry More: Grand Mystery of Godliness (1660) zit. 8 Vgl. Ray 2004; «Kein Ereignis im Europa des 19.

nach Nicolson 1963, S. 139. «Awe, compounded
of mingled terror and exultation, once reserved
for God, passed over in the seventeenth century
first to an expanded cosmos, then from the mac-
rocosm to the greatest objects in the geocosm -
mountains, ocean, desert. The 17 century discov-
ered <The Aesthetics of the Infinite>.» (Nicolson
1963, 8. 143)

Jahrhunderts hatte die mentalen Auswirkungen
des Erdbebens von Lissabon 1755. Sein Schrecken
zittert dreissig Jahre spater noch in Joseph Haydn
musikalischem terremoto am Ende der Sieben letzten
Worte des Erlosers am Kreuz.» (Osterhammel 2009,
S.294)



70

Das aufklirerisch-moralisch Erhabene: 4ppig

Nach der Mitte des 18. Jahrhunderts beginnt im Ubergang zum
aufklarerisch-moralisch Erhabenen seine erste moderne Phase. Wenn
Kant am Ende der Kritik der praktischen Vernunft schreibt: «Zwei Dinge
fiillen das Gemiit mit immer neuer und zunehmender Bewunderung
und Ehrfurcht [...]: der bestirnte Himmel iiber mir und das mora-
lische Gesetz in mir» (Kant 1908, S. 288), dann rekapituliert er mit
«Bewunderung» und «Ehrfurcht» die beiden wichtigsten Epitetha des
menschlichen Gefiihls vor der Allmacht Gottes, und er stellt — dhnlich
wie die Physikotheologen — eine Korrespondenz zwischen dem kos-
mischen Prinzip und dem natiirlichen Phinomen Himmel’ her. Aber
zugleich verschiebt er das transzendente Prinzip von der Gottheit auf
das moralische Gesetz, das der vernunftbegabte Mensch in sich selbst
trigt und das ihn tber die Welt der Erscheinungen erhebt. Infolge
dieser Verschiebung kann das Ich allmihlich beginnen, Bewunderung
und Ehrfurcht vor sich selbst zu empfinden, nimlich vor sich als
mit einer die Sphare der Immanenz tbersteigenden Kapazitit, dem
Vernunftvermdogen, ausgestatteten Person. Aus einer traditionellen
Perspektive diirfte diese Auffassung wohl als Bpig bezeichnet werden.

Im Weiteren folgt daraus, dass nicht mehr nur Phinomene der Na-
tur, sondern auch die Werke menschlicher Kunst als erhaben angesehen
werden kénnen. Das gilt namentlich fiir die prichtigen Gebilde der Ar-
chitektur, zunichst sind das noch die grossen Gotteshduser'’, die einen
tiberwiltigenden Eindruck auf ihre Betrachter machen. Aber auch an-
deres, viel fragwiirdigeres «Menschenwerk» wie Krieg und Revolution
werden durch den Titel der Erhabenheit nobilitiert (Kant 1913, §28,
S. 106f.). Bald erwecken auch die grossen Erfindungen der Technik
Ehrfurcht und Bewunderung: Zum einen, weil sie geeignet sind, den
Menschen vor dem Terror der iibermachtigen Natur zu schiitzen und so
tiberhaupt erst Raum schaffen fiir die Erfahrung der asthetischen Qua-
litaiten des Desasters; denn nur wenn die Bedrohung gebannt ist, kann

9 «Himmel ist in der Tradition der philosophischen Himmel {iber mir> und des anoralischen Gesetzes
Theorie immer die Sichtbarkeit des Kosmos als in mir> bedeutet, lebt aus dieser alten Identitat
<Weltordnung> und seine scheinende Gegenwart. von Kosmos und Himmel.» (Ritter 1974, S. 148.)
Alles, was <Himmel> [...] in der Geschichte des 10 Kant fithrt die Peterskirche in Rom als Beispiel an

Geistes bis zu Kants Verbindung des «gestirnten (Kant 1913, §26, S. 88).



71

die Schonheit des Schrecklichen aus der Distanz'' genossen werden. Zum
anderen erlangen die grossen Meisterwerke der Technik selbst den Nim-
bus des Erhabenen. Das technisch Erhabene, the technological sublime, tritt
als eigenstandige Auspragung des Konzepts in Erscheinung, die bis in die
unmittelbare Gegenwart immer grossere Bedeutung gewinnt.

Schliesslich wird Kant so weit gehen, den Naturphinomenen
Erhabenheit ab- und dllein der menschlichen Vernunft zuzusprechen.
War die Erhabenheit der Natur fiir die Physikotheologen nur der
Abglanz der Transzendenz und der géttlichen Allmacht, so sind die
verschiedenen Phinomene der erhabenen Natur fiir Kant nur noch
ein Anlass fiir den Menschen, sich der Erhabenheit seiner eigenen
Vernunft bewusst zu werden. Allerdings ist diese Selbsterhohung des
Menschen um einen hohen Preis erkauft, indem der Mensch in zwei
Hilften geteilt wird: Dem traditionellen Dualismus von Form und
Materie, dem modernen cartesianischen Dualismus von res cogitans und
res extensa folgend, unterscheidet Kant zwischen der «Menschlichkeit
in unserer Person», kraft derer wir befdhigt sind, uns tiber die Natur
zu erheben, wahrend wir ihrer dadurch um nichts verringerten Macht
iiber uns als kleiner Mensch und in allem «wofiir wir besorgt sind
(Giter, Gesundheit und Leben)» unterworfen sind und bleiben (ebd.,
§28, S. 105).

11 «Kiihne, iiberhingende, gleichsam drohende Natur (in Kants Termini: das mathematisch und

Felsen, am Himmel sich auftirmende Donner-
wolken, mit Blitzen und Krachen einherziehend,
Vulkane in ihrer ganzen zerstérenden Gewalt, Or-
kane mit ihrer zuriickgelassenen Verwiistung, der
grenzenlose Ozean in Emporung gesetzt, ein hoher
Wasserfall eines miachtigen Flussses u. dgl. machen
unser Vermogen zu widerstehen in Vergleichung
mit ihrer Macht zur unbedeutenden Kleinigkeit.
Aber ihr Anblick wird nur um desto anziehender,
je furchtbarer er ist, wenn wir uns in Sicherheit befinden;
und wir nennen diese Gegenstande gern erha-
ben.» (Kant a.a.O., §28, S. 104; Kursivierung CK)
In dem historischen Moment, da die machtigen
Gebilde und die schrecklichen Katastrophen der

das dynamisch Erhabene) nicht mehr Zeugnis
ablegen von Gottes «divine presence>, sondern
wenn sie aus der sicheren Distanz als grossartiges
Schauspiel genossen werden konnen, ist der
entscheidende Schritt im Sakularisierungsprozess
vollzogen, der von der Vorgeschichte zum Beginn
der Geschichte des modernen Konzepts des
Erhabenen fithrt. Im Wechsel von géttlicher An-
wesenheit zu riumlichem Abstand (im Sinne von
Abwesenheit der realen, physischen Bedrohung)
wechselt das Erhabene aus dem Zusammenhang
von Theologie und Metaphysik in die Sphére der
Asthetik; es wird zu einer Spielart des Schénen
und schliesslich zur Sache der Kunst.



72

Das romantisch-menschlich Erhabene: Egoismus

Die zweite grosse Periode in der Geschichte des Erhabenen schliesst
direkt an die erste an. Auch scheint das Verhaltnis der beiden Auspra-
gungen der Konzeption des Erhabenen nicht durch einen dazwischen
liegenden Bruch'?, sondern vielmehr durch eine Steigerung gepragt
zu sein. Wahrend Kant den Status der Erhabenheit dem Menschen als
Vernunftsubjekt, dem grossen Ich im Universalsingular Mensch oder
im Kollektivsingular Menschheit vorbehalt, riickt die Romantik das von
Kant seiner Kontingenz tiberlassene kleine Ich gross ins Bild.

Die Romantik beginnt die Einzigartigkeit der bis dahin nur nume-
risch Einzelnen zu entdecken: Die spezifisch biirgerlich-moderne Art der
Individuation ermoglicht Individualisierung, die Auspragung von Individua-
litit. Indem das romantisch Erhabene die singulire menschliche Gestalt
als Individuum (hinter dem selbstverstindlich der Betrachter steht) als
Augenpunkt vor den Horizont der unendlichen Natur platziert, andert
sich der Charakter der Einsamkeit. Bereits in der physikotheologischen
«Vorgeschichte> gehorte Einsamkeit zu den wichtigsten Merkmalen des
Erhabenen, reprasentierte der einsame Berggipfel die Transzendenz seines
Schopfers. Seit Beginn des Sikularisierungsprozesses treten die drei on-
tologischen Einsamkeiten des Menschen allmahlich ins Bewusstsein. In
der Romantik tibertragt sich die Einsamkeit nicht nur vom natiirlichen
Objekt auf das menschliche Subjekt, sondern es scheint, als ob die ontolo-
gische Einsamkeit als Gattungsschicksal der Menschheit dem Individuum
allein aufgebiirdet wiirde. Das findet Ausdruck in der Entleerung der Bil-
der von allen anderen Menschen und jeglichen Spuren ihrer Gesellschaft
—so als ob mittels der kompletten Isolierung des Individuums wenigstens
das dritte Problem zu l6sen sei, namlich das des Miteinander-Alleinseins,
das Leiden an der, wie Freud sagt, «Unzulinglichkeit der Einrichtungen,
welche die Beziehungen der Menschen zueinander in Familie, Staat und
Gesellschaft regeln» (Freud 2000, S. 217).

<Lost> das romantische Konzept des Erhabenen dieses Problem in der
Sphare des asthetischen Scheins nach dem Motto Aus den Augen, aus dem Sinn,
indem das <Eine> Individuum fokussiert und von allen <Anderen> isoliert
wird, so werden die beiden anderen ontologischen Probleme, namlich
den Terror vor der Ubermacht der Natur und den Horror vor der eigenen

12 Welche Rolle die franzosische Revolution als Bruch- dem romantisch-menschlichen Erhabenen spielt,
linie zwischen dem aufklirerisch-moralischen und muss an dieser Stelle auf'sich beruhen.



73

Ohnmacht durch Riickgriff auf alte Vorstellungen einer Korrespondenz
zwischen Makro- und Mikrokosmos <gelost>. Wenn Lord Byron (und
dhnlich wie er, unzdhlige andere Poeten der europiischen Romantik)
sich fragt: «Are not the mountains, waves, and skies a part Of me and of
my soul, as I of them? Is not the love of these deep in my heart With a
pure passion?»'’, dann wird ein unmittelbares Entsprechungsverhdltnis
zwischen einzelnen Naturerscheinungen und dem einzelnen Menschen
unterstellt. Das romantisch-menschlich Erhabene mildert Terror und
Horror der ontologischen Einsamkeit zu einer Art schwermiitigem Seh-
nen nach der in der Alleinheit verlorenen All-Einheit ab. Bemerkenswert
ist die Umkehrung der Prioritit zwischen der grossen Natur und dem
kleinen Selbst: Von sich, von seinem Standpunkt und seinen einzigar-
tigen, subjektiven Gefithlen ausgehend, erschliesst das Ich die Natur; es
erkennt nicht etwa die Natur in sich, sondern es betrachtet die Natur als
Vergrosserungsglas seiner selbst. Das Universum erscheint «vollig [als]
ein Analogon des menschlichen Wesens in Leib-Seele und Geist».'* Ist
Kants Verschiebung des kosmischen Prinzips in die menschliche Vernunft
ein Akt kiihner hybris, so ist die romantische Verschiebung des Erhabenen
von der Manifestation Gottes in den Werken der Natur zur Behauptung
des Universums als Analogon des menschlichen Wesens kecker Egoismus.

Allerdings findet diese theatralisch inszenierte Erhabenheit des vor
pittoresker Naturkulisse sich breit machenden Ich tiberhaupt nur noch
im Bild statt. Die Vernunft differenziert sich in theoretische und prakti-
sche Rationalitat, wahrend das Erhabene ausschliesslich der asthetischen
Urteilskraft zugeordnet wird. Der von Anfang an vorgezeichnete Weg
des Konzepts des Erhabenen von Kosmologie und Theologie in den aus-
differenzierten Bezirk der dsthetischen Theorie vollendet sich mit der
Romantik. Wahrend die romantische Naturphilosophie asthetische <Pri-
vatmythologien> entstehen ldsst, geht die wissenschaftliche Forschung, die

13 Lord Byron: Childe Harold‘s Pilgrimage, 1812-1818,
canto III, stanzas LXXYV.

14 Novalis 1960, Bd. II, S. 650, Nr. 485. Und auch
wenn Novalis «unseren Korper» als einen
«Theil der Welt» anspricht, so korrigiert er sich
sogleich und behauptet «Glied ist besser gesagt»
als «Theil»; denn der Terminus Glied, so meint
Novalis, «driickt schon die Selbstindigkeit, die
Analogie mit dem Ganzen — kurz den Begriff des

Microcosmos aus». Und noch einen Schritt weiter
geht er in seiner Betonung der Selbstmachtigkeit
des Teils, des Gliedes, des Mikrokosmos; er stellt
das Verhaltnis von Teil und Ganzem, Mikrokosmos
und Makrokosmos, auf den Kopf, wenn er fordert:
«Diesem Gliede muss das Ganze entsprechen.»
(Ebd.) Selbst wenn das Ich als Teil der Welt an-
gesprochen wird, so ist doch der Teil das Mass des
Ganzen.



74

auf die Beherrschung der Natur zielt, andere Wege. Zugleich kann jedoch
kein Zweifel daran bestehen, dass das schone Erhabene der Romantik den
Hohepunkt der plastischen Entfaltung der Idee des Erhabenen bildet — mit
enormen Folgewirkungen auf das kollektive Bildbewusstsein. Die reali-
tatsfernen Imaginationen der Romantik pragen die Bilderwelt und das
kollektive Imaginare der Moderne und damit letztlich doch einen nicht
unbedeutenden Teil der Wirklichkeit bis weit in die Gegenwart.

Ambivalenzen des romantisch Erhabenen und Anzeichen des Uber-
gangs in die ndchste Phase sind von Anfang an deutlich erkennbar.
Erstens schwanken die Bilder des romantischen Menschen/Mannes
zwischen den Extremen von Allmachts- und Ohnmachtsphantasien,'®
worin die Dualitit von grossem, intelligiblem und kleinem, empiri-
schem Ich sich fortschreibt. Zweitens zeichnet sich der Verlust jenes Kor-
respondenzverhdltnisses zwischen zwei Dimensionen ab, zwischen Diesseits
und Jenseits, Zeit und Ewigkeit, Immanenz und Transzendenz, das bis
dahin die conditio sine qua non der Ideen von Erhabenheit und Erhebung
ausgemacht hat. Drittens weist die bereits auf dem Hoéhepunkt der
romantischen Egozentrierung einsetzende Koketterie mit der gerade
entgegengesetzten Moglichkeit eines Verlusts des Ich auf die nachste
Phase in der Entwicklung des Konzepts des Erhabenen voraus. Das eben
erst so machtig sich erhebende und frech sich in den Mittelpunkt rii-
ckende Ego stellt sich die es selbst in Frage stellende Frage: «Und was
bin ich anders als der Strom, wenn ich wehmiithig in seine Wellen
hinabschaue, und die Gedanken in seinem Gleiten verliere?» (Novalis
1978, S. 223%.).

Die leere Transzendenz. Der europaische Nihilismus —
das heroisch, abstrakt und vakant Erhabene: Trotz

Der Moment des heroisch Erhabenen ist dann erreicht, wenn im
Zuge der Entzauberung der Welt die Uberzeugung sich verfestigt, dass
nichts hinter dieser Welt der Immanenz liege, so dass die Korrespon-
denz zwischen dem Diesseits und einem wie auch immer vorgestellten
Jenseits verloren geht — aber wenn trotzdem, all dem zum Trotz «[t]he
essential claim of the sublime [...] that man can, in feeling and in

15 Beispiele fiir zwei gidnzlich entgegengesetzte Stel- David Friedrichs, Der Wanderer iiber dem Wolkenmeer
lungen des Individuums in der erhabenen Natur (1818), Hamburger Kunsthalle und Ménch am Meer
bieten die beiden berithmten Gemalde Caspar (1808/09), Nationalgalerie Berlin.



75

speech, transcend the human» (Weiskel 1976, S. 3) festgehalten wird.
Das Konzept des Erhabenen hat seine heroische Phase erreicht, wenn
der aus dem Jenseits-Verlust (oder -verzicht) resultierende Nihilismus
von einem sich erhebenden, die Grenzen der Immanenz und des Hu-
manen liberschreitenden menschlichen Subjekt nicht nur passiv erlebt
wird — wie bei Novalis, als sanftes sich Verlieren im Gleiten des Flusses
—sondern wenn das Ich mit dem aktiven Willen zum Sprung ins Nichts
auftritt, das heisst mit dem Entschluss zum (Selbst-)Opfer, mit dem
Wunsch nach einem gewaltsamen «Zerbrechen der Individuation».'®
Diese Moglichkeit deutet sich bereits in Friedrich Schillers Schriften
zum Erhabenen an (vgl. Klinger 2009). In den Jahrzehnten vor und
nach der Jahrhundertwende, von Schopenhauer und Nietzsche bis
zu Strawinskys Sacre du Printemps findet ein solches heroisch Erhabenes
Entfaltung, auch wenn der Begriff des Erhabenen oft nicht explizit ver-
wendet wird. In den Schiitzengraben des Ersten Weltkriegs, in denen
Europas alte Ordnung vernichtet wurde, sollte die Phase des heroisch
Erhabenen ihr Ende gefunden haben.

Die nicht geniigend erforschte, weil peinliche Fragen implizie-
rende Moglichkeit der Phase eines faschistisch Erhabenen beiseite
lassend,'” springen wir in die frithen 1960er Jahre, in die Zeit, in der
der Begriff des abstrakt Erhabenen sehr explizit in die kunsttheore-
tische Debatte eingefiihrt wird und zwar in der Retrospektive auf die
us-amerikanische Malerei des high modernism oder abstrakten Expres-
sionismus der unmittelbaren Nachkriegszeit: «Indeed, a quartet of
the largest canvases by Newmann'?, Still, Rothko, and Pollock might

16 Mit Blick auf dionysische Frithlingsfeste be- this massively traumatic genocidal catastrophe
schreibt Nietzsche: das Opfer in den charakter- marks a radical break in historical consciousness»
istischen Termini des Erhabenen als Wechselbad (Ray 2004, S. 1) liegt die Intention zugrunde, das
zwischen Angst und Lust, Schauder und Wonne in Konzept des Erhabenen in Richtung einer «theory
der Hoffnung auf eine ganz neue Ordnung: «Die of collective trauma» (Ebd. S. 13) auszubauen.
Vernichtung der Individuation, das Entsetzen Das erscheint mir zwar nicht unplausibel, erfolgt
iber die zerbrochene Einheit, die Hoffnung einer aber jedenfalls nachtriglich, das heisst aus der
neuen Weltschopfung, kurz die Empfindung eines Perspektive einer Zeit, die bereits einige weitere
wonnevollen Schauders, in dem die Knoten der kollektive Traumata hinter sich hat.

Lust und des Schreckens zusammengebunden 18 Unter den Kiinstlern in diesem Umkreis hat
sind.» (Nietzsche 1980, S. 178) sich Barnett Newman am intensivsten mit dem

17 Deutungen wie der von Gene Ray «[t]hat Konzept des Erhabenen auseinandergesetzt bzw.
Auschwitz is sublime [...]. In the extremity of sowohl in theoretischen Schriften als auch in
its violence, in its intractable core or incompre- seinen kiinstlichen Werken zur Konzeptual-

hensibility, and in its fateful legacy for the future, isierung des abstrakt Erhabenen beigetragen.



76

well be interpreted as a post-World-War-II myth of genesis. During
the Romantic era, the sublimities of nature gave proof of the divine;
today, such supernatural experiences are conveyed through the abstract
medium of paint alone. What used to be pantheism has now become
a kind of «paint-theism>» (Rosenblum 1969, S. 358). Hier wird eine
direkte Verbindung hergestellt zu der grossen Katastrophe der ame-
rikanischen Politik, die sich in den Bombenabwiirfen auf Hiroshima
und Nagasaki ereignet hat. Und so wie es fiir den Diskurs des Erhabe-
nen bereits in der Zeit seiner Wiederentdeckung im 17. Jahrhundert so
charakteristisch war, tritt der Diskurs in den Dienst einer sinnstiften-
den <«Sublimierung>, die sich mit der Aussicht auf den Anbruch einer
neuen Schopfung, einer urspriinglichen Natur'” und einer anderen
Ordnung <after doomsday> («a post-World-War-II myth of genesis»*®)
verbindet, um so der schrecklichen, durch Menschen und ihren Krieg
verursachten Zerstorung so etwas wie Sinn zu verleihen, wenn nicht
sogar Legitimitit zu verschaffen. Wahrend Robert Rosenblums Kon-
zept des abstrakt Erhabenen religiose Assoziationen weckt, die hinter
das modern Erhabene auf dessen physikotheologische Vorgeschichte

zurickverweisen,?!

versucht er zugleich auch an die europaische Ro-
mantik anzukniipfen: «J...] the anxieties of the atomic age, suddenly
seem to correspond with a Romantic tradition of the irrational and
the awesome as well as with a Romantic vocabulary of boundless ener-

gies and limitless spaces» (ebd., S. 358).

19 In einem spiteren Aufsatz stellt Rosenblum den 20 «Das abstrakte Erhabene brannte sich mit der
Gedanken einer neuen Schopfung nach dem Un- Katastrophe der beiden Weltkriege noch tiefer in
tergang der Welt noch stirker in den Mittelpunkt: das Zeitbewusstsein ein. [...] Nach 1945 bricht es
«[...] by 1945, after Hiroshima, this worship im Werk vieler europaischer und amerikanischer
of primeval nature reached even more mythic Kiinstler mit unbandiger Vehemenz hervor und
extremes, as if after the apocalypse, the abstract wurde zum priagenden Impuls des Abstrakten
Expressionists needed to reexperience the first Expressionismus. Diese in der Kriegszeit geborene
days of creation, turning as they did to images of Strémung — das letzte grosse Aufflackern der Mod-
molten energies, unformed matter, lambent voids erne — griff mit rein malerischen Mitteln nach
[...] these American painters have all sought the ihren Zielen, als wollte sie auf jeder Leinwand ein
wellspring of vital forces in nature that could cre- Hiroshima entfachen.» (McEvilley 2001, S. 68f.)
ate a rock-bottom truth in an era when the work 21 Eine stirkere Verbindung zu einem religios
of'man so often seemed a force of ugliness and Erhabenen und eine besondere Faszination durch
destruction. And it would seem that for American grenzenlose, «cunberthrte> («primeval>) Natur gilt
artists, elemental nature is still a source of myth allgemein als Spezifikum des American sublime (vgl.

and energy.» (Rosenblum 1976, S. 37) Nye 1994).



77

Rosenblum tibersieht die entscheidende Differenz zur Romantik,
namlich den Verlust der menschlichen Figur, der Figuration tiberhaupt,
der durch die Abstraktion eingetreten ist. Die menschliche Gestalt
wurde bereits im heroisch Erhabenen des frithen 20. Jahrhunderts ge-
opfert und in diesem Sinne steht das Konzept des abstrakt Erhabenen
seinem unmittelbaren Vorliufer deutlich niher als der humanen, ja
egozentrischen Romantik, zu der die Verbindung gesucht wird. Eher
als bei irgendeinem Maler der Romantik lasst sich die Idee des abstrakt
Erhabenen in der europidischen Malerei der Vorkriegszeit wiederfin-
den, namentlich bei Kasimir Malewitsch, der selbst seine Kunst zwar
nicht erhaben, aber kaum weniger tibersteigernd <suprematistisch>
genannt hat. Malewitschs Schwarzes Quadrat demonstriert den Sieg
des Nihilismus im schwarzen Hintergrund in heroisch neuschépfe-
rischer Absicht — so wird das beriithmte Bild jedenfalls interpretiert:
«Das Schwarz absorbiert die vertraute Gegenstandlichkeit und tiber-
deckt die damit assoziierte Schonheit. An deren Stelle erscheint eine
transzendente oder metaphysische Totalitat, die tiber alles Partikulare
hinausgeht [...]. Das Erhabene manifestierte sich also in seiner Negie-
rung des Individuellen und der Seinsaffirmation, als Ausbruch unkontrol-
lierbarer, chaotischer Krifte, die alle Eingrenzungen sprengen und ins
Nichts zurtickfliessen lassen» (McEvilley 2001, S. 68, Kursivierung CK).

Der abstrakte Expressionismus hat nicht nur das Opfer der Ge-
stalt des menschlichen Subjekts bereits hinter sich, sondern er hat
damit auch die Substantialisierung der Leere zum Nichts, zum apo-
diktischen Nihilismus iiberwunden. Nicht im schwarzen Dunkel der
Nacht, sondern im dimmrigen Zwielicht des verschwommenen bzw.
flichig gewordenen Nicht-Raumes kann nach Reminiszensen der
alten Transzendenz- und Gottesvorstellungen ebenso gefischt werden
wie nach dem schlechthin Unbestimmten und Undarstellbaren. Al-
lerdings erzielen die Werke dieser Phase ihren Effekt vor allem durch
eine Materialschlacht, das heisst durch die gewaltige Vergrosserung der
Bildformate. Der Eindruck des Erhabenen, den sie hervorrufen sollten,
steht unter dem (Un-)Stern des «Riesenhaften» (vgl. Heidegger 1972,
S. 87f.).



78

Die Debatten, die in der Phase der Postmoderne, und zwar haupt-
sachlich zwischen den 1980er und 1990er Jahren, um den Begriff des
Erhabenen gefiihrt werden, schliessen mehr oder weniger bruchlos
an die Vorstellung einer gleichsam entleerten Leere*> an. So sieht bei-
spielsweise Jean-Francois Lyotard die grundlegende Aufgabe der Kunst
darin, «dass die bildnerische, wie jede andere, Expression vom Un-
ausdriickbaren Zeugnis abzulegen hat.» (Lyotard 1987, S. 254) «Das
Werk beugt sich keinem Vorbild, es versucht darzustellen, dass es ein
Nicht-Darstellbares gibt [...]» (ebd., S. 263). Lyotard identifiziert das
Nicht-Darstellbare mit dem Absoluten. Die philosophische, ja reli-
giose Dignitat des Kunstwerks, die darin liegen soll, vom Absoluten
Zeugnis abzulegen, verbindet Lyotard mit einem programmatischen
Bekenntnis zur historischen Avantgarde. Bei anderen postmodernen
AutorInnen ist das Un-Darstellbare nicht so klar religids bestimmt.
Eher ist es allgemein das Andere, also weniger das Transzendente, als
das Alteritire, Nicht-Identische oder Fremde. «]...] die Aktualisierung
des Anderen charakterisiert definitiv den asthetischen Akt der Moderne:
[...] dass es noch etwas anderes gibt, ist die Voraussetzung von Kunst
(Heiner Miiller).» (Schmid 1998, S. 76)

Abgesehen davon wird den Konzeptionen des heroisch und abstrakt
Erhabenen in den postmodernen Debatten nicht viel Neues hinzugefiigt.
Der im Undarstellbaren, Unerschopflichen, Immateriellen entgrenzte
und so auch entmachtete Nihilismus fithrt nirgendwo hin, nicht einmal
ins Unendliche, sondern erschopft sich bestimmungslos freischwebend in
der Endlosigkeit, in der Endlosschleife. Wenn es tiberhaupt einen eigenen
Namen verdiente, so konnte das Konzept dieser Zeit eventuell als das va-
kant Erhabene bezeichnet werden. So elaboriert und differenziert die De-
batten darum auch gefiihrt worden sein mogen (vgl. Lyotard 1991, u.6.),
so konnten sie doch zu der Vermutung Anlass geben, dass sich der Diskurs
des Erhabenen in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts dhnlich in
den Winkel elitirer, akademischer Kreise zuriickgezogen habe diirfte, wie
es nach der Konjunktur der Romantik fiir den weiteren Verlauf des 19.
Jahrhunderts behauptet wurde (Heininger 2002, S. 297).

22 An die Stelle der Bewegung vom entschlossen
(sich) in den Abgrund Stiirzenden und Fallenden
des heroisch Erhabenen tritt das indifferent
Schwebende, ein bodenloses In-Between.



79

Das gegenwartig Erhabene

... ware da nicht das erstaunliche Phanomen einer in diesen Jahrzehnten
einsetzenden Riickkehr der Bilder des Erhabenen in allen alten und neuen
Medien: von der Malerei iiber die (Kunst-)Photographie zu Installation
und Performance und noch weiter hinaus bis in die Popularkulturindustrie,
zum Kino-Film, zum video-game und zur Werbung fiir die erhabene Ware. Das
esoterisch-elitire Erhabene wird in der Gegenwart zum Massenphanomen.

Nicht die Tatsache, dass in den letzten Jahren Bilder des Erhabenen und
namentlich gegenstindliche, geradezu hyper-realistische Panoramen der
grossen Natur auftauchen, ist erstaunlich. Denn der Wechsel zwischen
Hohen und Tiefen in seiner Konjunktur macht ja gerade ein wichtiges
Merkmal der Geschichte dieses Begriffs aus. Wiahrend in der Vergangen-
heit jede neue Welle auch neue Prinzipien, Positionen und Probleme des
Konzepts hervor gebracht hat, scheint das jedoch in der Gegenwart ge-
rade nicht der Fall zu sein. Uberraschend ist vielmehr das wértliche Zitat
und zwar gleichzeitig so gut wie aller Auspragungen des Erhabenen, die
iibergenaue Reprise des gesamten Repertoires, wobei Differenzen und
Spannungen, die vorher einmal zwischen verschiedenen Phasen oder
Spielarten bestanden haben méogen (wie etwa zwischen dem sakral und
dem technisch Erhabenen), eingeebnet zu sein scheinen.”® Alle bekann-
ten Komponenten der Ikonographie des Erhabenen finden sich wieder.

Fast noch erstaunlicher als die Wiedererschaffung der vorsintflutli-
chen Natur ist die Wiederauferstehung der menschlichen Figur, die sich
ganz in romantischer Manier auf einmal wieder vor dem Horizont der
Berge erhebt. Die neuen Bilder scheinen die gewaltsame Aufopferung
oder spurlose Auflésung der menschlichen Form zuriickzunehmen, wie
sie sich in den Phasen des heroisch und abstrakt Erhabenen ereignet hat.
Uberraschend, dass die Repoussoir-Figur mit dem festen Blick des Herrn
in die schaurig-schone Weite ihre trotz Nacktheit gepanzerte, seriell in
Erz gegossene Mannlichkeit ablegen kann, so dass sie zuweilen auch in
Weiss bekleideten weiblichen Formen erscheint — allerdings ganz nach

23 Besonders iiberraschend ist die zeitgleiche und Aufstiegs der Kategorie des Erhabenen wurde das
fast gleichwertige Riickkehr des unverschimt, Schéne zum Kleinen und Harmlosen herabgewtir-
des schamlos Schonen in allen alten und neuen digt, wenn es nicht tiberhaupt als Kitsch aus der
Bildmedien ebenso wie in der theoretischen Sphire der hohen Kunst aussortiert werden sollte.

Auseinandersetzung. Nicht zuletzt im Zuge des



80

maskulinem Vorbild in der Pose Korrespondenz oder Konfrontation su-
chender Selbstbehauptung —** und sogar als ein die Katastrophe in der
Ferne allein er- und iiberlebendes Kind in windelartigen weissen Shorts
lasst sie sich darstellen.>

Nach den Ursachen fiir die neueste Hausse in der Konjunktur des
Erhabenen muss man nicht lange forschen. So wie bei allen Hochpha-
sen zuvor wird auch in Hinblick auf diese vermutet, dass ihr eine tiefe
Krise und in der Folge ein epochaler Machtkampf um eine Neuord-
nung nach einer Periode von Chaos und Untergang zugrunde liegen
diirfte. Ausserst bildmichtige Naturereignisse, wie etwa die grossen
Tsunamis, scheinen den Menschen die ungebrochene Ubermacht der fiir
beherrschbar gehaltenen und dienstbar gemachten Natur vor Augen zu
fithren, die zu einer planetarischen o6kologischen Katastrophe fithren
konnte. Die Gotterdimmerungs-Phantasien, dass aus der rauchenden
Asche der zugrunde gegangenen oder mutwillig von Menschenhand zer-
storten Welt eine neue Ordnung, ja sogar eine nach-sintflutlich wieder
unschuldige, unberiihrte Natur sich glanzvoll erheben konnte, stehen
auch noch im Hintergrund dieser jiingsten Konjunktur des Erhabenen.
Die Zerstorung der Twin Towers in New York am 11. September 2001 bie-
tet ein Beispiel dafiir, wie die realen Schrecken des Todes aus der medial
zugleich sichergestellten und tiberbriickten Distanz asthetische Qualitat
gewinnen konnen, wie ein Gewaltakt/Krieg als erhabenes Schauspiel
beschonigt, ja verherrlicht werden kann. Aber noch eindrucksvoller
als die mit der Fackel in der Hand des emporgereckten Arms ins Bild
geriickte Freiheitsstatue, die den Uberlebenswillen der tief verletzten
Nation demonstriert, erhebt sich inmitten unversehrter Wolkenkratzer
die erhabene Espresso-Maschine auf der Augenhdhe des in ihrer Rolle als
Konsumentin unverzichtbaren menschlichen Subjekts, des wichtigsten
Objekts des Finanzkapitalismus. Der Kapitalismus in seiner neuen Gestalt
als Finanzkapitalismus ist es, der den Kampf auf Leben und Tod um die
totale Herrschaft angetreten zu haben scheint.

24 Vgl. schon viel frither Dorothea Tanning: Self- Parodie und Persiflage dekonstruiert, entlarvt und
Portrait, 1944. Abb. in: Jean Christophe Bailly: der Licherlichkeit preisgibt (von der das Erhabene
Dorothea Tanning, New York 1995, Tafel 1, S. 12. per se immer nur ein Schritt weit entfernt ist) oder

25 Ob die Travestie des erhabenen Subjekts, das in der ob das Konzept dadurch eher Affirmation und
Vergangenheit zweifellos eine exklusiv und extrem Ausweitung erfihrt, ist eine Frage der Interpreta-

mannliche Rolle gewesen ist, diese nun durch tion, die hier offen bleiben soll.



Antony Gormley, Horizon Field, Vorarlberg, August 2010 his April 2012.
Marina Abramovié¢, Looking at the Mountains, 2010.
Pipo Nguyen-Duy, Mountain Fire (aus der Serie East of Eden), 2010.



'NESPRESSO.

WWW.Nespresso.com Die Seele des Kaffees

Die brennenden Zwillingstiirme des World Trade Center, 11. September 2001.
Nespresso-Werbung.



83

Lisst sich das folgende Fazit ziehen?

Das seit Beginn der Neuzeit kontinuierlich und im Verlauf des 19.
und 20. Jahrhunderts exponentiell wachsende Potential zur Bewalti-
gung und Beherrschung von Kontingenz, zur Gestaltung und Verande-
rung ihrer Welt reicht bei weitem nicht aus, um die drei ontologischen
Probleme zu l6sen, mit denen sich die Menschheit infolge des Sikula-
risierungsprozesses konfrontiert sieht.

Die vielfiltigen Moglichkeiten zur Verbesserung, Verschonerung
und Verlingerung des Lebens (enhancement) haben den Horror der End-
lichkeit nicht verringern kénnen. Die Tatsache, dass es fiir die erste der
drei ontologischen Einsamkeiten bis heute kaum einen hinreichenden
«<sdkularen Trost> gibt, wird lediglich durch eine weitere, gesellschaft-
lich induzierte Einsamkeit verdeckt. Indem die Suche nach dem Sinn
des Lebens und Sterbens zur Privatsache des Individuums in seinem
nahen lebensweltlichen Umfeld geworden und es bis heute geblieben
ist, wird der Horror vor unserer Begrenztheit und Bedeutungslosigkeit
zum <Einzelschicksal> und als solches unauffillig.

Um mit dem Terror der dusseren Natur und ihrer erdriickenden
Ubermacht fertig zu werden, haben die modernen Wissens- und
Handlungssysteme ein gewaltiges Gegenfeuer erdffnet. Auf diese Weise
ist der Mensch zwar kaum grosser und die uns umgebende fremde,
feindliche Natur nicht viel kleiner geworden, aber die Menschheit
sieht sich in die Mitverantwortung genommen fiir das Schicksal der
sie umgebenden Natur. Anders als das Erdbeben von Lissabon sind
die aktuellen Naturkatastrophen mindestens in Teilen Menschenwerk.
Hinter der keineswegs definitiv gebannten Gefahr der kompletten
atomaren Zerstorung des Planeten durch melt-down oder blow-up ebenso
wie hinter unzihligen anderen grosseren oder kleineren Bedrohungen
des Okologischen Gleichgewichts, stehen wir Menschen. Wir selbst
gefihrden den immer prekdren <Burgfrieden> mit der Natur. Zu den
drei ontologischen Bedingungen der Kontingenz ist quasi als vierte die
Furcht vor den unvorhersehbaren Nebenfolgen der eigenen Bewalti-
gungsstrategien, vor der Unbeherrschbarkeit des Beherrschungswil-
lens hinzu gekommen.



84

An der <«Unzulinglichkeit> der Einrichtung der menschlichen
Beziehungen «in Familie, Staat und Gesellschaft» hat sich ebenfalls
nichts Entscheidendes geandert. Nach wie vor haben wir jeden
Grund, «[d]as Leiden, das aus dieser Quelle stammt, [als] schmerz
licher [zu empfinden] als jedes andere» (Freud 2000, S. 208f.).
Mehr noch, aufgrund der erheblich gewachsenen gesellschaftlichen
Handlungsmacht erweist sich die Unzuldnglichkeit der Einrichtung
der menschlichen Beziehungen als mit verantwortlich fiir die beiden
anderen Problemstellungen: fiir den ohne Trost bleibenden Horror
vor der Endlichkeit und fiir den Terror einer sich an den Strategien
des Menschen richenden Natur.

Der Aufstieg von Wissenschaft und Technologie, Nationalstaat und
Kapitalismus hat seit Beginn der Neuzeit den historischen Entste-
hungshorizont gebildet und die Voraussetzungen geschaffen fiir die
Entfaltung der Idee des Erhabenen. Die fortschreitenden Erfolge in
der realen Kontingenzbewaltigung waren die Grundlage, dass der
Mensch — in der bildlich-symbolischen Dimension, in der Phantasie —
seine engen Grenzen weit libersteigen zu konnen meinte. Indem je-
doch die realen Erfolge begrenzt und problematisch geblieben sind,
reprasentiert das Konzept des Erhabenen weniger den wirklichen
Triumph der Menschheit, sondern tragt umgekehrt dazu bei, die
sich spdtestens seit Beginn des 20. Jahrhunderts klar abzeichnenden
Grenzen, Niederlagen und potentiellen Katastrophen der modernen,

von Technologie, Nationalstaat und Kapitalismus getragenen Welt-
ordnung bildlich-symbolischen Sinn zu verleihen. Seit Ausbildung
der Gestalten des heroisch und abstrakt Erhabenen wird erkennbar,
dass diese Konzepte aufgrund ihrer spezifischen Angst-Lust-Kom-
bination geeignet sind, Niederlagen zu glorifizieren (romanticism of
defeat). Wahrend sich an den Grundgegebenheiten der conditio humana
nichts Entscheidendes geandert hat, rekapituliert die Menschheit
jene Bewaltigungsstrategie, mit der sie einst, am Beginn des Moder-
nisierungsprozesses angetreten ist: Sublimierung, Selbsterhaltung
auf dem Weg der Selbsterhebung und -tiberhebung mit dem Ziel der
Selbstermdchtigung, im Streben nach der Allmachtstellung des toten
Gottes. Unter dem Titel des Erhabenen verhandelt die Moderne das
unbewiltigte Erbe der Metaphysik. Sie folgt der Gottillusion und
damit einem verhangnisvollen Weg der Macht.



85

Eine umfassende Geschichte des FErhabenen wartet noch darauf,
geschrieben zu werden. Wenn die systematische Erforschung der mi-
andernden Geschichte dieses fatalen Konzepts dazu beitragen kdnnte,
den Verhingniszusammenhang zu erkennen, dem es entsprungen ist
und den es solange zu re-iterieren verhalf, wenn die Einsicht in die
Mechanismen auch nur im geringsten dazu verhelfen konnte, den
Wiederholungszwang zu brechen, so wiirde sich eine solche Arbeit
lohnen.



86

Literatur

Christine Battersby: The Sublime, Terror and Human Difference, London/New York 2007.

Edmund Burke: A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful (1757), hg. v. David
Womersley, London/New York 1998.

Sigmund Freud: «Das Unbehagen in der Kultur» (1930), in Ders.: Fragen der Gesellschaft. Urspriinge der Religion,
Studienausgabe Bd. IX, hg. v. Alexander Mitscherlich; Angela Richards; James Strachey, Frankfurt 2000.

Martin Heidegger: «Die Zeit des Weltbildes» (1938), in: Ders.: Holzwege, Frankfurt 1972, S. 69-104.

Jorg Heininger: «Erhaben», in: Historisches Wiorterbuch dsthetischer Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 2002, S. 275-310.

Torsten Hoffmann: Konfigurationen des Erhabenen. Zur Produktivitdt einer dsthetischen Kategorie in der Literatur des ausgehenden
20. Jahrhunderts (Handke, Ransmayr, Schrott, Strauss), Berlin/New York 2006.

Otfried Hoffe: Immanuel Kant, Miinchen 2007.

Immanuel Kant: «Beobachtungen tiber das Gefiihl des Schénen und Erhabenen» (1764), in: Gesammelte Schriften,
Erste Abteilung, Bd. I, Vorkritische Schriften 11, hg. v. d. Konigl. Preuss. Akademie der Wissenschaften, Berlin 1912,
S.205-256.

Immanuel Kant: «Kritik der praktischen Vernunft» (1788), in: Gesammelte Schriften, Erste Abteilung, Bd.V,
hg. v. d. Konigl. Preuss. Akademie der Wissenschaften, Berlin 1908, S. 1-163.

Immanuel Kant: «Kritik der Urteilskraft» (1790), in: Gesammelte Schriften, Erste Abteilung, Bd.V, hg. v. d. Konigl.
Preuss. Akademie der Wissenschaften Berlin 1913.

Cornelia Klinger: «The Sublime — A Discourse of Crisis and of Power, Or: <A Gamble on Transcendence»», in:
The Sublime Now!, hg. v. Luke White; Claire Pajaczkowska, Cambridge 2009.

Jean-Frangois Lyotard: «Das Erhabene und die Avantgarde», in: Verabschiedung der (Post-) Moderne? Eine
interdisziplindre Debatte, hg. v. Jacques LeRider; Gérard Raulet, Tibingen 1987, S. 254.

Jean-Frangois Lyotard: L inhumain. Causeries sur le temps, Paris 1988.

Jean-Francois Lyotard: Lecons sur 1‘analytique du sublime, (Kant, Critique de la faculté de juger, §§23-29),

Paris 1991.

Stefan Majetschak: «Erhabene Schonheit, schone Erhabenheit», in: Die Macht der Schénheit, hg. v. Cathrin Gutwald;
Raimar Zons, Miinchen 2007.S. 245-271.

Thomas McEvilley: «Yves Kleins doppeltes Spiel mit dem Erhabenens, in: Uber das Erhabene: Mark Rothko, Yves Klein,
James Turrell, hg. v. Tracey Bashkoff, Berlin 2001, S. 61-83.

Marjorie Hope Nicolson: Mountain Gloom and Mountain Glory:The Development of the Aesthetics of Infinite, New York 1963.

Friedrich Nietzsche: «Nachgelassene Fragmente Ende 1870 bis April 1871», in: SimtlicheWerke, Kritische
Studienausgabe, hg. v. Giorgio Colli; Mazzino Montinari, Berlin 1980, Bd. 7.

Novalis: «Schriften», in: Historisch-kritische Ausgabe der Werke in vier Binden, Bd. II, hg. v. Richard Samuel;
Hans-Joachim Mihl; Gerhard Schulz, Stuttgart/ Darmstadt 1960.

Novalis: Werke, Tagebiicher und Briefe Friedrich von Hardenbergs, hg.v. Hans-Joachim Mihl; Richard Samuel,

Miinchen 1978.

David Nye: American Technological Sublime, Cambridge 1994.

Jiirgen Osterhammel: DieVerwandlung der Welt. Eine Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts, Miinchen 2009.

Gene Ray: «Reading the Lisbon Earthquake: Adorno, Lyotard, and the Contemporary Sublime», in: Yale Journal of
Criticism, 17.1 (2004), S. 1-18.

Joachim Ritter: «Landschaft. Zur Funktion des Asthetischen in der modernen Gesellschaft» (1963), in: Ders.:
Subjektivitit, Sechs Aufsitze, Frankfurt 1974, S. 141-163,

Robert Rosenblum: «The Abstract Sublime», in: Art News, 59/ 10, Febr. 1961. Reprint: New York Painting and
Sculpture 1940-1970, hg, v. Henry Geldzahler, New York 1969, S. 350-359.

Robert Rosenblum: «The Primal American Scene», in: The Natural Paradise: Painting in America, 1800-1950, hg, v.
Kynaston McShine, Ausstellungskatalog Museum of Modern Art, New York 1976, S. 13-38.

Wilhelm Schmid: «Das Leben als Kunstwerk», in: Kunstforum, 142, Okt./ Dez. 1998.

Shaftesbury, 3rd Earl of (= Anthony Ashley Cooper): Characteristicks of Men, Manners, Opinions, Times, Bd. II,
hg. v. Philip Ayres, Oxford 1999.

Thomas Weiskel: The Romantic Sublime: Studies in the Structure and Psychology of Transcendence, Baltimore 1976.



87

#* Literatur Vorwort

Karl Heinz Bohrer: Nach der Natur, Miinchen-Wien 1988.

Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (1790), Frankfurt am Main 1974.

Joachim Ritter: «Landschaft» (1963), in: Subjektivitdt, Frankfurt am Main 1974, S. 141-163.
Martin Seel: Eine Asthetik der Natur, Frankfurt am Main 1996.

Georg Simmel: «Philosophie der Landschaft», in: Die Giildenkammer, 3/1913, S. 635-644.
Henry David Thoreau: Vom Spazieren (1862), Ziirich 2001.



	Die Wiederkehr der erhabenen Natur in Bildern der Gegenwart

