
Zeitschrift: Pamphlet

Herausgeber: Professur für Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zürich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschaft

Artikel: Die Wiederkehr der erhabenen Natur in Bildern der Gegenwart

Autor: Klinger, Cornelia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE WIEDERKEHR DER ERHABENEN NATUR

IN BILDERN DER GEGENWART

Cornelia Klinger

Im 17. Jahrhundert wurde das Konzept des Erhabenen, das vorher
nur in der antiken Rhetorik eine bescheidene Rolle gespielt hatte,
überraschenderweise neu entdeckt. Im 18. Jahrhundert wird es,

namentlich durch Edmund Burke und Immanuel Kant, zu einer wichtigen

Kategorie der gerade im Entstehen begriffenen philosophischen
Ästhetik umgedeutet und ausgebaut.

Doch die Thematik des Erhabenen ist weit über den im engeren
Sinne kunsttheoretischen Kontext hinaus von philosophischer, kul-
tur- und gesellschaftstheoretischer Bedeutung. Unter diesem Begriff
wird eine Auseinandersetzung mit der Metaphysik und Theologie des

Abendlandes geführt, die mit dem Anbruch der Neuzeit in eine Krise

geraten sind. Ursprünglich liegt der Erfahrung des Erhabenen die
schreckliche Entdeckung der drei ontologischen Einsamkeiten der
Moderne zugrunde, die aus dem Verlust des durch Antike und Mittelalter

hindurch überlieferten Weltbildes resultieren. Ohne die Gewissheit

göttlicher Vorsehung und der Verankerung der Welt in einer transzendenten

Dimension finden wir uns
1. allein gelassen mit uns selbst, das heisst mit der Kontingenz, mit der

Anfänglichkeit und Endlichkeit, der Zufälligkeit und Hinfälligkeit
unseres Daseins. Ohne Hoffnung auf Unsterblichkeit und ewiges
Leben empfinden wir Horror1 vor unserer eigenen Begrenztheit und
Bedeutungslosigkeit.

2. «We seem to live alone with Nature» (Shaftesbury 1999, S. 99);
wir fühlen die angesichts unserer Kleinheit und Schwäche
erdrückende Grösse und Übermacht einer sinn- und ziellosen Naturgewalt
als Terror.

3. Wir sind allein miteinander und ohne die Sicherung der gesellschaftlichen

Beziehungen in einer höheren Ordnung droht das bellum omnium

contra omnes: Wir fürchten in vielfacher Hinsicht die Gefahr von Revolution

und Krieg in den sozialen Verhältnissen.2

1 «[...] le sublime comporte cette espèce de peine
due à la fînitude de la <chair>, cette mélancolie

ontologique.» (Lyotard 1988, S. 129)
2 Fussnote —>



66

In dieser Situation der Krise überlieferter Gewissheiten scheint dem
Menschen nichts anderes übrig zu bleiben, als über sich selbst
hinauszuwachsen. Mit dem Konzept des Erhabenen entwickelt sich die Vorstellung,

die Menschheit könne sich selbst über ihre Schwäche erheben. Das

Erhabene, das in anderen europäischen Sprachen aus dem lateinischen
sublimis abgeleitet wird, soll dazu dienen, den dreifachen Verlust der
transzendenten Dimension zu sublimieren.3 So tritt die Idee einer wie auch
immer gearteten menschlichen Fähigkeit, die Grenzen von Kontingenz
und Immanenz selbsttätig und aktiv zu transzendieren, an die Stelle der

theologisch und metaphysisch gedachten Transzendenz; mit anderen Worten,
ein dynamisches Konzept löst ein statisches ab. In der Folge werden Werte

umgewertet: Das Schweigen des Alls, die unendliche Leere, das Chaos und
die Dunkelheit, Horror, Terror und Krieg gewinnen ästhetische Qualitäten.4

In der Perspektive des Erhabenen erscheint das Schreckliche auf
besondere Weise anziehend und schaurig-schön; es entsteht die für den

Begriff des Erhabenen spezifische Mischung aus Angst und Lust.

2 In Das Unbehagen in der Kultur hat Sigmund Freud die

drei ontologischen Einsamkeiten der Moderne

so aufgefasst: «Von drei Seiten droht das Leiden,

vom eigenen Körper her, der, zu Verfall und

Auflösung bestimmt, [...] von der Aussenwelt, die

mit übermächtigen, unerbittlichen zerstörenden
Kräften gegen uns wüten kann, und endlich aus

den Beziehungen zu anderen Menschen. Das

Leiden, das aus dieser Quelle stammt, empfinden wir
vielleicht schmerzlicher als jedes andere.» (Freud
2000, S. 208f.) Zusammenfassend: «Die
Übermacht der Natur, die Hinfälligkeit unseres eigenen

Körpers und die Unzulänglichkeit der Einrichtungen,

welche die Beziehungen der Menschen

zueinander in Familie, Staat und Gesellschaft

regeln.» (Freud 2000, S. 217)
3 Die verschiedenen Fassungen des Konzepts des

Erhabenen und Freuds komplexe Theorie der

Sublimierung sind zu weit von einander entfernt,
um eine einfache Beziehung herzustellen. Ein

entfernter gemeinsamer Nenner wird in der

frühneuzeitlichen Alchimie vermutet. Christine

Battersby knüpft an «the fanciful genealogy of the

word sublime» in James Beattie's Dissertations Moral

and Critical (1783) an: «supra limus [...] being
raised above the slime, the mud, or the mould, of
this world» (Battersby 2007, S. 106). Grundsätzlich

dürfte die Annahme eines Dualismus

zwischen Form und Materie, Geist und Körper,

Transzendenz und Immanenz sowie das Streben,
diesen Dualismus durch eine Erhebung (Elevation)

zu überwinden, die Verbindung stiften zwischen
der Idee des Erhabenen/ des sich Erhebenden und
den Vorstellungen von Sublimierung.

4 «All general privations are great, because they are

all terrible: Vacuity, Darkness, Solitude and Silence.»

(Burke 1998, S. 113) In Kants früher Schrift, den

Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen

ist noch etwas mehr von dem alten Schrecken

und des ihn begleitenden Aberglaubens zu spüren:
«Tiefe Einsamkeit ist erhaben, aber auf eine

schreckhafte Art. Daher grosse weitgestreckte
Einöden, wie die ungeheure Wüste Schamo in der

Tartarei, jederzeit Anlass gegeben haben, fürchterliche

Schatten, Kobolde und Gespensterlarven
dahin zu versetzen.» (Kant 1912, A S. 6f.) In
der viel späteren <Analyse des Erhabenem seiner

Kritik der Urteilskraft, zählt Kant das Repertoire der

Ikonographie des Naturerhabenen auf: «Kühne,

überhängende, gleichsam drohende Felsen, am
Himmel sich auftürmende Donnerwolken, mit
Blitzen und Krachen einherziehend, Vulkane in
ihrer ganzen zerstörenden Gewalt, Orkane mit
ihrer zurückgelassenen Verwüstung, der
grenzenlose Ozean in Empörung gesetzt, ein hoher
Wasserfall eines mächtigen Flusses u. dgl.» (Kant,
1913, §28, S. 104)



67

Letztlich resultiert die mit dem Erhabenen verbundene Lust weniger
aus dem Vergnügen an seinen gewaltigen und gefährlichen Objekten,
als aus dem Willen des Subjekts zur Macht. «I know of nothing
sublime which is not some modification of power» (Burke 1998, S. 107).
Aus der grossen Einsamkeit wird einsame Grösse. Jenseits der Angst
bietet der Untergang der alten Ordnung die Gelegenheit, aus dem hin-
terlassenen Chaos eine neue Ordnung zu schaffen, die das Alte ablöst
und überbietet. Im Hintergrund dieses Gesinnungswandels stehen die
Fortschritte in der politischen und wirtschaftlichen, wissenschaftlichen

und technologischen Kontingenzbewältigung des Zeitalters: die
Zentralisierung der politischen Macht im absolutistischen Staat, der
sich entfaltende Kapitalismus, die sich von der Bevormundung von
Kirche und Theologie befreienden Wissenschaften und - manche aus

heutiger Sicht recht bescheiden anmutende technische Errungenschaften

wie: der Blitzableiter.
Wird der Diskurs des Erhabenen also von verschiedenen mehr oder

weniger parallel zueinander stattfindenden und miteinander verbundenen

Fortschritten im Modernisierungsprozess getragen, so erscheint
er dennoch rückwärts gewandt, insofern als es dabei nicht um den
Abschied von alten Transzendenzvorstellungen geht, sondern um ihren
Ersatz. Die Moderne löst sich nicht von der Macht der Metaphysik; sie hält
an der Phantasie einer Metaphysik der Macht fest, das heisst an der Vorstellung

einer absoluten und souveränen Kommandostellung über allen
Wolken und Wassern, von der aus alles (an) geordnet wird, kurzum an
der Gott-Illusion. Mit der Kategorie des Erhabenen ragt ein Stück der
alten Kosmologie der Transzendenz in die Moderne hinein.

Etappen des Erhabenen im Diskurs der Moderne

Trotz des Ausbruchs einer geradezu obsessiven Begeisterung für
das Erhabene im Verlauf des 18. Jahrhunderts5 erlangt das Konzept
keine kontinuierliche Präsenz in der Ideengeschichte der Moderne,

S «The discovery of the sublime was one of the

great adventures of eighteenth century England:

accompanying the establishment of a commercial

empire, the growth of industrialism, the invention

of the common reader, and the rise of the waltz,
a taste developed among almost all classes of
society for the qualities of wildness, grandeur, and

overwhelming power [...].» (Nye 1994, S. 1)



68

weder allgemeine Breitenwirksamkeit noch fachinterne Akzeptanz.6
Gleichwohl kann an der Bedeutsamkeit dieser ästhetischen Kategorie
im Denk- und Gefühlshorizont der Moderne kein Zweifel bestehen;
unbeschadet einer seltsamen Tendenz zum zwischenzeitlichen
Verschwinden taucht das Erhabene ebenso rasch wieder auf. Diskontinuität

und eine gewisse (r) Esoterik/Elitismus, eine hinter- und
untergründige Mächtigkeit, scheinen die beiden wichtigsten
Charakteristika der - alles in allem - langen Geschichte des Erhabenen im
westlichen Denken zu sein.

Sehr grob vereinfachend lassen sich in den Jahrhunderten der
Neuzeit eine Reihe von Hochs in den Konjunkturen des Erhabenen
identifizieren — jeweils im Anschluss an intellektuelle, kulturelle und
gesellschaftliche Krisenerfahrungen und im Zuge gewaltiger Anstrengungen,

die zu ihrer Bewältigung unternommen werden.

Die erste Krise, der gleichsam die Bedeutung der ,Primärszene>
zukommt, datiert ins England des 17. Jahrhunderts zurück. Die
Fortschritte der Mathematik in der Berechnung der Unendlichkeit durch
das Infinitesimalkalkül, die Entdeckungen der Astronomie, der
Geographie und Geologie in der Erkundung des Himmels und der Erde
lassen die Lehren der Bibel unglaubwürdig werden: sie dehnen den
Kosmos, den Raum und die Zeit (das Erdalter) weit über die Grenzen

von Schöpfungs- und Heilsgeschichte ins Unendliche aus. Physiko-
theologen wie Henry More und Thomas Burnet versuchen, die immer
weiter auseinander gehenden Weltbilder von Religion und Wissen-

Vorgeschichte

6 Bis heute bleibt die Kategorie des Erhabenen

merkwürdig umstritten. Jörg Heininger
behauptet, dass das Erhabene im Verlauf des 19.

Jahrhunderts «in der akademischen, systematischen
Ästhetik zur Leerformel» wird (Heininger 2002,
S. 297).Von der Inaktualität und Funktionslosig-
keit des Erhabenen im 20. Jh. spricht Renate

Homann im Artikel «Erhaben» im Historischen

Wörterbuch der Philosophie von 1972. Stefan Ma-
jetschak sieht es ähnlich: «In den einflussreichsten
Ästhetiken des 20. Jhs. wurde der Begriff des

<Erhabenen> [...] kaum mehr beachtet. Erst in den

achtziger Jahren des Jahrhunderts erlebte er eine

kurze Renaissance, die durch [...] Jean-François
Lyotard ausgelöst wurde.» Lyotards Thesen, so

Majetschak weiter, «erregte [n] seinerzeit einiges
Aufsehen, doch inzwischen ist es um den Begriff
des Erhabenen wieder ruhiger geworden.»
(Majetschak 2007, S. 245 und S. 246) Otfried Höffe

konstatiert, dass die Kategorie des Erhabenen

«derzeit weder in der philosophischen noch in
der literaturwissenschaftlichen Diskussion eine

nennenswerte Rolle» spiele (Höffe 2007, S. 270),
Weitere Belege für die Auffassung, das Erhabene

sei in der 2. H. des 20. Jhs. «funktionslos»
geworden bei Torsten Hoffmann (2006, S. 1),



69

schaft zusammenzuhalten, indem sie die Erscheinungen der Natur als

Manifestationen der Gottheit interpretieren. Das Buch der Natur wird als

zweite Heilige Schrift neu gelesen. In der Übertragung der Attribute
Gottes auf die irdische Natur werden deren Phänomene mit all jenen
Qualitäten ausgestattet, die seither Erhabenheit charakterisieren: «[...]
we look upon the vast Capacity of the Wide Universe as a most august
and Sacred Temple of His Divine Majesty, who fills and possesses every
Part thereof [...]. Whether therefor our Eyes be struck with the more
radiant Lustre of the Sun, or whether we behold the more placid and
calm Beauty of the Moon, [...] or be taken up with the Contemplation
of those pure sparkling Lights of the Stars, or stand astonished at the
Gushing Down-falls of some mighty River, as that of Nile, or admire
the Height of some insuperable and inaccessible Rock or Mountain,
or with a pleasing Horror and Chilness look upon some silent Wood,
or solemn shady Grove»7. Mit anderen Worten, indem die dem
Menschen als übermächtig imponierende Natur als Repräsentantin der
Transzendenz und des göttlichen Willens aufgefasst wird, wird ihrem
Schrecken ein höherer Sinn unterstellt.

Noch Edmund Burke wird festhalten, <<[i]n the scripture, wherever
God is represented as appearing or speaking, every thing terrible in
nature is called up to heighten the awe and solemnity of the divine
presence» (Burke 1998, S. 112). Aber mit guten Gründen wird
vermutet, dass der Schock des Erdbebens von Lissabon 1755 (also gerade
in der Entstehungszeit der Burke'schen Schrift) der physikotheologi-
schen Interpretation, die das alte Weltbild der Religion und das neue
der modernen Naturwissenschaften zu harmonisieren bestrebt war,
ein Ende gesetzt habe.8

7 Henry More: Grand Mystery of Godliness (1660) zit.
nach Nicolson 1963, S. 139. «Awe, compounded
of mingled terror and exultation, once reserved

for God, passed over in the seventeenth century
first to an expanded cosmos, then from the

macrocosm to the greatest objects in the geocosm -
mountains, ocean, desert. The 17 century discovered

<The Aesthetics of the Infinite^» (Nicolson
1963, S. 143)

8 Vgl. Ray 2004; «Kein Ereignis im Europa des 19.

Jahrhunderts hatte die mentalen Auswirkungen
des Erdbebens von Lissabon 1755. Sein Schrecken

zittert dreissig Jahre später noch in Joseph Haydn
musikalischem terremoto am Ende der Sieben letzten

Worte des Erlösers am Kreuz.» (Osterhammel 2009,
S. 294)



70

Das aufklärerisch-moralisch Erhabene: üßpiq

Nach der Mitte des 18. Jahrhunderts beginnt im Übergang zum
aufklärerisch-moralisch Erhabenen seine erste moderne Phase. Wenn
Kant am Ende der Kritik der praktischen Vernunft schreibt: «Zwei Dinge
füllen das Gemüt mit immer neuer und zunehmender Bewunderung
und Ehrfurcht [...]: der bestirnte Himmel über mir und das moralische

Gesetz in mir» (Kant 1908, S. 288), dann rekapituliert er mit
«Bewunderung» und «Ehrfurcht» die beiden wichtigsten Epitetha des

menschlichen Gefühls vor der Allmacht Gottes, und er stellt - ähnlich
wie die Physikotheologen — eine Korrespondenz zwischen dem
kosmischen Prinzip und dem natürlichen Phänomen Himmel9 her. Aber
zugleich verschiebt er das transzendente Prinzip von der Gottheit auf
das moralische Gesetz, das der vernunftbegabte Mensch in sich selbst

trägt und das ihn über die Welt der Erscheinungen erhebt. Infolge
dieser Verschiebung kann das Ich allmählich beginnen, Bewunderung
und Ehrfurcht vor sich selbst zu empfinden, nämlich vor sich als

mit einer die Sphäre der Immanenz übersteigenden Kapazität, dem
Vernunftvermögen, ausgestatteten Person. Aus einer traditionellen
Perspektive dürfte diese Auffassung wohl als üßpig bezeichnet werden.

Im Weiteren folgt daraus, dass nicht mehr nur Phänomene der Natur,

sondern auch die Werke menschlicher Kunst als erhaben angesehen
werden können. Das gilt namentlich für die prächtigen Gebilde der
Architektur, zunächst sind das noch die grossen Gotteshäuser10, die einen

überwältigenden Eindruck auf ihre Betrachter machen. Aber auch
anderes, viel fragwürdigeres «Menschenwerk» wie Krieg und Revolution
werden durch den Titel der Erhabenheit nobilitiert (Kant 1913, §28,
S. 106f.). Bald erwecken auch die grossen Erfindungen der Technik
Ehrfurcht und Bewunderung: Zum einen, weil sie geeignet sind, den
Menschen vor dem Terror der übermächtigen Natur zu schützen und so

überhaupt erst Raum schaffen für die Erfahrung der ästhetischen
Qualitäten des Desasters; denn nur wenn die Bedrohung gebannt ist, kann

9 «Himmel ist in der Tradition der philosophischen
Theorie immer die Sichtbarkeit des Kosmos als

<Weltordnung> und seine scheinende Gegenwart.
Alles, was <Himmel> [...] in der Geschichte des

Geistes bis zu Kants Verbindung des <gestirnten

Himmel über mir> und des <moralischen Gesetzes

in mir> bedeutet, lebt aus dieser alten Identität
von Kosmos und Himmel.» (Ritter 1974, S. 148.)

10 Kant führt die Peterskirche in Rom als Beispiel an

(Kant 1913, §26, S. 88).



71

die Schönheit des Schrecklichen aus der Distanz11 genossen werden. Zum
anderen erlangen die grossen Meisterwerke der Technik selbst den Nimbus

des Erhabenen. Das technisch Erhabene, the technological sublime, tritt
als eigenständige Ausprägung des Konzepts in Erscheinung, die bis in die
unmittelbare Gegenwart immer grössere Bedeutung gewinnt.

Schliesslich wird Kant so weit gehen, den Naturphänomenen
Erhabenheit ab- und allein der menschlichen Vernunft zuzusprechen.
War die Erhabenheit der Natur für die Physikotheologen nur der
Abglanz der Transzendenz und der göttlichen Allmacht, so sind die
verschiedenen Phänomene der erhabenen Natur für Kant nur noch
ein Anlass für den Menschen, sich der Erhabenheit seiner eigenen
Vernunft bewusst zu werden. Allerdings ist diese Selbsterhöhung des

Menschen um einen hohen Preis erkauft, indem der Mensch in zwei
Hälften geteilt wird: Dem traditionellen Dualismus von Form und
Materie, dem modernen cartesianischen Dualismus von res cogitans und
res extensa folgend, unterscheidet Kant zwischen der «Menschlichkeit
in unserer Person», kraft derer wir befähigt sind, uns über die Natur
zu erheben, während wir ihrer dadurch um nichts verringerten Macht
über uns als kleiner Mensch und in allem «wofür wir besorgt sind
(Güter, Gesundheit und Leben)» unterworfen sind und bleiben (ebd.,
§28, S. 105).

11 «Kühne, überhängende, gleichsam drohende
Felsen, am Himmel sich auftürmende Donnerwolken,

mit Blitzen und Krachen einherziehend,
Vulkane in ihrer ganzen zerstörenden Gewalt,
Orkane mit ihrer zurückgelassenen Verwüstung, der

grenzenlose Ozean in Empörung gesetzt, ein hoher
Wasserfall eines mächtigen Flussses u. dgl. machen

unser Vermögen zu widerstehen in Vergleichung
mit ihrer Macht zur unbedeutenden Kleinigkeit.
Aber ihr Anblick wird nur um desto anziehender,

je furchtbarer er ist, wenn wir uns in Sicherheit befinden;

und wir nennen diese Gegenstände gern
erhaben.» (Kant a.a.O., §28, S. 104; Kursivierung CK)

In dem historischen Moment, da die mächtigen
Gebilde und die schrecklichen Katastrophen der

Natur (in Kants Termini: das mathematisch und
das dynamisch Erhabene) nicht mehr Zeugnis
ablegen von Gottes <divine presences sondern

wenn sie aus der sicheren Distanz als grossartiges

Schauspiel genossen werden können, ist der
entscheidende Schritt im Säkularisierungsprozess

vollzogen, der von der Vorgeschichte zum Beginn
der Geschichte des modernen Konzepts des

Erhabenen führt. Im Wechsel von göttlicher
Anwesenheit zu räumlichem Abstand (im Sinne von
Abwesenheit der realen, physischen Bedrohung)
wechselt das Erhabene aus dem Zusammenhang

von Theologie und Metaphysik in die Sphäre der

Ästhetik; es wird zu einer Spielart des Schönen

und schliesslich zur Sache der Kunst.



72

Das romantisch-menschlich Erhabene: Egoismus

Die zweite grosse Periode in der Geschichte des Erhabenen schliesst
direkt an die erste an. Auch scheint das Verhältnis der beiden Ausprägungen

der Konzeption des Erhabenen nicht durch einen dazwischen
liegenden Bruch12, sondern vielmehr durch eine Steigerung geprägt
zu sein. Während Kant den Status der Erhabenheit dem Menschen als

Vernunftsubjekt, dem grossen Ich im Universalsingular Mensch oder
im Kollektivsingular Menschheit vorbehält, rückt die Romantik das von
Kant seiner Kontingenz überlassene kleine Ich gross ins Bild.

Die Romantik beginnt die Einzigartigkeit der bis dahin nur numerisch

Einzelnen zu entdecken: Die spezifisch bürgerlich-moderne Art der
Individuation ermöglicht Individualisierung, die Ausprägung von Individualität.

Indem das romantisch Erhabene die singuläre menschliche Gestalt
als Individuum (hinter dem selbstverständlich der Betrachter steht) als

Augenpunkt vor den Horizont der unendlichen Natur platziert, ändert
sich der Charakter der Einsamkeit. Bereits in der physikotheologischen
<Vorgeschichte> gehörte Einsamkeit zu den wichtigsten Merkmalen des

Erhabenen, repräsentierte der einsame Berggipfel die Transzendenz seines

Schöpfers. Seit Beginn des Säkularisierungsprozesses treten die drei on-
tologischen Einsamkeiten des Menschen allmählich ins Bewusstsein. In
der Romantik überträgt sich die Einsamkeit nicht nur vom natürlichen
Objekt auf das menschliche Subjekt, sondern es scheint, als ob die ontolo-
gische Einsamkeit als Gattungsschicksal der Menschheit dem Individuum
allein aufgebürdet würde. Das findet Ausdruck in der Entleerung der Bilder

von allen anderen Menschen und jeglichen Spuren ihrer Gesellschaft

- so als ob mittels der kompletten Isolierung des Individuums wenigstens
das dritte Problem zu lösen sei, nämlich das des Miteinander-Alleinseins,
das Leiden an der, wie Freud sagt, «Unzulänglichkeit der Einrichtungen,
welche die Beziehungen der Menschen zueinander in Familie, Staat und
Gesellschaft regeln» (Freud 2000, S. 217).

<Löst> das romantische Konzept des Erhabenen dieses Problem in der
Sphäre des ästhetischen Scheins nach dem Motto Aus den Augen, aus dem Sinn,

indem das <Eine> Individuum fokussiert und von allen <Anderen> isoliert
wird, so werden die beiden anderen ontologischen Probleme, nämlich
den Terror vor der Übermacht der Natur und den Horror vor der eigenen

12 Welche Rolle die französische Revolution als Bruchlinie

zwischen dem aufklärerisch-moralischen und

dem romantisch-menschlichen Erhabenen spielt,

muss an dieser Stelle aufsich beruhen.



73

Ohnmacht durch Rückgriff auf alte Vorstellungen einer Korrespondenz
zwischen Makro- und Mikrokosmos <gelöst>. Wenn Lord Byron (und
ähnlich wie er, unzählige andere Poeten der europäischen Romantik)
sich fragt: «Are not the mountains, waves, and skies a part Of me and of
my soul, as I of them? Is not the love of these deep in my heart With a

pure passion?»13, dann wird ein unmittelbares Entsprechungsverhältnis
zwischen einzelnen Naturerscheinungen und dem einzelnen Menschen
unterstellt. Das romantisch-menschlich Erhabene mildert Terror und
Horror der ontologischen Einsamkeit zu einer Art schwermütigem Sehnen

nach der in der Alleinheit verlorenen All-Einheit ab. Bemerkenswert
ist die Umkehrung der Priorität zwischen der grossen Natur und dem
kleinen Selbst: Von sich, von seinem Standpunkt und seinen einzigartigen,

subjektiven Gefühlen ausgehend, erschliesst das Ich die Natur; es

erkennt nicht etwa die Natur in sich, sondern es betrachtet die Natur als

Vergrösserungsglas seiner selbst. Das Universum erscheint «völlig [als]
ein Analogon des menschlichen Wesens in Leib-Seele und Geist».14 Ist
Kants Verschiebung des kosmischen Prinzips in die menschliche Vernunft
ein Akt kühner hybris, so ist die romantische Verschiebung des Erhabenen

von der Manifestation Gottes in den Werken der Natur zur Behauptung
des Universums als Analogon des menschlichen Wesens kecker Egoismus.

Allerdings findet diese theatralisch inszenierte Erhabenheit des vor
pittoresker Naturkulisse sich breit machenden Ich überhaupt nur noch
im Bild statt. Die Vernunft differenziert sich in theoretische und praktische

Rationalität, während das Erhabene ausschliesslich der ästhetischen
Urteilskraft zugeordnet wird. Der von Anfang an vorgezeichnete Weg
des Konzepts des Erhabenen von Kosmologie und Theologie in den aus-
differenzierten Bezirk der ästhetischen Theorie vollendet sich mit der
Romantik. Während die romantische Naturphilosophie ästhetische <Pri-

vatmythologien> entstehen lässt, geht die wissenschaftliche Forschung, die

13 Lord Byron: Childe Harold's Pilgrimage, 1812-1818,
canto III, stanzas LXXV.

14 Novalis 1960, Bd. II, S. 650, Nr. 485. Und auch

wenn Novalis «unseren Körper» als einen

«Theil der Welt» anspricht, so korrigiert er sich

sogleich und behauptet «Glied ist besser gesagt»
als «Theil»; denn der Terminus Glied, so meint
Novalis, «drückt schon die Selbständigkeit, die

Analogie mit dem Ganzen - kurz den Begriff des

Microcosmos aus». Und noch einen Schritt weiter
geht er in seiner Betonung der Selbstmächtigkeit
des Teils, des Gliedes, des Mikrokosmos; er stellt
das Verhältnis von Teil und Ganzem, Mikrokosmos
und Makrokosmos, auf den Kopf, wenn er fordert:
«Diesem Gliede muss das Ganze entsprechen.»
(Ebd.) Selbst wenn das Ich als Teil der Welt
angesprochen wird, so ist doch der Teil das Mass des

Ganzen.



74

auf die Beherrschung der Natur zielt, andere Wege. Zugleich kann jedoch
kein Zweifel daran bestehen, dass das schöne Erhabene der Romantik den

Höhepunkt der plastischen Entfaltung der Idee des Erhabenen bildet - mit
enormen Folgewirkungen auf das kollektive Bildbewusstsein. Die
realitätsfernen Imaginationen der Romantik prägen die Bilderwelt und das

kollektive Imaginäre der Moderne und damit letztlich doch einen nicht
unbedeutenden Teil der Wirklichkeit bis weit in die Gegenwart.

Ambivalenzen des romantisch Erhabenen und Anzeichen des Übergangs

in die nächste Phase sind von Anfang an deutlich erkennbar.
Erstens schwanken die Bilder des romantischen Menschen/Mannes
zwischen den Extremen von Allmachts- und Ohnmachtsphantasien,15
worin die Dualität von grossem, intelligiblem und kleinem, empirischem

Ich sich fortschreibt. Zweitens zeichnet sich der Verlust jenes
Korrespondenzverhältnisses zwischen zwei Dimensionen ab, zwischen Diesseits
und Jenseits, Zeit und Ewigkeit, Immanenz und Transzendenz, das bis
dahin die conditio sine qua non der Ideen von Erhabenheit und Erhebung
ausgemacht hat. Drittens weist die bereits auf dem Höhepunkt der
romantischen Egozentrierung einsetzende Koketterie mit der gerade

entgegengesetzten Möglichkeit eines Verlusts des Ich auf die nächste
Phase in der Entwicklung des Konzepts des Erhabenen voraus. Das eben

erst so mächtig sich erhebende und frech sich in den Mittelpunkt
rückende Ego stellt sich die es selbst in Frage stellende Frage: «Und was
bin ich anders als der Strom, wenn ich wehmüthig in seine Wellen
hinabschaue, und die Gedanken in seinem Gleiten verliere?» (Novalis
1978, S. 223f.).

Die leere Transzendenz. Der europäische Nihilismus -
das heroisch, abstrakt und vakant Erhabene: Trotz

Der Moment des heroisch Erhabenen ist dann erreicht, wenn im
Zuge der Entzauberung der Welt die Überzeugung sich verfestigt, dass

nichts hinter dieser Welt der Immanenz liege, so dass die Korrespondenz

zwischen dem Diesseits und einem wie auch immer vorgestellten
Jenseits verloren geht — aber wenn trotzdem, all dem zum Trotz « [t]he
essential claim of the sublime [...] that man can, in feeling and in

IS Beispiele für zwei gänzlich entgegengesetzte Stel¬

lungen des Individuums in der erhabenen Natur
bieten die beiden berühmten Gemälde Caspar

David Friedrichs, Der Wanderer über dem Wolkenmeer

(1818), Hamburger Kunsthalle und Mönch am Meer

(1808/09), Nationalgalerie Berlin.



75

speech, transcend the human» (Weiskel 1976, S. 3) festgehalten wird.
Das Konzept des Erhabenen hat seine heroische Phase erreicht, wenn
der aus dem Jenseits-Verlust (oder -verzieht) resultierende Nihilismus

von einem sich erhebenden, die Grenzen der Immanenz und des

Humanen überschreitenden menschlichen Subjekt nicht nur passiv erlebt
wird - wie bei Novalis, als sanftes sich Verlieren im Gleiten des Flusses

— sondern wenn das Ich mit dem aktiven Willen zum Sprung ins Nichts
auftritt, das heisst mit dem Entschluss zum (Selbst-)Opfer, mit dem
Wunsch nach einem gewaltsamen «Zerbrechen der Individuation».16
Diese Möglichkeit deutet sich bereits in Friedrich Schillers Schriften
zum Erhabenen an (vgl. Klinger 2009). In den Jahrzehnten vor und
nach der Jahrhundertwende, von Schopenhauer und Nietzsche bis
zu Strawinskys Sacre du Printemps findet ein solches heroisch Erhabenes

Entfaltung, auch wenn der Begriff des Erhabenen oft nicht explizit
verwendet wird. In den Schützengräben des Ersten Weltkriegs, in denen

Europas alte Ordnung vernichtet wurde, sollte die Phase des heroisch

Erhabenen ihr Ende gefunden haben.

Die nicht genügend erforschte, weil peinliche Fragen implizierende

Möglichkeit der Phase eines faschistisch Erhabenen beiseite
lassend,17 springen wir in die frühen 1960er Jahre, in die Zeit, in der
der Begriff des abstrakt Erhabenen sehr explizit in die kunsttheoretische

Debatte eingeführt wird und zwar in der Retrospektive auf die
us-amerikanische Malerei des high modernism oder abstrakten
Expressionismus der unmittelbaren Nachkriegszeit: «Indeed, a quartet of
the largest canvases by Newmann18, Still, Rothko, and Pollock might
16 Mit Blick auf dionysische Frühlingsfeste

beschreibt Nietzsche: das Opfer in den charakteristischen

Termini des Erhabenen als Wechselbad

zwischen Angst und Lust, Schauder und Wonne in
der Hoffnung auf eine ganz neue Ordnung: «Die

Vernichtung der Individuation, das Entsetzen

über die zerbrochene Einheit, die Hoffnung einer

neuen Weltschöpfung, kurz die Empfindung eines

wonnevollen Schauders, in dem die Knoten der
Lust und des Schreckens zusammengebunden
sind.» (Nietzsche 1980, S. 178)

18 Unter den Künstlern in diesem Umkreis hat

sich Barnett Newman am intensivsten mit dem

Konzept des Erhabenen auseinandergesetzt bzw.

sowohl in theoretischen Schriften als auch in
seinen künstlichen Werken zur Konzeptual-
isierung des abstrakt Erhabenen beigetragen.

this massively traumatic genocidal catastrophe
marks a radical break in historical consciousness»

(Ray 2004, S. 1) liegt die Intention zugrunde, das

Konzept des Erhabenen in Richtung einer «theory
of collective trauma» (Ebd. S. 13) auszubauen.

Das erscheint mir zwar nicht unplausibel, erfolgt
aber jedenfalls nachträglich, das heisst aus der

Perspektive einer Zeit, die bereits einige weitere
kollektive Traumata hinter sich hat.

17 Deutungen wie der von Gene Ray «[t]hat
Auschwitz is sublime [...]. In the extremity of
its violence, in its intractable core or
incomprehensibility, and in its fateful legacy for the future,



76

well be interpreted as a post-World-War-II myth of genesis. During
the Romantic era, the sublimities of nature gave proof of the divine;
today, such supernatural experiences are conveyed through the abstract
medium of paint alone. What used to be pantheism has now become
a kind of <paint-theism»> (Rosenblum 1969, S. 358). Hier wird eine
direkte Verbindung hergestellt zu der grossen Katastrophe der
amerikanischen Politik, die sich in den Bombenabwürfen auf Hiroshima
und Nagasaki ereignet hat. Und so wie es für den Diskurs des Erhabenen

bereits in der Zeit seiner Wiederentdeckung im 17. Jahrhundert so

charakteristisch war, tritt der Diskurs in den Dienst einer sinnstiftenden

<Sublimierung>, die sich mit der Aussicht auf den Anbruch einer
neuen Schöpfung, einer ursprünglichen Natur19 und einer anderen

Ordnung <after doomsday> («a post-World-War-II myth ofgenesis»20)

verbindet, um so der schrecklichen, durch Menschen und ihren Krieg
verursachten Zerstörung so etwas wie Sinn zu verleihen, wenn nicht
sogar Legitimität zu verschaffen. Während Robert Rosenblums Konzept

des abstrakt Erhabenen religiöse Assoziationen weckt, die hinter
das modern Erhabene auf dessen physikotheologische Vorgeschichte
zurückverweisen,21 versucht er zugleich auch an die europäische
Romantik anzuknüpfen: «[...] the anxieties of the atomic age, suddenly
seem to correspond with a Romantic tradition of the irrational and
the awesome as well as with a Romantic vocabulary of boundless energies

and limitless spaces» (ebd., S. 358).

19 In einem späteren Aufsatz stellt Rosenblum den

Gedanken einer neuen Schöpfung nach dem

Untergang der Welt noch stärker in den Mittelpunkt:
«[...] by 1945, after Hiroshima, this worship
of primeval nature reached even more mythic
extremes, as if after the apocalypse, the abstract

Expressionists needed to reexperience the first
days of creation, turning as they did to images of
molten energies, unformed matter, lambent voids

[...] these American painters have all sought the

wellspring of vital forces in nature that could create

a rock-bottom truth in an era when the work
of man so often seemed a force of ugliness and

destruction. And it would seem that for American
artists, elemental nature is still a source of myth
and energy.» (Rosenblum 1976, S. 37)

20 «Das abstrakte Erhabene brannte sich mit der

Katastrophe der beiden Weltkriege noch tiefer in
das Zeitbewusstsein ein. [...] Nach 1945 bricht es

im Werk vieler europäischer und amerikanischer
Künstler mit unbändiger Vehemenz hervor und
wurde zum prägenden Impuls des Abstrakten

Expressionismus. Diese in der Kriegszeit geborene

Strömung - das letzte grosse Aufflackern der Moderne

- griff mit rein malerischen Mitteln nach

ihren Zielen, als wollte sie auf jeder Leinwand ein
Hiroshima entfachen.» (McEvilley 2001, S. 68f.)

21 Eine stärkere Verbindung zu einem religiös
Erhabenen und eine besondere Faszination durch
grenzenlose, <unberührte> (<primeval>) Natur gilt
allgemein als Spezifikum des American sublime (vgl.

Nye 1994).



77

Rosenblum übersieht die entscheidende Differenz zur Romantik,
nämlich den Verlust der menschlichen Figur, der Figuration überhaupt,
der durch die Abstraktion eingetreten ist. Die menschliche Gestalt
wurde bereits im heroisch Erhabenen des frühen 20. Jahrhunderts
geopfert und in diesem Sinne steht das Konzept des abstrakt Erhabenen
seinem unmittelbaren Vorläufer deutlich näher als der humanen, ja
egozentrischen Romantik, zu der die Verbindung gesucht wird. Eher
als bei irgendeinem Maler der Romantik lässt sich die Idee des abstrakt
Erhabenen in der europäischen Malerei der Vorkriegszeit wiederfinden,

namentlich bei Kasimir Malewitsch, der selbst seine Kunst zwar
nicht erhaben, aber kaum weniger übersteigernd <suprematistisch>

genannt hat. Malewitschs Schwarzes Quadrat demonstriert den Sieg
des Nihilismus im schwarzen Hintergrund in heroisch neuschöpferischer

Absicht - so wird das berühmte Bild jedenfalls interpretiert:
«Das Schwarz absorbiert die vertraute Gegenständlichkeit und überdeckt

die damit assoziierte Schönheit. An deren Stelle erscheint eine
transzendente oder metaphysische Totalität, die über alles Partikulare
hinausgeht [...]. Das Erhabene manifestierte sich also in seiner Negierung

des Individuellen und der Seinsaffirmation, als Ausbruch unkontrollierbarer,

chaotischer Kräfte, die alle Eingrenzungen sprengen und ins
Nichts zurückfliessen lassen» (McEvilley 2001, S. 68, Kursivierung CK).

Der abstrakte Expressionismus hat nicht nur das Opfer der
Gestalt des menschlichen Subjekts bereits hinter sich, sondern er hat
damit auch die Substantialisierung der Leere zum Nichts, zum
apodiktischen Nihilismus überwunden. Nicht im schwarzen Dunkel der
Nacht, sondern im dämmrigen Zwielicht des verschwommenen bzw.

flächig gewordenen Nicht-Raumes kann nach Reminiszensen der
alten Transzendenz- und Gottesvorstellungen ebenso gefischt werden
wie nach dem schlechthin Unbestimmten und Undarstellbaren.
Allerdings erzielen die Werke dieser Phase ihren Effekt vor allem durch
eine Materialschlacht, das heisst durch die gewaltige Vergrösserung der
Bildformate. Der Eindruck des Erhabenen, den sie hervorrufen sollten,
steht unter dem (Un-)Stern des «Riesenhaften» (vgl. Heidegger 1972,
S. 87fi).



78

Die Debatten, die in der Phase der Postmoderne, und zwar
hauptsächlich zwischen den 1980er und 1990er Jahren, um den Begriff des

Erhabenen geführt werden, schliessen mehr oder weniger bruchlos
an die Vorstellung einer gleichsam entleerten Leere22 an. So sieht
beispielsweise Jean-François Lyotard die grundlegende Aufgabe der Kunst
darin, «dass die bildnerische, wie jede andere, Expression vom Un-
ausdrückbaren Zeugnis abzulegen hat.» (Lyotard 1987, S. 254) «Das

Werk beugt sich keinem Vorbild, es versucht darzustellen, dass es ein
Nicht-Darstellbares gibt [...]» (ebd., S. 263). Lyotard identifiziert das

Nicht-Darstellbare mit dem Absoluten. Die philosophische, ja
religiöse Dignität des Kunstwerks, die darin liegen soll, vom Absoluten
Zeugnis abzulegen, verbindet Lyotard mit einem programmatischen
Bekenntnis zur historischen Avantgarde. Bei anderen postmodernen
Autorinnen ist das Un-Darstellbare nicht so klar religiös bestimmt.
Eher ist es allgemein das Andere, also weniger das Transzendente, als

das AI teritäre, Nicht-Identische oder Fremde. «[...] die Aktualisierung
des Anderen charakterisiert definitiv den ästhetischen Akt der Moderne:

[...] dass es noch etwas anderes gibt, ist die Voraussetzung von Kunst

(Heiner Müller).» (Schmid 1998, S. 76)
Abgesehen davon wird den Konzeptionen des heroisch und abstrakt

Erhabenen in den postmodernen Debatten nicht viel Neues hinzugefügt.
Der im Undarstellbaren, Unerschöpflichen, Immateriellen entgrenzte
und so auch entmachtete Nihilismus führt nirgendwo hin, nicht einmal
ins Unendliche, sondern erschöpft sich bestimmungslos freischwebend in
der Endlosigkeit, in der Endlosschleife. Wenn es überhaupt einen eigenen
Namen verdiente, so könnte das Konzept dieser Zeit eventuell als das

vakant Erhabene bezeichnet werden. So elaboriert und differenziert die
Debatten darum auch geführt worden sein mögen (vgl. Lyotard 1991, u.ö.),
so könnten sie doch zu der Vermutung Anlass geben, dass sich der Diskurs
des Erhabenen in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts ähnlich in
den Winkel elitärer, akademischer Kreise zurückgezogen habe dürfte, wie
es nach der Konjunktur der Romantik für den weiteren Verlauf des 19.

Jahrhunderts behauptet wurde (Heininger 2002, S. 297).

22 An die Stelle der Bewegung vom entschlossen

(sich) in den Abgrund Stürzenden und Fallenden
des heroisch Erhabenen tritt das indifferent
Schwebende, ein bodenloses In-Between.



79

Das gegenwärtig Erhabene

wäre da nicht das erstaunliche Phänomen einer in diesen Jahrzehnten
einsetzenden Rückkehr der Bilder des Erhabenen in allen alten und neuen
Medien: von der Malerei über die (Kunst-) Photographie zu Installation
und Performance und noch weiter hinaus bis in die Populärkulturindustrie,
zum Kino-Film, zum video-game und zurWerbung für die erhabeneWare. Das

esoterisch-elitäre Erhabene wird in der Gegenwart zum Massenphänomen.
Nicht die Tatsache, dass in den letzten Jahren Bilder des Erhabenen und

namentlich gegenständliche, geradezu hyper-realistische Panoramen der

grossen Natur auftauchen, ist erstaunlich. Denn der Wechsel zwischen
Höhen und Tiefen in seiner Konjunktur macht ja gerade ein wichtiges
Merkmal der Geschichte dieses Begriffs aus. Während in der Vergangenheit

jede neue Welle auch neue Prinzipien, Positionen und Probleme des

Konzepts hervor gebracht hat, scheint das jedoch in der Gegenwart
gerade nicht der Fall zu sein. Überraschend ist vielmehr das wörtliche Zitat
und zwar gleichzeitig so gut wie aller Ausprägungen des Erhabenen, die

übergenaue Reprise des gesamten Repertoires, wobei Differenzen und
Spannungen, die vorher einmal zwischen verschiedenen Phasen oder
Spielarten bestanden haben mögen (wie etwa zwischen dem sakral und
dem technisch Erhabenen), eingeebnet zu sein scheinen.23 Alle bekannten

Komponenten der Ikonographie des Erhabenen finden sich wieder.
Fast noch erstaunlicher als die Wiedererschaffimg der vorsintflutlichen

Natur ist die Wiederauferstehung der menschlichen Figur, die sich

ganz in romantischer Manier auf einmal wieder vor dem Horizont der

Berge erhebt. Die neuen Bilder scheinen die gewaltsame Aufopferung
oder spurlose Auflösung der menschlichen Form zurückzunehmen, wie
sie sich in den Phasen des heroisch und abstrakt Erhabenen ereignet hat.
Überraschend, dass die Repoussoir-Figur mit dem festen Blick des Herrn
in die schaurig-schöne Weite ihre trotz Nacktheit gepanzerte, seriell in
Erz gegossene Männlichkeit ablegen kann, so dass sie zuweilen auch in
Weiss bekleideten weiblichen Formen erscheint - allerdings ganz nach

23 Besonders überraschend ist die zeitgleiche und
fast gleichwertige Rückkehr des unverschämt,
des schamlos Schönen in allen alten und neuen
Bildmedien ebenso wie in der theoretischen

Auseinandersetzung. Nicht zuletzt im Zuge des

Aufstiegs der Kategorie des Erhabenen wurde das

Schöne zum Kleinen und Harmlosen herabgewürdigt,

wenn es nicht überhaupt als Kitsch aus der

Sphäre der hohen Kunst aussortiert werden sollte.



80

maskulinem Vorbild in der Pose Korrespondenz oder Konfrontation
suchender Selbstbehauptung -24 und sogar als ein die Katastrophe in der
Ferne allein er- und überlebendes Kind in windelartigen weissen Shorts
lässt sie sich darstellen.25

Nach den Ursachen für die neueste Hausse in der Konjunktur des

Erhabenen muss man nicht lange forschen. So wie bei allen Hochphasen

zuvor wird auch in Hinblick auf diese vermutet, dass ihr eine tiefe
Krise und in der Folge ein epochaler Machtkampf um eine Neuordnung

nach einer Periode von Chaos und Untergang zugrunde liegen
dürfte. Äusserst bildmächtige Naturereignisse, wie etwa die grossen
Tsunamis, scheinen den Menschen die ungebrochene Übermacht der für
beherrschbar gehaltenen und dienstbar gemachten Natur vor Augen zu
führen, die zu einer planetarischen ökologischen Katastrophe führen
könnte. Die Götterdämmerungs-Phantasien, dass aus der rauchenden
Asche der zugrunde gegangenen oder mutwillig von Menschenhand
zerstörten Welt eine neue Ordnung, ja sogar eine nach-sintflutlich wieder
unschuldige, unberührte Natur sich glanzvoll erheben könnte, stehen
auch noch im Hintergrund dieser jüngsten Konjunktur des Erhabenen.

Die Zerstörung der Twin Towers in New York am 11. September 2001 bietet

ein Beispiel dafür, wie die realen Schrecken des Todes aus der medial
zugleich sichergestellten und überbrückten Distanz ästhetische Qualität
gewinnen können, wie ein Gewaltakt/Krieg als erhabenes Schauspiel
beschönigt, ja verherrlicht werden kann. Aber noch eindrucksvoller
als die mit der Fackel in der Hand des emporgereckten Arms ins Bild
gerückte Freiheitsstatue, die den Überlebenswillen der tief verletzten
Nation demonstriert, erhebt sich inmitten unversehrter Wolkenkratzer
die erhabene Espresso-Maschine auf der Augenhöhe des in ihrer Rolle als

Konsumentin unverzichtbaren menschlichen Subjekts, des wichtigsten
Objekts des Finanzkapitalismus. Der Kapitalismus in seiner neuen Gestalt
als Finanzkapitalismus ist es, der den Kampf auf Leben und Tod um die
totale Herrschaft angetreten zu haben scheint.

24 Vgl. schon viel früher Dorothea Tanning: Self-

Portrait, 1944. Abb. in: Jean Christophe Bailly:
Dorothea Tanning, New York 1995, Tafel 1, S. 12.

Parodie und Persiflage dekonstruiert, entlarvt und
der Lächerlichkeit preisgibt (von der das Erhabene

per se immer nur ein Schritt weit entfernt ist) oder
ob das Konzept dadurch eher Affirmation und25 Ob die Travestie des erhabenen Subjekts, das in der

Vergangenheit zweifellos eine exklusiv und extrem Ausweitung erfährt, ist eine Frage der Interpreta¬
tion, die hier offen bleiben soll.männliche Rolle gewesen ist, diese nun durch



Antony Gormley, Horizon Field, Vorarlberg, August 2010 bis April 2012
Marina Abramovic, Looking at the Mountains, 2010.
Pipo Nguyen-Duy, Mountain Fire (aus der Serie East of Eden), 2010.



Die brennenden Zwillingstürme des World Trade Center, 11. September 2001.
Nespresso-Werbung.



83

Lässt sich das folgende Fazit ziehen?

Das seit Beginn der Neuzeit kontinuierlich und im Verlauf des 19.

und 20. Jahrhunderts exponentiell wachsende Potential zur Bewältigung

und Beherrschung von Kontingenz, zur Gestaltung und Veränderung

ihrer Welt reicht bei weitem nicht aus, um die drei ontologischen
Probleme zu lösen, mit denen sich die Menschheit infolge des

Säkularisierungsprozesses konfrontiert sieht.
Die vielfältigen Möglichkeiten zur Verbesserung, Verschönerung

und Verlängerung des Lebens (enhancement) haben den Horror der
Endlichkeit nicht verringern können. Die Tatsache, dass es für die erste der
drei ontologischen Einsamkeiten bis heute kaum einen hinreichenden
<säkularen Trost> gibt, wird lediglich durch eine weitere, gesellschaftlich

induzierte Einsamkeit verdeckt. Indem die Suche nach dem Sinn
des Lebens und Sterbens zur Privatsache des Individuums in seinem
nahen lebensweltlichen Umfeld geworden und es bis heute geblieben
ist, wird der Horror vor unserer Begrenztheit und Bedeutungslosigkeit
zum <Einzelschicksal> und als solches unauffällig.

Um mit dem Terror der äusseren Natur und ihrer erdrückenden
Übermacht fertig zu werden, haben die modernen Wissens- und
Handlungssysteme ein gewaltiges Gegenfeuer eröffnet. Auf diese Weise
ist der Mensch zwar kaum grösser und die uns umgebende fremde,
feindliche Natur nicht viel kleiner geworden, aber die Menschheit
sieht sich in die Mitverantwortung genommen für das Schicksal der
sie umgebenden Natur. Anders als das Erdbeben von Lissabon sind
die aktuellen Naturkatastrophen mindestens in Teilen Menschenwerk.
Hinter der keineswegs definitiv gebannten Gefahr der kompletten
atomaren Zerstörung des Planeten durch melt-down oder blow-up ebenso

wie hinter unzähligen anderen grösseren oder kleineren Bedrohungen
des ökologischen Gleichgewichts, stehen wir Menschen. Wir selbst

gefährden den immer prekären <Burgfrieden> mit der Natur. Zu den
drei ontologischen Bedingungen der Kontingenz ist quasi als vierte die
Furcht vor den unvorhersehbaren Nebenfolgen der eigenen
Bewältigungsstrategien, vor der Unbeherrschbarkeit des Beherrschungswillens

hinzu gekommen.



84

An der <Unzulänglichkeit> der Einrichtung der menschlichen
Beziehungen «in Familie, Staat und Gesellschaft» hat sich ebenfalls
nichts Entscheidendes geändert. Nach wie vor haben wir jeden
Grund, «[d]as Leiden, das aus dieser Quelle stammt, [als] schmerzlicher

[zu empfinden] als jedes andere» (Freud 2000, S. 208f.).
Mehr noch, aufgrund der erheblich gewachsenen gesellschaftlichen
Handlungsmacht erweist sich die Unzulänglichkeit der Einrichtung
der menschlichen Beziehungen als mit verantwortlich für die beiden
anderen Problemstellungen: für den ohne Trost bleibenden Horror
vor der Endlichkeit und für den Terror einer sich an den Strategien
des Menschen rächenden Natur.

Der Aufstieg von Wissenschaft und Technologie, Nationalstaat und
Kapitalismus hat seit Beginn der Neuzeit den historischen
Entstehungshorizont gebildet und die Voraussetzungen geschaffen für die
Entfaltung der Idee des Erhabenen. Die fortschreitenden Erfolge in
der realen Kontingenzbewältigung waren die Grundlage, dass der
Mensch - in der bildlich-symbolischen Dimension, in der Phantasie -
seine engen Grenzen weit übersteigen zu können meinte. Indem
jedoch die realen Erfolge begrenzt und problematisch geblieben sind,
repräsentiert das Konzept des Erhabenen weniger den wirklichen
Triumph der Menschheit, sondern trägt umgekehrt dazu bei, die
sich spätestens seit Beginn des 20. Jahrhunderts klar abzeichnenden
Grenzen, Niederlagen und potentiellen Katastrophen der modernen,
von Technologie, Nationalstaat und Kapitalismus getragenen
Weltordnung bildlich-symbolischen Sinn zu verleihen. Seit Ausbildung
der Gestalten des heroisch und abstrakt Erhabenen wird erkennbar,
dass diese Konzepte aufgrund ihrer spezifischen Angst-Lust-Kombination

geeignet sind, Niederlagen zu glorifizieren (romanticism of

defeat). Während sich an den Grundgegebenheiten der conditio humana

nichts Entscheidendes geändert hat, rekapituliert die Menschheit
jene Bewältigungsstrategie, mit der sie einst, am Beginn des

Modernisierungsprozesses angetreten ist: Sublimierung, Selbsterhaltung
auf dem Weg der Selbsterhebung und -Überhebung mit dem Ziel der
Selbstermächtigung, im Streben nach der Allmachtstellung des toten
Gottes. Unter dem Titel des Erhabenen verhandelt die Moderne das

unbewältigte Erbe der Metaphysik. Sie folgt der Gottillusion und
damit einem verhängnisvollen Weg der Macht.



85

Eine umfassende Geschichte des Erhabenen wartet noch darauf,
geschrieben zu werden. Wenn die systematische Erforschung der mä-
andernden Geschichte dieses fatalen Konzepts dazu beitragen könnte,
den Verhängniszusammenhang zu erkennen, dem es entsprungen ist
und den es solange zu re-iterieren verhalf, wenn die Einsicht in die
Mechanismen auch nur im geringsten dazu verhelfen könnte, den

Wiederholungszwang zu brechen, so würde sich eine solche Arbeit
lohnen.



86

Literatur

Christine Battersby: The Sublime, Terror and Human Difference, London/New York 2007.
Edmund Burke: A Philosophical Enquiry into the Origin of our Ideas of the Sublime and Beautiful (1757), hg. v. David

Womersley, London/New York 1998.

Sigmund Freud: «Das Unbehagen in der Kultur» (1930), in Ders.: Fragen der Gesellschaft. Ursprünge der Religion,

Studienausgabe Bd. IX, hg. v. Alexander Mitscherlich; Angela Richards; James Strachey, Frankfurt 2000.
Martin Heidegger: «Die Zeit des Weltbildes» (1938), in: Ders.: Holzwege, Frankfurt 1972, S. 69-104.
Jörg Heininger: «Erhaben», in: HistorischesWörterbuch ästhetischer Grundbegriffe, Bd. 2, Stuttgart 2002, S. 275-310.
Torsten Hoffmann: Konfigurationen des Erhabenen. Zur Produktivität einer ästhetischen Kategorie in der Literatur des ausgehenden

2O.Jahrhunderts (Handke, Ransmayr, Schrott, Strauss), Berlin/NewYork 2006.
Otfried Höffe: Immanuel Kant, München 2007.

Immanuel Kant: «Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen» (1764), in: Gesammelte Schriften,

Erste Abteilung, Bd. II,Yorkritische Schriften II, hg. v. d. Königl. Preuss. Akademie der Wissenschaften, Berlin 1912,
S. 205-256.

Immanuel Kant: «Kritik der praktischen Vernunft» (1788), in: Gesammelte Schriften, Erste Abteilung, Bd.V",

hg. v. d. Königl. Preuss. Akademie der Wissenschaften, Berlin 1908, S. 1-163.
Immanuel Kant: «Kritik der Urteilskraft» (1790), in: Gesammelte Schriften, Erste Abteilung, Bd.V, hg. v. d. Königl.

Preuss. Akademie der Wissenschaften Berlin 1913.

Cornelia Klinger: «The Sublime — A Discourse of Crisis and of Power, Or: <A Gamble on Transcendence>», in:
The Sublime Now!, hg. v. Luke White; Claire Pajaczkowska, Cambridge 2009.

Jean-François Lyotard: «Das Erhabene und die Avantgarde», in: Verabschiedung der (Post-) Moderne? Eine

interdisziplinäre Debatte, hg. v. Jacques LeRider; Gérard Raulet,Tübingen 1987, S. 254.

Jean-François Lyotard: L'inhumain. Causeries sur le temps, Paris 1988.

Jean-François Lyotard: Leçons sur l'analytique du sublime, (Kant, Critique de la faculté de juger, §§23-29),
Paris 1991.

Stefan Majetschak: «Erhabene Schönheit, schöne Erhabenheit», in: Die Macht der Schönheit, hg. v. Cathrin Gutwald;
Raimar Zons, München 2007. S. 245-271.

Thomas McEvilley: «Yves Kleins doppeltes Spiel mit dem Erhabenen», in: Über das Erhabene: Mark Rothko,Yves Klein,

JamesTurrell, hg. v. Tracey Bashkoff, Berlin 2001, S. 61-83.

Marjorie Hope Nicolson: Mountain Gloom and Mountain Glory:The Development of the Aesthetics of Infinite, New York 1963.

Friedrich Nietzsche: «Nachgelassene Fragmente Ende 1870 bis April 1871», in: Sämtliche Werke, Kritische

Studienausgabe, hg. v. Giorgio Colli; Mazzino Montinari, Berlin 1980, Bd. 7.

Novalis: «Schriften», in: Historisch-kritische Ausgabe der Werke in vier Bänden, Bd. II, hg. v. Richard Samuel;

Hans-Joachim Mähl; Gerhard Schulz, Stuttgart/Darmstadt 1960.
Novalis: Werke, Tagebücher und Briefe Friedrich von Hardenbergs, hg.v. Hans-Joachim Mähl; Richard Samuel,

München 1978.

David Nye: American Technological Sublime, Cambridge 1994.

Jürgen Osterhammel: DieVerwandlung der Welt. Eine Geschichte des neunzehnten Jahrhunderts, München 2009.
Gene Ray: «Reading the Lisbon Earthquake: Adorno, Lyotard, and the Contemporary Sublime», in: Yale Journal of

Criticism, 17.1 (2004), S. 1-18.
Joachim Ritter: «Landschaft. Zur Funktion des Ästhetischen in der modernen Gesellschaft» (1963), in: Ders.:

Subjektivität, Sechs Aufsätze, Frankfurt 1974, S. 141-163,
Robert Rosenblum: «The Abstract Sublime», in: Art News, 59/10, Febr. 1961. Reprint: New York Painting and

Sculpture 1940-1970, hg. v. Henry Geldzahler, New York 1969, S. 350-359.
Robert Rosenblum: «The Primal American Scene», in: The Natural Paradise: Painting in America, 1800-1950, hg. v.

Kynaston McShine, Ausstellungskatalog Museum of Modern Art, New York 1976, S. 13-38.
Wilhelm Schmid: «Das Leben als Kunstwerk», in: Kunstforum, 142, Okt./Dez. 1998.

Shaftesbury, 3rd Earl of Anthony Ashley Cooper): Characteristicks of Men, Manners, Opinions,Times, Bd. II,
hg. v. Philip Ayres, Oxford 1999.

Thomas Weiskel: The Romantic Sublime: Studies in the Structure and Psychology of Transcendence, Baltimore 1976.



87

* Literatur Vorwort

Karl Heinz Bohrer: Nach der Natur, München-Wien 1988.

Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (1790), Frankfurt am Main 1974.

Joachim Ritter: «Landschaft» (1963), in: Subjektivität, Frankfurt am Main 1974, S. 141-163.
Martin Seel: Eine Ästhetik der Natur, Frankfurt am Main 1996.

Georg Simmel: «Philosophie der Landschaft», in: Die Güldenkammer, 3/1913, S. 635-644.

Henry DavidThoreau: Vom Spazieren (1862), Zürich 2001.


	Die Wiederkehr der erhabenen Natur in Bildern der Gegenwart

