
Zeitschrift: Pamphlet

Herausgeber: Professur für Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zürich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschaft

Artikel: Kurzgefasst : meine Überlegungen zur ökologischen Ethik

Autor: Schäfer, Lothar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KURZGEFASST:

MEINE ÜBERLEGUNGEN ZUR ÖKOLOGISCHEN ETHIK

Lothar Schäfer

1. Ich halte an einem anthropozentrischen Ansatz fest; denn die

sogenannte ökologische Krise ist eine vom Menschen verursachte Krise
und deshalb ist der verantwortlich handelnde Mensch aufgerufen, dieser
Krise zu begegnen, so weit er kann.

2. Ich halte auch fest, dass der Mensch ein Recht hat, die Natur, ihre
Kräfte und Stoffe, zu nutzen, um seine Daseinsbedingungen zu sichern
und zu verbessern.

3. Ich halte auch fest an der Orientierung, der die Naturwissenschaft
seit dem 17. Jahrhundert gefolgt ist: Die Naturforschung zielt auf
Technikerzeugung, um die Kräfte der Natur effizienter nutzen zu können.

4. Francis Bacon ist in der gegenwärtigen Diskussion als

Propagandist dieser Orientierung zum <Bringer des Unheils> erklärt worden
(Hans Jonas); das <Ende des Baconschen Zeitalters> ist erklärt worden
(Gernot Böhme).

5. Dagegen vertrete ich die Auffassung, dass zwar seither die Umsetzung

und Ausführung von Bacons Projekt ruinös verläuft, d.h. das

Programm muss revidiert werden. Am Projekt als solchem kann aber und
soll auch festgehalten werden.

6. Im revidierten Programm muss der Gesichtspunkt der Schonung
der Natur mit dem der Nutzung verbunden werden.

7. Die Ethik Immanuel Kants gestattet es, den Gedanken der Schonung

mit dem der Vervollkommnung zu verbinden. Das macht sie ergiebig

für eine ökologische Ethik, in der die Autonomie des Menschen das

grundlegende Prinzip bleibt.
8. Die «erste Pflicht des Menschen gegen sich selbst» fordert «die

Selbsterhaltung seiner animalischen Natur» (Kant 2007, §5), d.h. die Pflege
des leiblichen Wohlergehens. Diese Pflicht lässt sich m. E. dahingehend
erweitern, dass wir auch verpflichtet sind, in unserer Umwelt die Bedingungen

zu erhalten, unter denen wir gesund leben können.
9. Der menschliche Organismus steht in ständigem Stoffwechsel

mit der Natur, den wir intakt halten müssen. Die Bewahrungspflicht
unserer animalischen Natur bildet die Grundlage für eine bewahrende,
schonende Einstellung hinsichtlich auch der äusseren Natur.



62

10. Das körperliche Empfinden bringt die für das Leben relevante
Gesamtbilanz des metabolischen Austauschs mit der Umwelt zum
Ausdruck. Unser Körper fungiert wie ein Messinstrument in der Natur,
das die Bekömmlichkeit bzw. Unverträglichkeit der Umweltbedingungen

anzeigt.
11. Natur meint jetzt nicht das Insgesamt des Vorhandenen unter

allgemeinen Gesetzen (<kosmologische Natur>), sondern die im Sinne
des Bekömmlichen und Unbekömmlichen bewerteten und auf unser

Wohlergehen bezogenen Dinge und Verhältnisse (<physiologische
Natur>).

12. Für ökologische Fragen ist der physiologische Naturbegriff
relevant. Im physiologischen Verhältnis gibt es keine blossen Bestände,
vielmehr ist alles gewichtet und bewertet gemäss dem Zuträglichen
und dem Abträglichen, dem Bekömmlichen und dem Unbekömmlichen.

Alles Lebendige zentriert seine Umgebung auf sich, macht sie

zum Raum seines möglichen Gedeihens oder erfährt sie als bedrohlich.
Das gilt auch für die Tierart homo sapiens.

13. Im Unterschied zur kosmologischen Natur sind die Verhältnisse

der physiologischen Natur endlich, verletzlich, labil, hochkomplex,

biosensitiv. Störungen der Ökosysteme sind nur schwer oder
kaum zu revidieren. Deshalb ist eine Schonung und Bewahrung der
für die Organismen günstigen Daseinsbedingungen vorrangig vor den
Wünschen nach Abbau und Nutzung von Naturgütern.

14. Die Beeinträchtigung unseres leiblichen Wohlergehens spielt
die Rolle eines <potentiellen Falsifikators> für die Zulässigkeit
möglicher Formen von Kultivierung der Natur: Eingriffe in die
Naturprozesse sind unzulässig, wenn die Summe ihrer intendierten und
nichtintendierten Effekte zu einer Verschlechterung der Lebensbedingungen

in unserer Umwelt führt.
15. Über den physiologischen Naturbegriff ist es möglich, andere

Organismen als Extensionen unseres Leibes zu betrachten, und ihr
Gedeihen bzw. Verderben als Indikator gesunder bzw. unbekömmlicher
Lebensbedingungen auszuwerten.

16. Das Recht, sich als <Herrn der Natur> zu betrachten, kommt
dem Menschen nicht zu aufgrund der Entwicklung seiner technischen
Kompetenz, durch die er sich Natur zunutze machen kann, sondern



63

nur aufgrund seiner Moralität. Nur indem er Zwecke der Sittlichkeit
(die über alle Natur hinaus gehen) verfolgt, ist er berechtigt, Natur
als Mittel zu eigenen Zwecken zu betrachten und zu nutzen; denn nur
als moralisches Subjekt ist in ihm «die unbedingte Gesetzgebung in
Ansehung der Zwecke anzutreffen, welche ihn also allein fähig macht,
ein Endzweck zu sein, dem die ganze Natur teleologisch untergeordnet
ist.» (Kant 1959, §§83, 84)

17. Damit kann weder das Streben nach Wohlstand (Glückseligkeit
auf Erden) Einzelner oder von Gruppen, noch der Wille, der Natur
eine neue Ordnung aufzuprägen, eine hinreichende Bedingung dafür
sein, die Natur als Mittel für eigene Zwecke anzusehen, sondern wir
dazu sind berechtigt, allein durch die Vervollkommnung sittlichen
Handelns, letztlich durch die Aufrechterhaltung der Freiheit der
Menschen in einem «weltbürgerlichen Ganzen» (ebd., §83).

18. Die technische Nutzung der Natur steht damit unter der
Pflicht der Fürsorge für alle Menschen, die jetzt und in Zukunft leben.
Die Pflicht der Fürsorge für die jetzigen und kommenden Generationen

ist eine notwendige Bedingung dafür, Natur überhaupt nutzen
zu dürfen. Diese Konsequenz deckt sich mit dem von Hans Jonas
formulierten Imperativ: «Handle so, dass die Folgen Deines Handelns

verträglich sind mit dem Fortbestand der Menschheit.» (Jonas, S. 36
und S. 90 ff.)

19. Auch die Ästhetik wurde in Anspruch genommen, um Normen

der Naturschonung zu begründen. Dagegen vertrete ich die These,
dass das nur dann gelingen kann, wenn die Ästhetik systematisch mit
einer Ethik verbunden ist, wie das in der Philosophie Kants der Fall ist.

20. Kant wertet das Naturschöne höher als das Kunstschöne, weil
er die Bewunderung des Schönen in der Natur als eine Brücke zum
Sittlichen versteht: Das Naturschöne ist für ihn «Symbol des Sittlich-
Guten» (Kant 1959, §59). In der ästhetischen Bewunderung wird
Abstand genommen vom möglichen Nutzen der Natur, weil es «bloss
in der Beurteilung gefällt» (ebd., §29).

21. Kant zeigt, inwiefern wir <ästhetisch> daran interessiert sein
müssen, das Natürliche als solches zu schätzen und zu erhalten. Wer
mit Bewunderung ein Objekt der Natur betrachtet, ohne es nutzen zu
wollen, nimmt, wie Kant meint, «ein unmittelbares und zwar intel-



64

lectuelles Interesse an der Schönheit der Natur. D. i. nicht allein ihr
Produkt der Form nach, sondern auch das Dasein desselben gefällt ihm,
ohne dass ein Sinnenreiz daran Anteil hätte, oder er auch irgendeinen
Zweck damit verbände.» (Ebd., §42)

22. Der Vorrang des Naturschönen vor dem Kunstschönen stützt
sich bei Kant nicht darauf, dass die Dinge der Natur <schöner> seien
als jedes Kunstwerk, sondern auf die besondere Erfahrungsmöglichkeit,
die nur mit dem Naturschönen möglich ist: Es ist die Erfahrung der
inneren Zweckmässigkeit, die vor allem an den Organismen erkennen
und bewundern. «Dass die Natur jene Schönheit hervorgebracht hat»
(ebd.), dazu in überwältigender Vielfalt, an dieser Erfahrungsmöglichkeit

müssen wir interessiert sein; kein Artefakt kann uns zu dieser

Erfahrung verhelfen. Von einer so verstandenen Ästhetik lässt sich
ebenfalls eine Pflicht zur Erhaltung von Natur in ihrer Artenvielfalt
ableiten - konvergierend mit dem oben in Ziff. 8-14 Aufgezeigten.
Eine Verantwortung für die Natur besteht nicht infolge von Rechtsansprüchen

der Naturwesen, die sie als solche gegenüber dem Menschen
hätten, sondern infolge der Verantwortung, die wie als autonome
Wesen für die Folgen unseres Handelns zu übernehmen haben, d.h.
sie besteht hinsichtlich der Formen der Kultivierung der Natur, die
wir kritisch bewerten müssen. Zulässigkeit und Unzulässigkeit von
Kultivierungsformen sind über die Auswirkungen, die Eingriffe in die
Natur auf die Bedingungen des organischen Lebens haben, zu bewerten
(vgl. Nr. 14).

23. Der Mensch, sofern er sich als Träger der Verantwortung für
seine Handlungen versteht, verpflichtet sich auf die neue, physiologische

Idee von Natur als der zu schonenden Lebensgrundlage der
Organismen, denen wir als eine species mit der prätentiösen Bezeichnung
homo sapiens zugehören und die wir deshalb in ihrer Integrität zu
bewahren haben.

Literatur

Gernot Böhme: Am Ende des Baconschen Zeitalters, Frankfurt am Main 1993.

Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung.'Versuch einer Ethik für die technologische Zivilisation, Frankfurt am Main 1979.

Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785), Frankfurt am Main 2007.
Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (1790), Hamburg 1959.

Lothar Schäfer: Das Bacon-Projekt:Vön der Erkenntnis, Nutzung und Schonung der Natur, Frankfurt am Main 1993.


	Kurzgefasst : meine Überlegungen zur ökologischen Ethik

