Zeitschrift: Pamphlet
Herausgeber: Professur fur Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zirich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschatft

Artikel: Kurzgefasst : meine Uberlegungen zur 6kologischen Ethik
Autor: Schéfer, Lothar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-984648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-984648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KURZGEFASST:
MEINE UBERLEGUNGEN ZUR OKOLOGISCHEN ETHIK

Lothar Schafer

1. Ich halte an einem anthropozentrischen Ansatz fest; denn die
sogenannte okologische Krise ist eine vom Menschen verursachte Krise
und deshalb ist der verantwortlich handelnde Mensch aufgerufen, dieser
Krise zu begegnen, so weit er kann.

2. Ich halte auch fest, dass der Mensch ein Recht hat, die Natur, ihre
Krifte und Stoffe, zu nutzen, um seine Daseinsbedingungen zu sichern
und zu verbessern.

3. Ich halte auch fest an der Orientierung, der die Naturwissenschaft
seit dem 17. Jahrhundert gefolgt ist: Die Naturforschung zielt auf Tech-
nikerzeugung, um die Krifte der Natur effizienter nutzen zu kénnen.

4. Francis Bacon ist in der gegenwartigen Diskussion als Propa-
gandist dieser Orientierung zum <Bringer des Unheils> erklart worden
(Hans Jonas); das <Ende des Baconschen Zeitalters> ist erklirt worden
(Gernot Bohme).

5. Dagegen vertrete ich die Auffassung, dass zwar seither die Umset-
zung und Ausfithrung von Bacons Projekt ruinds verlauft, d.h. das Pro-
gramm muss revidiert werden. Am Projekt als solchem kann aber und
soll auch festgehalten werden.

6. Im revidierten Programm muss der Gesichtspunkt der Schonung
der Natur mit dem der Nutzung verbunden werden.

7. Die Ethik Immanuel Kants gestattet es, den Gedanken der Scho-
nung mit dem der Vervollkommnung zu verbinden. Das macht sie ergie-
big fiir eine 6kologische Ethik, in der die Autonomie des Menschen das
grundlegende Prinzip bleibt.

8. Die «erste Pflicht des Menschen gegen sich selbst» fordert «die
Selbsterhaltung seiner animalischen Natur» (Kant 2007, §5), d.h. die Pflege
des leiblichen Wohlergehens. Diese Pflicht lasst sich m. E. dahingehend er-
weitern, dass wir auch verpflichtet sind, in unserer Umwelt die Bedingun-
gen zu erhalten, unter denen wir gesund leben kénnen.

9. Der menschliche Organismus steht in stindigem Stoffwechsel
mit der Natur, den wir intakt halten miissen. Die Bewahrungspflicht
unserer animalischen Natur bildet die Grundlage fiir eine bewahrende,
schonende Einstellung hinsichtlich auch der ausseren Natur.



62

10. Das korperliche Empfinden bringt die fiir das Leben relevante
Gesamtbilanz des metabolischen Austauschs mit der Umwelt zum
Ausdruck. Unser Korper fungiert wie ein Messinstrument in der Natur,
das die Bekommlichkeit bzw. Unvertraglichkeit der Umweltbedingun-
gen anzeigt.

11. Natur meint jetzt nicht das Insgesamt des Vorhandenen unter
allgemeinen Gesetzen (<kosmologische Natur>), sondern die im Sinne
des Bekommlichen und Unbekémmlichen bewerteten und auf un-
ser Wohlergehen bezogenen Dinge und Verhiltnisse (<physiologische
Natur»).

12. Fir okologische Fragen ist der physiologische Naturbegriff
relevant. Im physiologischen Verhaltnis gibt es keine blossen Bestande,
vielmehr ist alles gewichtet und bewertet gemass dem Zutraglichen
und dem Abtraglichen, dem Bekémmlichen und dem Unbekémm-
lichen. Alles Lebendige zentriert seine Umgebung auf sich, macht sie
zum Raum seines moglichen Gedeihens oder erfihrt sie als bedrohlich.
Das gilt auch fiir die Tierart homo sapiens.

13. Im Unterschied zur kosmologischen Natur sind die Verhalt-
nisse der physiologischen Natur endlich, verletzlich, labil, hochkom -
plex, biosensitiv. Stérungen der Okosysteme sind nur schwer oder
kaum zu revidieren. Deshalb ist eine Schonung und Bewahrung der
fiir die Organismen gilinstigen Daseinsbedingungen vorrangig vor den
Wiinschen nach Abbau und Nutzung von Naturgiitern.

14. Die Beeintrachtigung unseres leiblichen Wohlergehens spielt
die Rolle eines <potentiellen Falsifikators> fiir die Zuldssigkeit mog-
licher Formen von Kultivierung der Natur: Eingriffe in die Natur-
prozesse sind unzuldssig, wenn die Summe ihrer intendierten und
nichtintendierten Effekte zu einer Verschlechterung der Lebensbedin-
gungen in unserer Umwelt fiihrt.

15. Uber den physiologischen Naturbegriff ist es méglich, andere
Organismen als Extensionen unseres Leibes zu betrachten, und ihr Ge-
deihen bzw. Verderben als Indikator gesunder bzw. unbekémmlicher
Lebensbedingungen auszuwerten.

16. Das Recht, sich als <Herrn der Natur> zu betrachten, kommt
dem Menschen nicht zu aufgrund der Entwicklung seiner technischen
Kompetenz, durch die er sich Natur zunutze machen kann, sondern



63

nur aufgrund seiner Moralitit. Nur indem er Zwecke der Sittlichkeit
(die tiber alle Natur hinaus gehen) verfolgt, ist er berechtigt, Natur
als Mittel zu eigenen Zwecken zu betrachten und zu nutzen; denn nur
als moralisches Subjekt ist in ihm «die unbedingte Gesetzgebung in
Ansehung der Zwecke anzutreffen, welche ihn also allein fihig macht,
ein Endzweck zu sein, dem die ganze Natur teleologisch untergeordnet
ist.» (Kant 1959, §§83, 84)

17. Damit kann weder das Streben nach Wohlstand (Gliickseligkeit
auf Erden) Einzelner oder von Gruppen, noch der Wille, der Natur
eine neue Ordnung aufzuprigen, eine hinreichende Bedingung dafiir
sein, die Natur als Mittel fiir eigene Zwecke anzusehen, sondern wir
dazu sind berechtigt, allein durch die Vervollkommnung sittlichen
Handelns, letztlich durch die Aufrechterhaltung der Freiheit der Men-
schen in einem «weltbiirgerlichen Ganzen» (ebd., §83).

18. Die technische Nutzung der Natur steht damit unter der
Pflicht der Firsorge fiir alle Menschen, die jetzt und in Zukunft leben.
Die Pflicht der Fiirsorge fiir die jetzigen und kommenden Generati-
onen ist eine notwendige Bedingung dafiir, Natur iiberhaupt nutzen
zu diirfen. Diese Konsequenz deckt sich mit dem von Hans Jonas for-
mulierten Imperativ: «Handle so, dass die Folgen Deines Handelns
vertraglich sind mit dem Fortbestand der Menschheit.» (Jonas, S. 36
und S. 90 ft.)

19. Auch die Asthetik wurde in Anspruch genommen, um Nor-
men der Naturschonung zu begriinden. Dagegen vertrete ich die These,
dass das nur dann gelingen kann, wenn die Asthetik systematisch mit
einer Ethik verbunden ist, wie das in der Philosophie Kants der Fall ist.

20. Kant wertet das Naturschone hoher als das Kunstschone, weil
er die Bewunderung des Schonen in der Natur als eine Briicke zum
Sittlichen versteht: Das Naturschone ist fiir ihn «Symbol des Sittlich-
Guten» (Kant 1959, §59). In der asthetischen Bewunderung wird
Abstand genommen vom moglichen Nutzen der Natur, weil es «bloss
in der Beurteilung gefillt» (ebd., §29).

21. Kant zeigt, inwiefern wir <dsthetisch> daran interessiert sein
miussen, das Naturliche als solches zu schitzen und zu erhalten. Wer
mit Bewunderung ein Objekt der Natur betrachtet, ohne es nutzen zu
wollen, nimmt, wie Kant meint, «ein unmittelbares und zwar intel-



64

lectuelles Interesse an der Schonheit der Natur. D. i. nicht allein ihr
Produkt der Form nach, sondern auch das Dasein desselben gefillt ihm,
ohne dass ein Sinnenreiz daran Anteil hitte, oder er auch irgendeinen
Zweck damit verbiande.» (Ebd., §42)

22. Der Vorrang des Naturschénen vor dem Kunstschonen stiitzt
sich bei Kant nicht darauf, dass die Dinge der Natur «schdner> seien
als jedes Kunstwerk, sondern auf die besondere Erfahrungsmaéglichkeit,
die nur mit dem Naturschénen méglich ist: Es ist die Erfahrung der
inneren Zweckmassigkeit, die vor allem an den Organismen erkennen
und bewundern. «Dass die Natur jene Schonheit hervorgebracht hat»
(ebd.), dazu in tiberwdltigender Vielfalt, an dieser Erfahrungsmog-
lichkeit mussen wir interessiert sein; kein Artefakt kann uns zu dieser
Erfahrung verhelfen. Von einer so verstandenen Asthetik lisst sich
ebenfalls eine Pflicht zur Erhaltung von Natur in ihrer Artenvielfalt
ableiten — konvergierend mit dem oben in Ziff. 8-14 Aufgezeigten.
Eine Verantwortung fiir die Natur besteht nicht infolge von Rechtsan-
spriichen der Naturwesen, die sie als solche gegeniiber dem Menschen
hitten, sondern infolge der Verantwortung, die wie als autonome
Wesen fiir die Folgen unseres Handelns zu tibernehmen haben, d.h.
sie besteht hinsichtlich der Formen der Kultivierung der Natur, die
wir kritisch bewerten miissen. Zulassigkeit und Unzulassigkeit von
Kultivierungsformen sind tiber die Auswirkungen, die Eingriffe in die
Natur auf die Bedingungen des organischen Lebens haben, zu bewerten
(vgl. Nr. 14).

23. Der Mensch, sofern er sich als Triger der Verantwortung fir
seine Handlungen versteht, verpflichtet sich auf die neue, physiologi-
sche Idee von Natur als der zu schonenden Lebensgrundlage der Orga-
nismen, denen wir als eine species mit der pritentiosen Bezeichnung
homo sapiens zugehéren und die wir deshalb in ihrer Integritit zu
bewahren haben.

Literatur

Gernot Bohme: Am Ende des Baconschen Zeitalters, Frankfurt am Main 1993.

Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung:Versuch einer Ethik fiir die technologische Zivilisation, Frankfurt am Main 1979.
Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785), Frankfurt am Main 2007.

Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (1790), Hamburg 1959.

Lothar Schafer: Das Bacon-Projekt: Von der Erkenntnis, Nutzung und Schonung der Natur, Frankfurt am Main 1993.



	Kurzgefasst : meine Überlegungen zur ökologischen Ethik

