
Zeitschrift: Pamphlet

Herausgeber: Professur für Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zürich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschaft

Artikel: Die Passion der Landschaft in Bruegels Wiener Kreuztragung

Autor: Kahane, Catharina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anonym, Fool's Cap Map of the World, ca. 1580-1590,
kolorierter Kupferstich.



DIE PASSION DER LANDSCHAFT
IN BRUEGELS WIENER KREUZTRAGUNG

Catharina Kahane

Ein kurioses Weltbild aus dem ausgehenden 16. Jahrhundert
zitiert in seiner Überschrift das Motto des delphischen Apollonheilig-
tums: «Nosce te ipsum» - «Erkenne dich selbst»! Doch angesichts
dieser Welt, die uns schelmisch aus einer Narrenkappe anblickt, gerät
die Aufforderung zum dunklen Orakelspruch. Wird hier dem
humanistischen Streben nach Selbst- und Welterkenntnis ein schalkhaftes

Erkenntnismodell gegenübergestellt? Kann der im <Gesicht> des

Narren Orientierung suchende Betrachter je anderswo ankommen
als immer nur bei seiner eigenen Torheit? Oder soll die fröhliche
Schizophrenie des ungestraft seine Masken wechselnden Narren
eine Metapher für die in ihrer Vielfalt ohnehin nie durchschaubare
Welt darstellen? Wie dem auch sei, das hybride Geschöpf illustriert
die Verschränkung geografischer und humanistischer Interessen der
Zeit. Kenntnis der Welt und Selbsterkenntnis scheinen darin nicht
nur unmittelbar verbunden, die Maskerade demonstriert vor allem
den Wunsch, der Welt ein Gesicht zu geben; ein Gesicht, das nicht nur
Fernes im Nahen und Fremdes im Vertrauten erscheinen lässt,
sondern das als Gegenüber zur Reflexion des eigenen Ortes, des eigenen
Standpunktes einlädt.

Der Narrenspiegel steht meinen Ausführungen emblematisch
voran, da gleichfalls in den physiognomischen Zügen einer Landschaft,
jener der Wiener Kreuztragung Pieter Bruegels d. Ä. von 1564 gelesen
werden soll. Ihre auffällige Gestaltung - die detailliert wiedergegebenen

Spuren und Schrunden in der Erdoberfläche, der bizarr aufragende

Felsen, um den die Handlung kreist — lässt sie zu mehr werden
als einer inerten Oberfläche, die von dem bunten und gewaltsamen
Treiben auf sich unbeeindruckt bleibt. Die Spuren menschlichen
Handelns sind vielmehr tief in sie eingeschrieben und lassen sie zum
Medium der Passionserzählung werden. Indem ich die Landschaft in
den Stand eines anderen paradigmatischen Mediums der Passionsgeschichte

setze, nämlich in den Stand einer vera icon, die in Bruegels
Kreuztragung bezeichnenderweise fehlt, ist mein Verfahren - wie
dasjenige des unbekannten Schöpfers des närrischen Allerweltsge-
sichts - ein im weitesten Sinne prosopopöietisches. Doch statt in
der Landschaft ein Gesicht zu suchen, geht es mir um eine <Gesicht-
lichkeit> der Landschaft und damit darum, ihr in der Anschauung



Pieter Bruegel d. Ä., Kreuztragung Christi, 1564,
Öl auf Eichenholz, 124 x 170 cm.





46

das Gesicht erst zu verleihen; ein Gesicht, das allerdings nicht nach
Massgabe einer Ähnlichkeit, sondern nach der einer Unähnlichkeit
gebildet ist.1

Es gilt daher, im Folgenden zwei Erzählungen Gehör zu verschaffen,
die einander komplementieren: einer, die die Figuren als Akteure von
Geschichte erzählen, und einer der Landschaft, die die Geschichte
aufnimmt und transformiert. Diese Herangehensweise ist insofern
angebracht, als <Welt> in Bruegels Bildern meist unter diesem doppelten
Aspekt erscheint: als Blick auf das weltliche Treiben der Menschen und
als Blick auf die <Weltlandschaft>.2 Dabei ist Bruegels skeptische
Distanz in der traditionellen Fernsicht, dem <kartografischen Blick> der
flämischen Landschaftsmalerei, gut aufgehoben.3 Weil der imaginierte
Standpunkt dabei ausserhalb der Welt liegt, gewinnt die Erdoberfläche
selbst eine neue Bedeutung: Sie ist nicht bloss Hintergrund der
Erzählung, sondern wird zum darstellenden, zum reagierenden Subjekt.

Als Betrachter von Bruegels Bildern sind wir zunächst angehalten,
diese Sicht zu übernehmen, was in der richtigen Distanz zum Bild sein
Korrelat findet. Doch wer Bruegels Malerei aus eigener Anschauung
kennt, wird die Erfahrung gemacht haben, wie schwer sich angesichts
der Detailliertheit und Detailfülle seiner Bilder Abstand halten lässt.

Unversehens hat man den festen Grund der vorgegebenen
Weltanschauung verlassen und wird förmlich ins Bild gezogen, bis man mit
der Nase auf die Tafel und damit die Oberflächlichkeit des Bildes stösst.

Bildbetrachtung und Weltbetrachtung geraten dabei in ein komplexes
Verhältnis und provozieren beim Betrachter so etwas wie ein Stand-
ortbewusstsein, das jenem «Nosce te ipsum» vergleichbar ist.

1 Mein Aufsatz «Das Kreuz mit der Distanz. Passion

und Landschaft in Pieter Bruegels <Wiener Kreuz-
tragung»> (Christoph Geissmar-Brandi u.a. (Hg.):
Gesichter der Haut, Frankfurt am Main 2002, S. 189-

211) beschäftigt sich ebenfalls mit Aspekten dieses

Gemälde.

<Gesichtlichkeit> bedeutet hier nicht nur gezicht,

was im Niederländischen auch für <Ansicht>

verwendet wird. Mit dem Begriff soll vielmehr
Deleuze und Guattari gefolgt werden, denen ein
Gesicht zunächst nichts weiter als eine Oberfläche

ist, in die Bedeutung hineingesehen werden muss.

Womit umgekehrt jede Oberfläche zum Gesicht

werden kann. Vgl. Gilles Deleuze; Felix Guattari:

Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, Berlin
1997, S. 229-263.

2 Vgl. zu diesem Begriff: Walter S. Gibson: Mirror of

the Earth. The Wörldscape in 16th Century Flemish Painting,

Princeton 1989.
3 Die Kombination von An- und Aufsichten, die

sich sowohl in den flämischen <Weltlandschaften>

als auch in den Karten der Zeit finden, sind als der

<kartographische Blick> in die Literatur eingegangen.

Vgl. Svetlana Alpers: The Art of Describing. Dutch

Art in the Seventeenth Century, Chicago 1983; Christine
Buci-Glucksmann: Der kartographische Blick in der

Kunst, Berlin 1997.



47

Von einem erhöhten Standpunkt, der durch eine nahsichtige Zone
im Vordergrund räumlich abgesetzt wird, überblicken wir einen weiten

Landschaftsraum, in dem sich das Drama der Kreuztragung wie auf
einer Bühne entfaltet. Der Weg, den Christus zu gehen hat, krümmt
sich leicht ansteigend von der links im blauen Dunst des

Hintergrundes verschwindenden Stadt Jerusalem um einen steil aufragenden

Felsen herum zur Hinrichtungsstätte am Golgotha rechts im
Bildhintergrund. Unzählige Menschen - berittene Soldaten, Bauern,
Schaulustige aus allen Ständen und Altersgruppen - sind unterwegs.
Einige wenige gehen zur Stadt, die meisten aber ziehen in Richtung
des Hügels, um sich dort der bereits erwartungsvoll versammelten
Menge anzuschliessen. In diesem unübersichtlichen Gewimmel droht
Christus fast zu verschwinden, obgleich er das Bildzentrum besetzt;
erst ein zweiter Blick entdeckt ihn, wie er auf halbem Weg eben unter
dem Kreuz zusammengebrochen ist. Doch mit Ausnahme der Schergen,
die damit beschäftigt sind, ihn weiterzutreiben, schenkt ihm kaum
jemand Beachtung. So steht keine Veronika bereit, um ihm Schweiss

und Blut vom Gesicht zu wischen, und Simon von Kyrene weigert sich

schlichtweg, beim Tragen des Kreuzes zu helfen. Der darüber entstehende

Tumult erregt bei den Umstehenden jedenfalls wesentlich mehr
Interesse als Christi Sturz unterm Kreuz.

Bruegels Kreuztragung wird auf diese Weise zum Tableau menschlicher

Gleichgültigkeit und blinder Schaulust, dem der Künstler durch
die Einfügung zeitgenössischer Elemente Aktualität verleiht. Die
Schergen tragen die rote Uniform der spanisch-katholischen
Besatzungsmacht der Niederlande, die schaulustige Menge erinnert an
zeitgenössische Genre-Darstellungen, die Beichtväter auf dem Wagen der
verurteilten Schächer und der Rosenkranz am Gürtel der Frau Simons
machen deutlich, dass die Zeit institutionalisierten Glaubens längst
angebrochen ist. Nicht um die Rekonstruktion eines historischen
Ereignisses geht es, sondern um eine Aktualisierung der Geschichte in
Bruegels Gegenwart, in der inquisitorische Verfolgung und Verurteilung

Andersgläubiger alltäglich waren.4

4 Daniela Hammer-Tugendhat: «Zur Dialektik
von Kunst und Gesellschaft», in: Kunsthistoriker,

Mitteilungen des österreichischen Kunsthistorikerverbandes

4, 5/1985, S. 49-54.



48

So bemerkenswert diese Aktualisierung an sich auch sein mag, sie

ist keineswegs neu, wie vieles des bisher Beschriebenen seine ikono-
grafischen Vorbilder hat.5 Die Inszenierung des Themas in einer über
das Partikulare des konkreten Ortes hinausgehenden Landschaft ist
geradezu Merkmal einer flämischen Tradition, die ihren Ausgang bei Jan

van Eycks heute nur mehr in Kopien erhaltenen Fassungen des Themas
nimmt.6 Mit Herri met de Bles, Pieter Aertsen oder dem Braunschweiger

Monogrammisten seien nur einige Vertreter dieser Tradition
genannt. Die mit der Weite der Landschaft gewonnene Weglänge bis nach
Golgatha bedeutete diesen Malern vor allem ein Mehr an Erzählraum

- und somit auch an Erzählzeit -, der mit kleinen, heilsgeschichtlich
meist irrelevanten Episoden aus dem zeitgenössischen Alltag gefüllt
werden konnte.7 Auf diese Weise wird aber nicht nur die Heilsgeschichte

profaniert, sondern der Kreuzweg gerät zu einem metaphorischen

Weg, der den Mikrokosmos der eigenen Gesellschaft erschliesst.
Je nach Weite des wiedergegebenen Blickwinkels wird der Betrachter
entweder zum unmittelbaren Zeugen des Geschehens am Wegrand -
und somit zumindest virtuell in die Handlung involviert -, oder er
überblickt als distanzierterer Beobachter die einzelnen Stationen des

Kreuzweges. Bruegel markiert letztere Position in Gestalt eines Wan-
dersmannes, der sich im Vordergrund, ausserhalb der Handlungsebene,
niedergelassen hat.

Doch den Betrachtern der Wiener Kreuztragung wird das Schauspiel

aus weit grösserer Distanz dargeboten, wodurch noch etwas
anderes in den Blick gerät: In vorderster Bildschicht befindet sich,
der allgemeinen Dynamik enthoben, eine Beweinungsgruppe. In ihre
Trauer eingeschlossen scheinen diese Personen - obgleich vom
Geschehen abgewandt - als einzige die Bedeutung des im Hintergrund
dargestellten Vorganges zu begreifen. Das Herauslösen einer Figuren-
gruppe aus einer szenischen Darstellung ist an sich nichts Ungewöhnliches,

obgleich es im Kontext der Kreuztragung meist Christus selbst

S Robert Grenaille: «La Montée au Calvaire de

Bruegel l'Ancien», in: Jaarboek van het Koninklijk
Mueseum voor Schone Künsten Antwerpen, Antwerpen
1979, S. 143-196; Reindert L. Falkenburg: «Pieter

Bruegels Kruisdraging: een proeve van close-

reading», in: Oud Holland, 107,1/1993, S. 17-33.

6 Vgl. etwa die im Budapester Szepmüveszeti
Museum erhaltene Fassung des Themas aus dem
frühen 16. Jahrhundert.

7 Wolfgang Kemp: Die Räume der Maler. Zur Bilderzählung

seit Giotto, München 1996.



49

ist, der, isoliert, direkt an das Mitleid der Betrachter appelliert. Hier
hingegen verdichtet sich das Mitleid, die compassio zur Ikone und bildet
einen emotionalen Kontrapunkt zur Gleichgültigkeit der Menschen
im Hintergrund. Möglich, dass dadurch auf jenes Weinen um die Welt
verwiesen ist, das Christus den Frauen kurz vor seinem Tod nahegelegt
hatte: «Weint nicht über mich, weint über euch und eure Kinder!» (Lk
23,28) Mit der ungewöhnlich prominenten Inszenierung derer, die
sonst klein und unbedeutend irgendwo am Wegrand lagern, wäre auch
dem Betrachter der Kreuztragung diese Haltung nahegelegt.

Unberücksichtigt bliebe jedoch, dass Bruegel diese Gruppe nicht
nur räumlich und emotional vom Rest des Bildes isoliert, sondern sie

auch in einem anderen Stil malt, der bereits zu seiner Zeit antiquiert
gewirkt haben muss. Wir kennen derartige Beweinungsgruppen aus
Andachtsbildern altniederländischer Meister, etwa Rogier van der
Weydens, bei denen sie im Kontext von Kreuzigung oder Kreuzabnahme

zu einer Einfühlung und Versenkung ins Bild auffordern. Der
geschundenen Leib Christi steht bei diesen Bildern im Zentrum,
anhand seiner Wunden konnte sich der Betrachter die Passionsgeschichte
vergegenwärtigen, die passive Zeugenschaft in eine innere Aktivität
umwandeln und so an der eigenen Erlösung arbeiten. Obgleich Bruegel

die Beweinungsgruppe in die Gesamtkomposition einbindet, wird
sie über die stilistische Unterscheidung als eigener Bildtyp deutlich
und macht so den Verlust ihres devotionalen Fluchtpunkts, des corpus

christi, spürbar. Dies umso mehr, als er die Trauernden wie unterm
Kreuz versammelt - doch an dessen Stelle ragt nun ein Folterrad in den
Himmel, und die Gebeine Adams sind durch einen Tierschädel ersetzt.
Handelt es sich hier um eine ikonoklastische Geste, zwei Jahre bevor in
den Niederlanden die Kirchen gestürmt und ihrer Devotionalien
beraubt werden,8 oder um die kalkulierte Inszenierung einer Fehlstelle?

Zunächst ist festzuhalten, dass auf diese Weise eine Spannung
zwischen den Bildebenen und damit zwischen den beiden Modellen, das

8 Mit der Reformation einher gegangen war eine

massive Kritik an religiösen Bildern und dabei

insbesondere an Andachtsbildern, die als Agenten
des katholischen Machtapparats angesehen

wurden. Konsequenterweise konzentrierte sich

die Aggression der Ikonoklasten meist auf das

devotionale Zentrum der Bildwerke. Vgl. David

Freedberg: «Art and Iconoclasm, 1525-1580.
The Case of the Northern Netherlands», in: Jan

Pieter Filedt Kok (Hg.), Kunst voor de beeldenstorm,

Rijksmuseum Amsterdam, 1986, S. 69-84.



50

Passionsgeschehen zu vergegenwärtigen, inszeniert wird: Während das

Andachtsbild den Blick traditionellerweise auf den Leib Christi als sein
devotionales Zentrum fixiert und den Betrachter so zu einer meditativen

Versenkung und Einfühlung einlädt, hält das Historienbild den
Blick in ständiger Bewegung und lässt ihn quasi lesend die Bildfläche
durchwandern, um im Gang durch die Erzählung den Sinn <einzusam-
meln>. Bruegels Komposition arbeitet einer Zentrierung entgegen; sein
Christus steht zwar im Zentrum der Bildfläche, doch bildet er weder
für den internen noch für den externen Betrachter den Fokus. Dies

liegt nicht zuletzt auch an Bruegels Farbauftrag, seiner macchia:9 Die
relativ gleichmässig über die gesamte Bildfläche gestreuten Farbflecke

(hier bilden vor allem die roten Wämse der Schergen den stärksten

Akzent) erzeugen einen All-over-Effekt, ein die Bildfläche
homogenisierendes Streumuster. Der Betrachter braucht eine gewisse Zeit,
sich in die Komposition einzusehen und Christus im Gewimmel der
Menschen zu finden. Angesichts der Komposition stellt sich die Frage,

warum man Christus überhaupt erst sucht. Hier liegt meines Erachtens

die Bedeutung der Andachtsbildgruppe im Vordergrund: Sie ist es,

die den Betrachter das Ereignis im Hintergrund als heilsgeschichtlich
relevant erkennen lässt und so einen bestimmten Modus der Betrachtung

einfordert, einen Modus, der dem Bild sein Zentrum erst verleiht.
Indem Bruegel seiner Historie eine Andachtsbildgruppe vorblendet,
weckt er beim Betrachter ein Begehren, das im Sichtbaren der
Bilderzählung keine Erfüllung findet. Der Blick sucht nach dem corpus christi

und wird auf die Erzählung im Hintergrund verwiesen. Dort findet er
den unterm Kreuz nieder brechenden Christus zwar im geometrischen
Zentrum des Bildes, sein Blick wird jedoch gleich vom Sog der Details
in den tiefen Landschaftsraum gezogen, um dann am erzählerischen
Fluchtpunkt - dem leeren Kreis um Golgotha - wiederum auf das

Andachtsbild im Vordergrund verwiesen zu werden. Die Überlagerung
der beiden Bildtypen provoziert eine <Aporie des Sehens>, einen Blick,
der nie ankommt und deshalb auch nie in den Genuss, oder besser die
Gnade, einer Präsenz gelangt. Im Gegenteil: Der Betrachter macht bei

9 Hans Sedlmayr: «Die <Macchia> Bruegels»,
in: Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen in Wien,

8/1934, S. 137-159.



51

seiner Suche die Erfahrung, gewissermassen selbst zu erblinden, denn
die narrative Dichte und detaillierte Ausführung lassen ihn die
synthetisierende Sicht auf das Ganze immer wieder verlieren.

Bruegel redet somit einer distanten Sicht das Wort, nicht nur
gegenüber dem Bild, sondern auch gegenüber der eigenen Gegenwart,
die er dem zeitgenössischen Betrachter vor der Folie einer Kreuz-
tragung präsentiert. Erst aus der Distanz lässt sich so etwas wie die
Bedeutung und Gesetzmässigkeit von Geschichte erschliessen. Die
Kreuztragung ist somit ein Historienbild im umfassenden Sinn; es gibt
nicht nur irgendeine Geschichte wieder, sondern entwickelt anhand
seiner Erzählung eine grundsätzliche Reflexion über das Wesen und
Wirken von Geschichte. Das Rad wird dabei zum alles überragenden
Strukturprinzip erhoben: Im Kreisen um den zentralen Felsen wird
die Kreuztragung zur blossen Episode in der sich periodisch
wiederholenden Geschichte, eine Perpetuierung, deren Emblem sich in den
über das Bild verteilten Folterrädern ebenso findet wie in dem
perfekten Rund, das die schaulustige Menge um den Ort der Hinrichtung
gebildet hat. Über die formale Analogie und die unmittelbare Nähe

zum Folterrad wird die sich hier materialisierende Schaulust selbst

zum Marterinstrument, wodurch auch die Schaulust des Bildbetrachters

problematisiert wird. Doch dieser sieht aus seiner Position eben
mehr als die Protagonisten im Bild; mit dem Andachtsbild im Vordergrund

kommt auch das Bild als vermittelnde Instanz der Geschichte
in den Blick, wodurch das eigene Sehen reflektiert und von der im
Bild dargestellten blinden Schaulust abgesetzt werden kann. Neben
einer allgemeinen Reflexion über Geschichte erteilt Bruegel somit
auch eine Lektion über die Wahrnehmung von Welt und Geschichte:
Es sind immer schon vermittelte und verstellte Blicke; vermittelt und
verstellt durch Bilder, die die Wahrnehmung strukturieren und uns
für das Bedeutungsvolle jenseits der Bilder mitunter auch blenden.
Christus, so scheint er sagen zu wollen, ist so sehr in seine bildliche
Repräsentation verdrängt, dass man ihn nicht mehr im <Nächsten>, im
leidenden Mitmenschen erkennt. Konsequent verzichtet Bruegel auf
ein narratives Detail, das im Laufe des 15. Jahrhunderts einen mehr
oder weniger festen Platz im Rahmen der Kreuztragungsikonografie



52

gefunden hatte: die Geschichte der Veronika.10 Die Darstellungen zeigen

sie entweder in jenem Moment, in dem sie Christus das Tuch
reicht, oder aber kurz danach: Christus> Gesicht hat sich auf dem Tuch

abgedrückt, er selbst zieht weiter, seinem Tod entgegen. Das Tuch mit
den Schweiss- und Blutspuren Christi bleibt den Menschen, einerseits
als Memorial der Passionsgeschichte und so als Beweis der Inkarnation
Gottes, andererseits als Versprechen und Antizipation der eschatologi-
schen Anschaulichkeit Gottes. Die in die Kreuztragung inserierte vera

icon bildet somit eine Art Trostbild, das Hoffnung spendet, zugleich
jedoch Konversion bewirken soll, die auf eine Wiederherstellung des

ursprünglichen, prälapsalen Zustandes zielt: Bevor Adam sündigte,
schaute er Gott von Angesicht zu Angesicht, er war imago dei, göttliches
Ebenbild, im Sinn einer Ähnlichkeit. Erst als er versuchte, Gott nicht
nur ähnlich, sondern gleich zu werden, verlor er seine Ähnlichkeit
mit Gott und wurde zum nunmehr entstellten Ebenbild, in dessen

Erinnerung das verlorenen Bild jedoch «per modum vestigium», «nach
Art einer Spur», wie Thomas von Aquin dies ausdrückte, weiterlebte,
so dass ihm und seinen Nachkommen die Möglichkeit einer Umkehr
gegeben war.11 Im Kontext der Kreuztragung fordert die vera icon also
dazu auf den Spuren Christi zu folgen. Es gibt in der Kreuztragung
allerdings eine Figur, die als Anspielung auf die Veronika gedeutet
wurde: Rechts im Vordergrund wendet sich eine Frau vom Geschehen
ab und presst ihre Schürze vors Gesicht. Zunächst ist mit dieser Geste

sicherlich Trauer und damit ein Verstehen um die Bedeutung der
Geschichte gemeint, wodurch die Frau für den Betrachter zum Teil der
erwähnten Beweinungsgruppe wird und die zwei Bildebenen gleichsam

als Scharnier verbindet. Liest man sie jedoch als Veronika - was
nicht nur ihre Geste nahelegt, sondern auch das Gesicht auf dem Tuch
unmittelbar daneben, wo das Kopftuch einer Rückenfigur zum Träger
einer Profilansicht wird —, ist darin eine Weigerung ausgedrückt, die
man nach dem bisher gesagten auch als die des Künstlers verstehen
kann: die Weigerung, eine vera icon zu produzieren.12

10 Gerhard Wolf: «Vera Icon. Das Paradox des wahren

Bildes», in: Christoph Geissmar-Brandi; Eleonora

Louis (Hg.): Glaube,Hoffnung,Liebe,Tod, Klagenfurt
1995, S. 430-433; Ders.: «Kreuzweg, Katzenweg,

Affenweg, oder: Glaube, Hoffnung, Liebe», ebd.,
S. 438-443.

11 Vgl. dazu: Georges Didi-Huberman: FraAngelico.

Unähnlichkeit und Figuration, München 1995,
S. 52-54.

12 Jürgen Müller: Das Paradox als Bildform. Studien zur

Ikonologie Pieter Bruegeis d.Ä., München 1999, S. 140.



Mit dem im Tuch verborgenen Antlitz scheint mir aber darüber
hinaus ein Kunstgriff angewandt, der schon von dem antiken Maler
Timanthes überliefert ist. In seinem Gemälde der Opferung Iphigenies

verhüllt er ebenfalls ein Gesicht, nämlich das des am tiefsten Erschütterten,

des Vaters Agamemnon.13 So, wie sich der grösste Schmerz
allein darüber erschliesst, dass er verborgen wird und vom Betrachter
imaginativ ergänzt werden muss, so hat vielleicht auch Bruegel das

Tuch als Zeichen eingesetzt, um uns einen Metaphorisierungsprozess
vor Augen zu führen, eine Aufforderung, das im Tuch verborgene Antlitz

- die schmerzverzerrte Physiognomie eines entstellten Ebenbildes

- anderswo zu suchen.14

Bei aller Welt- und Weitsicht fällt auf, wie viel aandacht im Sinn von
Aufmerksamkeit der Künstler den Details schenkt. Dies zeigt sich nicht
nur an den Figuren, die mit fortschreitender Tiefe des Bildraumes zwar
an Grösse, nicht jedoch an Schärfe verlieren, sondern insbesondere

an der Landschaft, genauer gesagt, an der Gestaltung ihrer Oberfläche.
Durch die starke Aufsicht erscheint sie - quasi im Übergang von der
Horizontalen zur Vertikalen — wie aufgespannt. Die hohe Horizontlinie

verhindert, dass wir unseren Blick einfach über sie hinweg gleiten
lassen. Sie stellt sich uns mit einer gewissen Frontalität entgegen und
lädt so dazu ein, den Blick in den morastigen Boden zu versenken.
Dabei fällt auf, wie bearbeitet und gestaltet dieser ist: Zertreten von
Pferdehufen und Fussstapfen, zerfurcht von kreuz und quer verlaufenden

Wagenspuren verhält sich dieser Landschaftsgrund alles andere als

neutral gegenüber der sich auf ihm abspielenden Geschichte, sondern
wird gewissermassen zu ihrem Reaktionsfeld. Hier erst scheint sich das

zu finden, was Bruegel auf der Ebene der istoria so markant ausgelassen
hat und wonach unser Blick bislang vergeblich gesucht hat: ein Körper,

13 Ralf Konersmann: Der Schleier des Timanthes.

Perspektiven der historischen Semantik, Frankfurt am
Main 1984.

14 Dass Bruegel die von Plinius d. Ä. überlieferte
Anekdote gekannt hat, ist anzunehmen; jedenfalls
schmückt der ihr unmittelbar folgende Satz «In
omnibus eius operibus intelligitur plus semper

quam pingitur» («In seinen Werken gibt es mehr

zu erkennen, als dargestellt ist.») sein von

Abraham Ortelius entworfenens Epitaph. Vgl.
Justus Müller-Hofstede: «Zur Interpretation von
Bruegels Landschaft», in: Otto von Simson; Matthias

Winner (Hg.): Pieter Bruegel und seine Welt, Ein

Colloquium veranstaltet vom Kunsthistorischen
Institut der FU Berlin und dem Kupferstichkabinett

der Staatlichen Museen Preussischer

Kulturbesitz, Berlin 1979, S. 75.



Ebstorfer Weltkarte (Faksimile des im Zweiten Weltkrieg zerstörten Originals),
um 1235, Ziegenpergament bedruckt und bemalt.



55

in den sich die Spuren der Passion eingeschrieben haben. Doch anstelle
des geschundenen Leibes Christi wird uns der Erdkörper zur Andacht
dargeboten oder, etwas vorsichtiger formuliert, die Topographie
Jerusalems, Ort der Passion, aber auch Ort der Weltschöpfung und der
Wiederkunft Christi am Jüngsten Tag, Nabel und Zentrum der christlichen

Welt, das - den geografischen und zeitlichen Übertragungen des

Künstlers folgend - allerorts sein kann.

Mag sein, dass Bruegel mit diesem Blick auf die Welt in einer
Tradition mittelalterlicher Kartografie steht, der es weniger darum ging,
ein genaues Abbild der Erde zu entwerfen, als vielmehr darum, die
Erde als Symbol der Schöpfung Gottes zu vermitteln. Ein bekanntes

Beispiel dafür ist die Ebsdorfer Weltkarte aus dem 13. Jahrhundert, die
den Leib Christi aufs innigste mit dem Erdkörper verbindet.15 Christus
erscheint darauf nicht nur als Herr und Erlöser der Welt, Christus ist
die Welt, sie bildet seinen Körper. Gott hat sich gemäss dieser Karte
gleichsam doppelt inkarniert, in Gestalt seines Sohnes und eben in
Gestalt der Welt. Auf kosmologischer Ebene entsprechen die beiden
Schöpfungen einander - der Makrokosmos Welt und der Mikrokosmos
Mensch korrespondieren in unzähligen Analogien.

Der diesem mittelalterlichen Weltbild zugrunde liegende Blick auf
die Welt blieb bis weit in die Neuzeit massgebend, auch wenn sich das

Aussehen der Karten im Lauf der Zeit stark änderte. Man bemühte sich

nun um ein geografisch exakteres Abbild der Erde, wofür den neuzeitlichen

Kartografen bessere Methoden zur Vermessung und Darstellung
zur Verfügung standen; auch hatte das Wissen über die Welt durch
Seefahrt und Handel erheblich zugenommen. Die Verschiedenheit der
Karten änderte jedoch nichts an dem Wunsch, die Welt zu transzen-
dieren; stand in den mittelalterlichen mappae mundi meist Jerusalem
im Zentrum und strukturierte den Blick auf die Welt, so wurden die
Betrachter neuzeitlicher Karten nun gleichsam vom Rand der Welt
her — aus den Rahmen, Kartuschen und Motti — darüber belehrt, unter
welchem Aspekt die Welt betrachtet sein sollte. Hier wurde entweder
Weltverachtung gepredigt oder Bewunderung für die Vollkommenheit
der Schöpfung gefordert.

15 David Woodward: «Medieval Mappaemundi»,
in: J. B. Harley; David Woodward (Hg.) : The History

of Cartography, Bd. I, Chicago 1987, S. 286-370;

Hartmut Kugler: Ein Weltbild vor Columbus. Die Ebstorfer

Weltkarte, Interdisziplinäres Colloquium 1988,

Weinheim 1991.



56

Bruegels Heimatstadt Antwerpen war im 16. Jahrhundert nicht
nur ein wichtiges Zentrum der Geografie, Bruegel war selbst mit
Abraham Ortelius (1527-1598), einem der wichtigsten Geografen
seiner Zeit und späteren Hofkosmografen Philipp II., befreundet.16
Gemeinsam hatte die beiden um das Jahr 1552 Italien bereist, weniger

aus Interesse an der Kunst, sondern zum Studium und der
unmittelbaren Erfahrung der landschap, wie sowohl die Geografen als auch
die Landschaftsmaler ihren Gegenstand bezeichneten. Um die Natur
wirklich umfassend zu verstehen, mussten nicht nur die Bücher der
antiken Autoren, sondern auch die Bücher der Natur studiert werden;

letzteres bedeutete laut Paracelsus, die Natur buchstäblich zu
erfahren oder mit Füssen zu treten, ihre Oberfläche nach Zeichen
abzusuchen und diese zu deuten.17

Im abstrakten Repräsentationssystem der Karte findet sich kaum
eine Spur dieser empirischen Wanderschaft. Beim Lesen der Karte
jedoch wiederholt sich auf einer symbolischen Ebene jene intime
Begegnung mit dem Detail: Nicht den Zeichen der Erdoberfläche,
sondern jenen der Karte wie Linie, Schrift und Piktogramm. Es

ist die Verbindung von teleskopischer Fernsicht und detaillierter
Nahsicht, in der die Affinität zwischen Kartografie und flämischer
Landschaftsmalerei am deutlichsten wird und die wir auch bei der
Betrachtung von Bruegels Kreuztragung erfahren haben. Durch die
auffällige Gestaltung des Bodens wird ihre Landschaft zu einer
interpretationsbedürftigen Oberfläche, zu einem Medium, in das sich
Zeichen einschreiben. Man kann dieses erratische Liniengeflecht
auch als eine Karte sehen; eine Karte nicht im Sinne der neuzeitlichen

Geografie, die sich die Erde als Objekt unterwirft,18 sondern im
Sinne einer Weltanschauung, die am Subjektstatus der Erde festhält.
Das Liniengeflecht wäre dann ein Ideogramm dessen, was als

Nebenprodukt der Geschichte wie aus der Tiefe des Unterbewussten
aufsteigt und ein Symptom bildet - das Symptom einer überwunden
geglaubte, archaischen Kommunikation mit der Erde.

16 Vgl. Müller-Hofstede, Fussnote 14.

17 Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit derWelt,

Frankfurt am Main 1996, S. 69.

18 Vgl. zur Kartografie als Machtinstrument:
André Corboz: «Das Territorium als Palimpsest»,
in: Ders.: Die Kunst, Stadt und Land zum Sprechen zu

bringen, Basel 2001, S. 143-165.



57

Aus dieser Perspektive ist zu fragen, welche Bedeutung dem Sturz
Christi unterm Kreuz beizumessen ist, ein aus dramaturgischer Sicht
für das Bild zwar flüchtiger, aus geometrischer Sicht jedoch zentraler
Augenblick. Angesichts der vielen Stürze, die Bruegel im Lauf der Zeit
gemalt hat - Ikarussturz, Paulussturz, Engelssturz, Blindensturz -
verliert dieser Moment etwas von seiner Flüchtigkeit und Kontingenz. Es

scheint, als würde in diesem kurzen Augenblick der Berührung Christi
mit dem Boden eine Assimilation der beiden Körper stattfinden, eine
Art Energieaustausch, in dem die Spuren der Passion auf den Erdkörper
übertragen werden.

Die Bibel selbst gibt nur wenige Hinweise auf die Landschaft: «Im
Augenblick des Todes verdunkelte sich der Himmel» (Lk 23, 44), «die
Erde bebte, und die Felsen spalteten sich» (Mt 27, 51). Die kosmolo-
gische Tragweite des Ereignisses ist im sympathetischen Verhalten der
Natur umschrieben. Der von Bruegel dargestellte Zeitpunkt ist jedoch
ein anderer, und auch der Landschaft selbst fehlt jeder Hinweis auf die
schlagartige Veränderung ihrer Gestalt durch eine kosmische Katastrophe.

Zwar kann man den sich verdunkelnden Himmel über Golgotha
als Ankündigung einer solchen lesen, auf Bruegels Himmel scheint sich

jedoch eher ein Gewitter zusammenbrauen, ein Regenguss, der die
ephemeren Zeichen, die Karren- und Fussspuren im Morast, verwischen
wird. Doch die kontinuierliche Produktion ephemerer Zeichen sorgt
dafür, dass dauerhaft neue entstehen: Der in der Bildmitte aufragende
Felsen lässt ahnen, dass erst die stete Wiederholung der Passionsgeschichte

den Weg so tief in die Erdoberfläche gekerbt und die Landschaft
dieserart geprägt hat. Verdichtet scheint mir dieser Gedanke in dem sich
tief in den Morast grabenden und so den Erdkörper verletzenden
Wagenrad, von dessen Speichen der Schlamm gleich dem Blut derer tropft,
die auf die vielen Räder im Bildhintergrund geflochten wurden. Die
zeitgenössische Hinrichtungsmethode des Räderns war kaum weniger
blutig als die des Kreuzigens. Den Verurteilten wurden die Glieder
gequetscht und gebrochen, indem sie mit einem schweren Rad überrollt
oder mit diesem erschlagen wurden.

Bruegel charakterisiert Landschaft hier nicht als etwas Bestehendes,
sondern als etwas Gewordenes, gewissermassen als Produkt von
Geschichte, so dass man ihren gegenwärtigen Zustand selbst als Phase in
einem sich entfaltenden Historienspiel sehen möchte. Er sei hier nur



58

kurz daran erinnert, dass man zu diesem Zeitpunkt unter Erdgeschichte
noch keinen Jahrmillionen dauernden Prozess verstand, sondern lediglich

jene Veränderung der Erdoberfläche, die sich in den vermeintlich
wenigen Jahrtausenden seit der Schöpfung vollzogen hatten.19 Die Kos-

mografen der Zeit sahen in der Landschaft die geborstenen Überreste
einer einst intakten Oberfläche, ruiniert durch die Sintflut und damit
in letzter Konsequenz des Sündenfalls, was ihnen überdies erklärte,
warum sich fossile Überreste von Meerestieren im Binnenland und auf
Berggipfeln finden liessen. Das Frontispiz von Thomas Burnets Sacred

Theory of the Earth illustriert diese Vorstellung, und wir sehen die Erde in
uns vertrauter Gestalt in der vierten, also mittleren Phase eines von der
Schöpfung bis zum Weltuntergang insgesamt sieben Phasen umfassenden,

zyklischen Modells.
Kaum zufällig ist daher die Gestalt des in der Mitte aufragenden

Felsens der Kreuztragung: Durchzogen von Gängen erinnert er an einen
jener Handsteine, die sich während des 16. Jahrhunderts bei den Besitzern

von Kunst- und Wunderkammern, neben anderen Zeugnissen der
Erdgeschichte, besonderer Beliebtheit erfreuten.20 Zunächst blieben diese

in Bergwerken gefundenen Erzstufen von besonderer Vollkommenheit
unverziert; später wurden sie auch mit Bergbauszenen und religiösen
Motiven wie der Kreuzigung und der Auferstehung versehen. Auf diese

Weise wurde mit den Handsteinen das Verhältnis des Menschen und seines

Tuns gegenüber der Natur - der Kunst- und Wunderkammer Gottes

- beschrieben. Gelungener Bergbau galt den Kosmografen der Renaissance

«als Symbol und Betätigungsfeld der Erlösung der Materie und des

Menschen zugleich», als eine Suche und ein «Vordringen zu dem alle
Werke schaffenden, geheimnisvollen Kern natürlicher Produktivkraft»,
und musste daher mit äusserster Behutsamkeit durchgeführt werden.21

Diesem <geheimnisvollen Kern> werden die Menschen in der Kreuztragung

wohl nie nahe kommen; in ihrem Kreisen um den zentralen Felsen

setzen sie den durch den Sündenfall eingeleiteten und durch die Sintflut

19 Francis C. Haber: The Age of the World: Moses to Darwin,

Baltimore 1959; Martin J. S. Rudwick: The Meaning

of Fossils. Episodes in the History of Paleontology, Chicago
1976.

20 Ich danke Joseph L. Koerner für diesen Hinweis.
Vgl. zu den Handsteinen: Rudolf Distelberger:
«Gold und Silber, Edelsteine und Elfenbein»,

in: Ferdinand Seiht (Hg.) : Renaissance in Böhmen,

München 1985, S. 255-287.
21 Horst Bredekamp: Antikensehnsucht und Maschinen¬

glauben. Die Geschichte der Kunstkammer und die Zukunft

der Kunstgeschichte, Berlin 1993, S. 17.

Vgl. zum Bergbau: Ders.: «Die Erde als Lebewesen»,

in: Kritische Berichte 9, 1981, S. 5-37.



Böhmischer Handstein (anonym), verschiedene Mineralien, Figuren und Häuser,
Silber vergoldet, um 1560.
Frontispiz (Holzschnitt), Thomas Burnet: The Sacred Theory of the Earth,
London 1648.
Geographia und Chorographia (Holzschnitt), Petrus Apianus: Cosmographia,
Paris 1551.

y__C H 0 G'X^U-9 H1 SjrlD.
ffig^MHoroordphidautem(Vemero dicente(qii* &TopooYdphladi-
Vfi^p^citurpartiahd quadam locdfiorfiim &,dbfilut'e confident,
tz^zkabfijueeorum ttdfiinuicem,& ad ynwcrfitm tellurts ambitum

compardtione.Omniafiquidem acferè minima in eis contenta tradit &
profitaitur.Velutporttts^iUas,populosyimlorum quoque decurfits,&

quacunque ahd ilhsfinitima,>r sat xdificid}domus>turres:>maenia.,&»c.

Finis yerb eiufiiem tneffigiendapartilius loci fimilttudine confitmma-
bitur'.yelutifipiclor atiquis aurem tantum dutoculum defignaret de-

pingerttque.

f!CH O C ai U, E.1VS S t M 1 LIT V D O.



60

beschleunigten Verfall der Welt fort. Ihre Fussstapfen und Karrenspuren
haben in steter Wiederholung der Erde eine tiefe Furche eingeschnitten
und sie dieserart entstellt. Augustinus schuf eine räumliche Entsprechung

für die mit dem Sündenfall verlorene Ebenbildlichkeit mit Gott
im Begriff der regio dissimilitudinis, dem Land, in dem Gott nicht gesehen
werden kann, wobei der Begriff von Piaton eingeführt und zur Bezeichnung

einer Unähnlichkeit mit sich selbst verwendet worden war.22 In
der Landschaft der Kreuztragung findet damit die fehlende vera icon als

verlorenes, weil unmögliches ideales Abbild ihr Komplement in der
sich selbst unähnlich gewordenen Gestalt der Erde. Sie ist als regio

dissimilitudinis zum Schauplatz degeneriert, auf dem die blind gewordenen
Menschen Gott nicht sehen, weil sie ihn im Nächsten nicht erkennen.

Angesichts der Welt und der ihr aufgeprägten Spuren kann der
Betrachter also zu einer Erkenntnis seiner Sündhaftigkeit gelangen, ohne
dass ihm deshalb Erlösung gewiss wäre. Sein verlorenes, Gott ähnliches
Selbst hingegen bleibt ihm verborgen wie das reine Antlitz Gottes. Diese

Figur ist es, die sich in Bruegels Landschaft ebenso findet wie in der Figur
des Narren, die ich als Titelvignette an den Anfang gestellt habe. Seine

willkürliche Schizophrenie im permanenten Tausch der weltlichen Masken

lässt ihn zu einer Art unähnlichem Ebenbild werden. In der Cosmo-

graphia des Petrus Apianus von 1551, einer Adaption der ptolemäischen
Geographia, werden zur Illustration des Vergleichs von Geographie und
Porträtkunst eine Weltkarte und eine Profilansicht Christi nebeneinander

gestellt (S. 59). Die Abbildung zeigt die Dualität und Unvereinbarkeit der
erläuterten Darstellungsmodi. Zwar handelt es sich bei diesem Bildnis
nicht um eine vera icon im strengen, wohl aber im übertragenen Sinn, denn
es ist jenes Bildnis, das den sogenannten Lentulus-Brief illustrierte - der
Brief, in dem ein vermeintlicher Zeitgenosse das wahre Aussehen Christi
beschrieb. Die beiden Bilder stehen nebeneinander, doch ihr Darstellungs-
modus weist auf eine Unvereinbarkeit hin: Kreisrund sind sie dem Avers

und Revers von Münzen und Medaillen numismatischer Kataloge gleich.
Die in Erz geprägten Münzen lassen uns stets nur eines erkennen: die
sündhafte Welt oder den idealen Gott.

22 Margot Schmidt: «Regio Dissimilitudinis. Ein in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, 15,

Grundbegriff mittelhochdeutscher Prosa im 1/1968, S. 63-108.
Lichte seiner lateinischen Bedeutungsgeschichte»,


	Die Passion der Landschaft in Bruegels Wiener Kreuztragung

