Zeitschrift: Pamphlet
Herausgeber: Professur fur Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zirich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschaft

Artikel: Die Passion der Landschaft in Bruegels Wiener Kreuztragung
Autor: Kahane, Catharina

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-984647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-984647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anonym, Fool’s Cap Map of the World, ca. 1580-1590,
kolorierter Kupferstich.



DIE PASSION DER LANDSCHAFT
IN BRUEGELS WIENER KREUZTRAGUNG

Catharina Kahane

Ein kurioses Weltbild aus dem ausgehenden 16. Jahrhundert zi-
tiert in seiner Uberschrift das Motto des delphischen Apollonheilig-
tums: «Nosce te ipsum» — «Erkenne dich selbst»! Doch angesichts
dieser Welt, die uns schelmisch aus einer Narrenkappe anblickt, gerat
die Aufforderung zum dunklen Orakelspruch. Wird hier dem huma-
nistischen Streben nach Selbst- und Welterkenntnis ein schalkhaf-
tes Erkenntnismodell gegeniibergestellt? Kann der im <Gesicht> des
Narren Orientierung suchende Betrachter je anderswo ankommen
als immer nur bei seiner eigenen Torheit? Oder soll die fréhliche
Schizophrenie des ungestraft seine Masken wechselnden Narren
eine Metapher fiir die in ihrer Vielfalt ohnehin nie durchschaubare
Welt darstellen? Wie dem auch sei, das hybride Geschopf illustriert
die Verschrinkung geografischer und humanistischer Interessen der
Zeit. Kenntnis der Welt und Selbsterkenntnis scheinen darin nicht
nur unmittelbar verbunden, die Maskerade demonstriert vor allem
den Wunsch, der Welt ein Gesicht zu geben; ein Gesicht, das nicht nur
Fernes im Nahen und Fremdes im Vertrauten erscheinen lasst, son-
dern das als Gegeniiber zur Reflexion des eigenen Ortes, des eigenen
Standpunktes einladt.

Der Narrenspiegel steht meinen Ausfiihrungen emblematisch vo-
ran, da gleichfalls in den physiognomischen Ziigen einer Landschaft,
jener der Wiener Kreuztragung Pieter Bruegels d. A. von 1564 gelesen
werden soll. Thre auffillige Gestaltung — die detailliert wiedergege-
benen Spuren und Schrunden in der Erdoberfliche, der bizarr aufra-
gende Felsen, um den die Handlung kreist — lasst sie zu mehr werden
als einer inerten Oberfliche, die von dem bunten und gewaltsamen
Treiben auf sich unbeeindruckt bleibt. Die Spuren menschlichen
Handelns sind vielmehr tief'in sie eingeschrieben und lassen sie zum
Medium der Passionserzahlung werden. Indem ich die Landschaft in
den Stand eines anderen paradigmatischen Mediums der Passionsge-
schichte setze, namlich in den Stand einer vera icon, die in Bruegels
Kreuztragung bezeichnenderweise fehlt, ist mein Verfahren — wie
dasjenige des unbekannten Schopfers des nidrrischen Allerweltsge-
sichts — ein im weitesten Sinne prosopopodietisches. Doch statt in
der Landschaft ein Gesicht zu suchen, geht es mir um eine <Gesicht-
lichkeit> der Landschaft und damit darum, ihr in der Anschauung



Pieter Bruegel d. A., Kreuztragung Christi, 1564,
Ol auf Eichenholz, 124 x 170 cm.






46

das Gesicht erst zu verleihen; ein Gesicht, das allerdings nicht nach
Massgabe einer Ahnlichkeit, sondern nach der einer Unihnlichkeit
gebildet ist.’

Es gilt daher, im Folgenden zwei Erzahlungen Gehor zu verschaffen,
die einander komplementieren: einer, die die Figuren als Akteure von
Geschichte erzihlen, und einer der Landschaft, die die Geschichte
aufnimmt und transformiert. Diese Herangehensweise ist insofern an-
gebracht, als «<Welt> in Bruegels Bildern meist unter diesem doppelten
Aspekt erscheint: als Blick auf das weltliche Treiben der Menschen und
als Blick auf die «<Weltlandschaft>.” Dabei ist Bruegels skeptische Dis-
tanz in der traditionellen Fernsicht, dem <kartografischen Blick> der
flimischen Landschaftsmalerei, gut aufgehoben.? Weil der imaginierte
Standpunkt dabei ausserhalb der Welt liegt, gewinnt die Erdoberfliche
selbst eine neue Bedeutung: Sie ist nicht bloss Hintergrund der Er-
zahlung, sondern wird zum darstellenden, zum reagierenden Subjekt.

Als Betrachter von Bruegels Bildern sind wir zunachst angehalten,
diese Sicht zu iibernehmen, was in der richtigen Distanz zum Bild sein
Korrelat findet. Doch wer Bruegels Malerei aus eigener Anschauung
kennt, wird die Erfahrung gemacht haben, wie schwer sich angesichts
der Detailliertheit und Detailfiille seiner Bilder Abstand halten lasst.
Unversehens hat man den festen Grund der vorgegebenen Weltan-
schauung verlassen und wird férmlich ins Bild gezogen, bis man mit
der Nase auf die Tafel und damit die Oberflichlichkeit des Bildes stosst.
Bildbetrachtung und Weltbetrachtung geraten dabei in ein komplexes
Verhaltnis und provozieren beim Betrachter so etwas wie ein Stand-
ortbewusstsein, das jenem «Nosce te ipsum» vergleichbar ist.

1 Mein Aufsatz «Das Kreuz mit der Distanz. Passion Tausend Plateaus. Kapitalismus und Schizophrenie, Berlin

und Landschaft in Pieter Bruegels <Wiener Kreuz-
tragung>» (Christoph Geissmar-Brandi u.a. (Hg.):
Gesichter der Haut, Frankfurt am Main 2002, S. 189-
211) beschiftigt sich ebenfalls mit Aspekten dieses
Gemalde.

«Gesichtlichkeit> bedeutet hier nicht nur gezicht,
was im Niederlindischen auch fiir <Ansicht>
verwendet wird. Mit dem Begriff'soll vielmehr
Deleuze und Guattari gefolgt werden, denen ein
Gesicht zunichst nichts weiter als eine Oberfliche
ist, in die Bedeutung hineingesehen werden muss.
Womit umgekehrt jede Oberfliche zum Gesicht
werden kann.Vgl. Gilles Deleuze; Felix Guattari:

1997,8S.229-263.

Vgl. zu diesem Begriff: Walter S. Gibson: Mirror of
the Earth. The Worldscape in 16th Century Flemish Painting,
Princeton 1989.

Die Kombination von An- und Aufsichten, die
sich sowohl in den flimischen <Weltlandschaften»
als auch in den Karten der Zeit finden, sind als der
<kartographische Blick> in die Literatur eingegan-
gen. Vgl. Svetlana Alpers: The Art of Describing. Dutch
Art in the Seventeenth Century, Chicago 1983; Christine
Buci-Glucksmann: Der kartographische Blick in der
Kunst, Berlin 1997.



47

Von einem erhohten Standpunkt, der durch eine nahsichtige Zone
im Vordergrund raumlich abgesetzt wird, tiberblicken wir einen wei-
ten Landschaftsraum, in dem sich das Drama der Kreuztragung wie auf
einer Bithne entfaltet. Der Weg, den Christus zu gehen hat, kriimmt
sich leicht ansteigend von der links im blauen Dunst des Hinter-
grundes verschwindenden Stadt Jerusalem um einen steil aufragen-
den Felsen herum zur Hinrichtungsstitte am Golgotha rechts im
Bildhintergrund. Unzahlige Menschen — berittene Soldaten, Bauern,
Schaulustige aus allen Stinden und Altersgruppen — sind unterwegs.
Einige wenige gehen zur Stadt, die meisten aber ziehen in Richtung
des Hiigels, um sich dort der bereits erwartungsvoll versammelten
Menge anzuschliessen. In diesem uniibersichtlichen Gewimmel droht
Christus fast zu verschwinden, obgleich er das Bildzentrum besetzt;
erst ein zweiter Blick entdeckt ihn, wie er auf halbem Weg eben unter
dem Kreuz zusammengebrochen ist. Doch mit Ausnahme der Schergen,
die damit beschaiftigt sind, ihn weiterzutreiben, schenkt ihm kaum
jemand Beachtung. So steht keine Veronika bereit, um ihm Schweiss
und Blut vom Gesicht zu wischen, und Simon von Kyrene weigert sich
schlichtweg, beim Tragen des Kreuzes zu helfen. Der dariiber entste-
hende Tumult erregt bei den Umstehenden jedenfalls wesentlich mehr
Interesse als Christi Sturz unterm Kreuz.

Bruegels Kreuztragung wird auf diese Weise zum Tableau menschli-
cher Gleichgiiltigkeit und blinder Schaulust, dem der Kiinstler durch
die Einfiigung zeitgenossischer Elemente Aktualitit verleiht. Die
Schergen tragen die rote Uniform der spanisch-katholischen Besat-
zungsmacht der Niederlande, die schaulustige Menge erinnert an zeit-
gendssische Genre-Darstellungen, die Beichtviter auf dem Wagen der
verurteilten Schiacher und der Rosenkranz am Gtirtel der Frau Simons
machen deutlich, dass die Zeit institutionalisierten Glaubens langst
angebrochen ist. Nicht um die Rekonstruktion eines historischen
Ereignisses geht es, sondern um eine Aktualisierung der Geschichte in
Bruegels Gegenwart, in der inquisitorische Verfolgung und Verurtei-
lung Andersgliaubiger alltiglich waren.*

4 Daniela Hammer-Tugendhat: «Zur Dialektik
von Kunst und Gesellschaft», in: Kunsthistoriker,
Mitteilungen des sterreichischen Kunsthistorik-
erverbandes 4, 5/1985, S. 49-54.



48

So bemerkenswert diese Aktualisierung an sich auch sein mag, sie
ist keineswegs neu, wie vieles des bisher Beschriebenen seine ikono-
grafischen Vorbilder hat.” Die Inszenierung des Themas in einer tber
das Partikulare des konkreten Ortes hinausgehenden Landschaft ist ge-
radezu Merkmal einer flimischen Tradition, die ihren Ausgang bei Jan
van Eycks heute nur mehr in Kopien erhaltenen Fassungen des Themas
nimmt.® Mit Herri met de Bles, Pieter Aertsen oder dem Braunschwei-
ger Monogrammisten seien nur einige Vertreter dieser Tradition ge-
nannt. Die mit der Weite der Landschaft gewonnene Weglinge bis nach
Golgatha bedeutete diesen Malern vor allem ein Mehr an Erzahlraum
— und somit auch an Erziahlzeit —, der mit kleinen, heilsgeschichtlich
meist irrelevanten Episoden aus dem zeitgendssischen Alltag gefiillt
werden konnte.” Auf diese Weise wird aber nicht nur die Heilsge-
schichte profaniert, sondern der Kreuzweg gerdt zu einem metaphori-
schen Weg, der den Mikrokosmos der eigenen Gesellschaft erschliesst.
Je nach Weite des wiedergegebenen Blickwinkels wird der Betrachter
entweder zum unmittelbaren Zeugen des Geschehens am Wegrand —
und somit zumindest virtuell in die Handlung involviert —, oder er
iberblickt als distanzierterer Beobachter die einzelnen Stationen des
Kreuzweges. Bruegel markiert letztere Position in Gestalt eines Wan-
dersmannes, der sich im Vordergrund, ausserhalb der Handlungsebene,
niedergelassen hat.

Doch den Betrachtern der Wiener Kreuztragung wird das Schau-
spiel aus weit grosserer Distanz dargeboten, wodurch noch etwas
anderes in den Blick gerdt: In vorderster Bildschicht befindet sich,
der allgemeinen Dynamik enthoben, eine Beweinungsgruppe. In ihre
Trauer eingeschlossen scheinen diese Personen — obgleich vom Ge-
schehen abgewandt — als einzige die Bedeutung des im Hintergrund
dargestellten Vorganges zu begreifen. Das Herauslosen einer Figuren-
gruppe aus einer szenischen Darstellung ist an sich nichts Ungewo6hn -
liches, obgleich es im Kontext der Kreuztragung meist Christus selbst

5 Robert Grenaille: «La Montée au Calvaire de 6 Vgl etwa die im Budapester Szépmiivészeti
Bruegel I’Ancien», in: Jaarboek van het Koninklijk Museum erhaltene Fassung des Themas aus dem
Mueseum voor Schone Kunsten Antwerpen, Antwerpen frithen 16. Jahrhundert.

1979, S. 143-196; Reindert L. Falkenburg: «Pieter 7 Wolfgang Kemp: Die Rdume der Maler. Zur Bilderzdhlung
Bruegels Kruisdraging: een proeve van close- seit Giotto, Miinchen 1996.

reading», in: Oud Holland, 107,1/1993, S.17-33.



49

ist, der, isoliert, direkt an das Mitleid der Betrachter appelliert. Hier
hingegen verdichtet sich das Mitleid, die compassio zur Ikone und bildet
einen emotionalen Kontrapunkt zur Gleichgiiltigkeit der Menschen
im Hintergrund. Méglich, dass dadurch auf jenes Weinen um die Welt
verwiesen ist, das Christus den Frauen kurz vor seinem Tod nahegelegt
hatte: «Weint nicht tiber mich, weint iiber euch und eure Kinder!» (Lk
23,28) Mit der ungewohnlich prominenten Inszenierung derer, die
sonst klein und unbedeutend irgendwo am Wegrand lagern, ware auch
dem Betrachter der Kreuztragung diese Haltung nahegelegt.
Unberticksichtigt bliebe jedoch, dass Bruegel diese Gruppe nicht
nur raumlich und emotional vom Rest des Bildes isoliert, sondern sie
auch in einem anderen Stil malt, der bereits zu seiner Zeit antiquiert
gewirkt haben muss. Wir kennen derartige Beweinungsgruppen aus
Andachtsbildern altniederlindischer Meister, etwa Rogier van der
Weydens, bei denen sie im Kontext von Kreuzigung oder Kreuzab-
nahme zu einer Einfiihlung und Versenkung ins Bild auffordern. Der
geschundenen Leib Christi steht bei diesen Bildern im Zentrum, an-
hand seiner Wunden konnte sich der Betrachter die Passionsgeschichte
vergegenwartigen, die passive Zeugenschaft in eine innere Aktivitit
umwandeln und so an der eigenen Erlosung arbeiten. Obgleich Brue-
gel die Beweinungsgruppe in die Gesamtkomposition einbindet, wird
sie liber die stilistische Unterscheidung als eigener Bildtyp deutlich
und macht so den Verlust ihres devotionalen Fluchtpunkts, des corpus
christi, sptirbar. Dies umso mehr, als er die Trauernden wie unterm
Kreuz versammelt — doch an dessen Stelle ragt nun ein Folterrad in den
Himmel, und die Gebeine Adams sind durch einen Tierschadel ersetzt.
Handelt es sich hier um eine ikonoklastische Geste, zwei Jahre bevor in
den Niederlanden die Kirchen gestiirmt und ihrer Devotionalien be-
raubt werden,® oder um die kalkulierte Inszenierung einer Fehlstelle?
Zunichst ist festzuhalten, dass auf diese Weise eine Spannung zwi-
schen den Bildebenen und damit zwischen den beiden Modellen, das

8 Mit der Reformation einher gegangen war eine devotionale Zentrum der Bildwerke. Vgl. David
massive Kritik an religiosen Bildern und dabei Freedberg: «Art and Iconoclasm, 1525-1580.
insbesondere an Andachtsbildern, die als Agenten The Case of the Northern Netherlands», in: Jan
des katholischen Machtapparats angesehen Pieter Filedt Kok (Hg.), Kunst voor de becldenstorm,
wurden. Konsequenterweise konzentrierte sich Rijksmuseum Amsterdam, 1986, S. 69-84.

die Aggression der Ikonoklasten meist auf das



50

Passionsgeschehen zu vergegenwartigen, inszeniert wird: Wahrend das
Andachtsbild den Blick traditionellerweise auf den Leib Christi als sein
devotionales Zentrum fixiert und den Betrachter so zu einer medita-
tiven Versenkung und Einfiihlung einlddt, hdlt das Historienbild den
Blick in stindiger Bewegung und lasst ihn quasi lesend die Bildfliche
durchwandern, um im Gang durch die Erzahlung den Sinn <einzusam-
meln>. Bruegels Komposition arbeitet einer Zentrierung entgegen; sein
Christus steht zwar im Zentrum der Bildfliche, doch bildet er weder
fir den internen noch fiir den externen Betrachter den Fokus. Dies
liegt nicht zuletzt auch an Bruegels Farbauftrag, seiner macchia:® Die
relativ gleichmaissig iiber die gesamte Bildfliche gestreuten Farbflecke
(hier bilden vor allem die roten Wamse der Schergen den stirksten
Akzent) erzeugen einen All-over-Effekt, ein die Bildfliche homoge-
nisierendes Streumuster. Der Betrachter braucht eine gewisse Zeit,
sich in die Komposition einzusehen und Christus im Gewimmel der
Menschen zu finden. Angesichts der Komposition stellt sich die Frage,
warum man Christus tiberhaupt erst sucht. Hier liegt meines Erach-
tens die Bedeutung der Andachtsbildgruppe im Vordergrund: Sie ist es,
die den Betrachter das Ereignis im Hintergrund als heilsgeschichtlich
relevant erkennen lasst und so einen bestimmten Modus der Betrach-
tung einfordert, einen Modus, der dem Bild sein Zentrum erst verleiht.
Indem Bruegel seiner Historie eine Andachtsbildgruppe vorblendet,
weckt er beim Betrachter ein Begehren, das im Sichtbaren der Bilder-
zahlung keine Erfiillung findet. Der Blick sucht nach dem corpus christi
und wird auf die Erzihlung im Hintergrund verwiesen. Dort findet er
den unterm Kreuz nieder brechenden Christus zwar im geometrischen
Zentrum des Bildes, sein Blick wird jedoch gleich vom Sog der Details
in den tiefen Landschaftsraum gezogen, um dann am erzdhlerischen
Fluchtpunkt — dem leeren Kreis um Golgotha — wiederum auf das
Andachtsbild im Vordergrund verwiesen zu werden. Die Uberlagerung
der beiden Bildtypen provoziert eine <Aporie des Sehens>, einen Blick,
der nie ankommt und deshalb auch nie in den Genuss, oder besser die
Gnade, einer Prasenz gelangt. Im Gegenteil: Der Betrachter macht bei

9 Hans Sedlmayr: «Die Macchia> Bruegels»,
in: Jahrbuch der kunsthistorischen Sammlungen in Wien,
8/1934,8.137-159.



51

seiner Suche die Erfahrung, gewissermassen selbst zu erblinden, denn
die narrative Dichte und detaillierte Ausfithrung lassen ihn die synthe-
tisierende Sicht auf das Ganze immer wieder verlieren.

Bruegel redet somit einer distanten Sicht das Wort, nicht nur ge-
geniiber dem Bild, sondern auch gegentiiber der eigenen Gegenwart,
die er dem zeitgendssischen Betrachter vor der Folie einer Kreuz-
tragung prasentiert. Erst aus der Distanz lasst sich so etwas wie die
Bedeutung und Gesetzmassigkeit von Geschichte erschliessen. Die
Kreuztragung ist somit ein Historienbild im umfassenden Sinn; es gibt
nicht nur irgendeine Geschichte wieder, sondern entwickelt anhand
seiner Erzahlung eine grundsitzliche Reflexion tiiber das Wesen und
Wirken von Geschichte. Das Rad wird dabei zum alles iiberragenden
Strukturprinzip erhoben: Im Kreisen um den zentralen Felsen wird
die Kreuztragung zur blossen Episode in der sich periodisch wieder-
holenden Geschichte, eine Perpetuierung, deren Emblem sich in den
iber das Bild verteilten Folterrddern ebenso findet wie in dem per-
fekten Rund, das die schaulustige Menge um den Ort der Hinrichtung
gebildet hat. Uber die formale Analogie und die unmittelbare Nihe
zum Folterrad wird die sich hier materialisierende Schaulust selbst
zum Marterinstrument, wodurch auch die Schaulust des Bildbetrach-
ters problematisiert wird. Doch dieser sieht aus seiner Position eben
mehr als die Protagonisten im Bild; mit dem Andachtsbild im Vorder-
grund kommt auch das Bild als vermittelnde Instanz der Geschichte
in den Blick, wodurch das eigene Sehen reflektiert und von der im
Bild dargestellten blinden Schaulust abgesetzt werden kann. Neben
einer allgemeinen Reflexion tiber Geschichte erteilt Bruegel somit
auch eine Lektion iiber die Wahrnehmung von Welt und Geschichte:
Es sind immer schon vermittelte und verstellte Blicke; vermittelt und
verstellt durch Bilder, die die Wahrnehmung strukturieren und uns
fiir das Bedeutungsvolle jenseits der Bilder mitunter auch blenden.
Christus, so scheint er sagen zu wollen, ist so sehr in seine bildliche
Reprasentation verdrangt, dass man ihn nicht mehr im <Nachsten>, im
leidenden Mitmenschen erkennt. Konsequent verzichtet Bruegel auf
ein narratives Detail, das im Laufe des 15. Jahrhunderts einen mehr
oder weniger festen Platz im Rahmen der Kreuztragungsikonografie



52

gefunden hatte: die Geschichte der Veronika.'® Die Darstellungen zei-
gen sie entweder in jenem Moment, in dem sie Christus das Tuch
reicht, oder aber kurz danach: Christus> Gesicht hat sich auf dem Tuch
abgedriickt, er selbst zieht weiter, seinem Tod entgegen. Das Tuch mit
den Schweiss- und Blutspuren Christi bleibt den Menschen, einerseits
als Memorial der Passionsgeschichte und so als Beweis der Inkarnation
Gottes, andererseits als Versprechen und Antizipation der eschatologi-
schen Anschaulichkeit Gottes. Die in die Kreuztragung inserierte vera
icon bildet somit eine Art Trostbild, das Hoffnung spendet, zugleich
jedoch Konversion bewirken soll, die auf eine Wiederherstellung des
urspriinglichen, prilapsalen Zustandes zielt: Bevor Adam siindigte,
schaute er Gott von Angesicht zu Angesicht, er war imago dei, gottliches
Ebenbild, im Sinn einer Ahnlichkeit. Erst als er versuchte, Gott nicht
nur ahnlich, sondern gleich zu werden, verlor er seine Ahnlichkeit
mit Gott und wurde zum nunmehr entstellten Ebenbild, in dessen Er-
innerung das verlorenen Bild jedoch «per modum vestigium», «nach
Art einer Spur», wie Thomas von Aquin dies ausdriickte, weiterlebte,
so dass ihm und seinen Nachkommen die Moglichkeit einer Umkehr
gegeben war.'' Im Kontext der Kreuztragung fordert die vera icon also
dazu auf den Spuren Christi zu folgen. Es gibt in der Kreuztragung
allerdings eine Figur, die als Anspielung auf die Veronika gedeutet
wurde: Rechts im Vordergrund wendet sich eine Frau vom Geschehen
ab und presst ihre Schiirze vors Gesicht. Zunachst ist mit dieser Geste
sicherlich Trauer und damit ein Verstehen um die Bedeutung der Ge-
schichte gemeint, wodurch die Frau fiir den Betrachter zum Teil der
erwahnten Beweinungsgruppe wird und die zwei Bildebenen gleich-
sam als Scharnier verbindet. Liest man sie jedoch als Veronika — was
nicht nur ihre Geste nahelegt, sondern auch das Gesicht auf dem Tuch
unmittelbar daneben, wo das Kopftuch einer Riickenfigur zum Trager
einer Profilansicht wird —, ist darin eine Weigerung ausgedriickt, die
man nach dem bisher gesagten auch als die des Kiinstlers verstehen
kann: die Weigerung, eine vera icon zu produzieren.'”

10 Gerhard Wolf: «Vera Icon. Das Paradox des wahren 11 Vgl. dazu: Georges Didi-Huberman: Fra Angelico.

Bildes», in: Christoph Geissmar-Brandi; Eleonora Undhnlichkeit und Figuration, Miinchen 1995,

Louis (Hg.): Glaube, Hoffnung, Liebe, Tod, Klagenfurt S.52-54.

1995, S. 430-433; Ders.: «Kreuzweg, Katzenweg, 12 Jiirgen Miller: Das Paradox als Bildform. Studien zur
Affenweg, oder: Glaube, Hoffnung, Liebe», ebd., Tkonologie Pieter Bruegels d.A., Miinchen 1999, S. 140.

S.438-443.



Mit dem im Tuch verborgenen Antlitz scheint mir aber dartiber
hinaus ein Kunstgriff angewandt, der schon von dem antiken Maler
Timanthes tiberliefert ist. In seinem Gemalde der Opferung Iphigenies
verhiillt er ebenfalls ein Gesicht, nimlich das des am tiefsten Erschiit-
terten, des Vaters Agamemnon.” So, wie sich der grosste Schmerz
allein dartiber erschliesst, dass er verborgen wird und vom Betrachter
imaginativ erganzt werden muss, so hat vielleicht auch Bruegel das
Tuch als Zeichen eingesetzt, um uns einen Metaphorisierungsprozess
vor Augen zu fiihren, eine Aufforderung, das im Tuch verborgene Ant-
litz — die schmerzverzerrte Physiognomie eines entstellten Ebenbildes
— anderswo zu suchen.'

Bei aller Welt- und Weitsicht fillt auf, wie viel aandacht im Sinn von
Aufmerksamkeit der Kiinstler den Details schenkt. Dies zeigt sich nicht
nur an den Figuren, die mit fortschreitender Tiefe des Bildraumes zwar
an Grosse, nicht jedoch an Schirfe verlieren, sondern insbesondere
an der Landschaft, genauer gesagt, an der Gestaltung ihrer Oberfliche.
Durch die starke Aufsicht erscheint sie — quasi im Ubergang von der
Horizontalen zur Vertikalen — wie aufgespannt. Die hohe Horizontli-
nie verhindert, dass wir unseren Blick einfach tiber sie hinweg gleiten
lassen. Sie stellt sich uns mit einer gewissen Frontalitiat entgegen und
ladt so dazu ein, den Blick in den morastigen Boden zu versenken.
Dabei fillt auf, wie bearbeitet und gestaltet dieser ist: Zertreten von
Pferdehufen und Fussstapfen, zerfurcht von kreuz und quer verlaufen-
den Wagenspuren verhilt sich dieser Landschaftsgrund alles andere als
neutral gegeniiber der sich auf ihm abspielenden Geschichte, sondern
wird gewissermassen zu ihrem Reaktionsfeld. Hier erst scheint sich das
zu finden, was Bruegel auf der Ebene der istoria so markant ausgelassen
hat und wonach unser Blick bislang vergeblich gesucht hat: ein Korper,

13 Ralf Konersmann: Der Schleier des Timanthes. Abraham Ortelius entworfenens Epitaph. Vgl.
Perspektiven der historischen Semantik, Frankfurt am
Main 1984.

14 Dass Bruegel die von Plinius d. A. iiberlieferte

Justus Miiller-Hofstede: «Zur Interpretation von
Bruegels Landschaft», in: Otto von Simson; Mat-
thias Winner (Hg,): Pieter Bruegel und seine Welt, Ein

Anekdote gekannt hat, ist anzunehmen; jedenfalls
schmiickt der ihr unmittelbar folgende Satz «In
omnibus eius operibus intelligitur plus semper
quam pingitur» («In seinen Werken gibt es mehr
zu erkennen, als dargestellt ist.») sein von

Colloquium veranstaltet vom Kunsthistorischen
Institut der FU Berlin und dem Kupferstichka-
binett der Staatlichen Museen Preussischer
Kulturbesitz, Berlin 1979, S. 75.



Ebstorfer Weltkarte (Faksimile des im Zweiten Weltkrieg zerstdrten Originals),
um 1235, Ziegenpergament bedruckt und bemalt.



55

in den sich die Spuren der Passion eingeschrieben haben. Doch anstelle
des geschundenen Leibes Christi wird uns der Erdkoérper zur Andacht
dargeboten oder, etwas vorsichtiger formuliert, die Topographie Je-
rusalems, Ort der Passion, aber auch Ort der Weltschépfung und der
Wiederkunft Christi am Jiingsten Tag, Nabel und Zentrum der christli-
chen Welt, das — den geografischen und zeitlichen Ubertragungen des
Kiinstlers folgend — allerorts sein kann.

Mag sein, dass Bruegel mit diesem Blick auf die Welt in einer Tra-
dition mittelalterlicher Kartografie steht, der es weniger darum ging,
ein genaues Abbild der Erde zu entwerfen, als vielmehr darum, die
Erde als Symbol der Schépfung Gottes zu vermitteln. Ein bekanntes
Beispiel dafiir ist die Ebsdorfer Weltkarte aus dem 13. Jahrhundert, die
den Leib Christi aufs innigste mit dem Erdkorper verbindet.' Christus
erscheint darauf nicht nur als Herr und Erléser der Welt, Christus ist
die Welt, sie bildet seinen Korper. Gott hat sich gemass dieser Karte
gleichsam doppelt inkarniert, in Gestalt seines Sohnes und eben in
Gestalt der Welt. Auf kosmologischer Ebene entsprechen die beiden
Schopfungen einander — der Makrokosmos Welt und der Mikrokosmos
Mensch korrespondieren in unzahligen Analogien.

Der diesem mittelalterlichen Weltbild zugrunde liegende Blick auf
die Welt blieb bis weit in die Neuzeit massgebend, auch wenn sich das
Aussehen der Karten im Lauf der Zeit stark dnderte. Man bemiihte sich
nun um ein geografisch exakteres Abbild der Erde, wofiir den neuzeit-
lichen Kartografen bessere Methoden zur Vermessung und Darstellung
zur Verfiigung standen; auch hatte das Wissen tiber die Welt durch
Seefahrt und Handel erheblich zugenommen. Die Verschiedenheit der
Karten anderte jedoch nichts an dem Wunsch, die Welt zu transzen-
dieren; stand in den mittelalterlichen mappae mundi meist Jerusalem
im Zentrum und strukturierte den Blick auf die Welt, so wurden die
Betrachter neuzeitlicher Karten nun gleichsam vom Rand der Welt
her — aus den Rahmen, Kartuschen und Motti — daruber belehrt, unter
welchem Aspekt die Welt betrachtet sein sollte. Hier wurde entweder
Weltverachtung gepredigt oder Bewunderung fiir die Vollkommenheit
der Schopfung gefordert.

15 David Woodward: «Medieval Mappaemundi», Hartmut Kugler: Ein Welthild vor Columbus. Die Ebstorfer
in: J. B. Harley; David Woodward (Hg.): The History Weltkarte, Interdisziplinires Colloquium 1988,
of Cartography, Bd. I, Chicago 1987, S. 286-370; Weinheim 1991.



56

Bruegels Heimatstadt Antwerpen war im 16. Jahrhundert nicht
nur ein wichtiges Zentrum der Geografie, Bruegel war selbst mit
Abraham Ortelius (1527-1598), einem der wichtigsten Geografen
seiner Zeit und spiteren Hofkosmografen Philipp II., befreundet.'
Gemeinsam hatte die beiden um das Jahr 1552 Italien bereist, weni-
ger aus Interesse an der Kunst, sondern zum Studium und der unmit-
telbaren Erfahrung der landschap, wie sowohl die Geografen als auch
die Landschaftsmaler ihren Gegenstand bezeichneten. Um die Natur
wirklich umfassend zu verstehen, mussten nicht nur die Bucher der
antiken Autoren, sondern auch die Bucher der Natur studiert wer-
den; letzteres bedeutete laut Paracelsus, die Natur buchstablich zu
erfahren oder mit Fiissen zu treten, ihre Oberfliche nach Zeichen
abzusuchen und diese zu deuten.'’

Im abstrakten Reprisentationssystem der Karte findet sich kaum
eine Spur dieser empirischen Wanderschaft. Beim Lesen der Karte
jedoch wiederholt sich auf einer symbolischen Ebene jene intime
Begegnung mit dem Detail: Nicht den Zeichen der Erdoberfliche,
sondern jenen der Karte wie Linie, Schrift und Piktogramm. Es
ist die Verbindung von teleskopischer Fernsicht und detaillierter
Nahsicht, in der die Affinitit zwischen Kartografie und flimischer
Landschaftsmalerei am deutlichsten wird und die wir auch bei der
Betrachtung von Bruegels Kreuztragung erfahren haben. Durch die
auffillige Gestaltung des Bodens wird ihre Landschaft zu einer in-
terpretationsbediirftigen Oberfliche, zu einem Medium, in das sich
Zeichen einschreiben. Man kann dieses erratische Liniengeflecht
auch als eine Karte sehen; eine Karte nicht im Sinne der neuzeitli-
chen Geografie, die sich die Erde als Objekt unterwirft,'® sondern im
Sinne einer Weltanschauung, die am Subjektstatus der Erde festhalt.
Das Liniengeflecht wire dann ein Ideogramm dessen, was als Ne-
benprodukt der Geschichte wie aus der Tiefe des Unterbewussten
aufsteigt und ein Symptom bildet — das Symptom einer iiberwunden
geglaubte, archaischen Kommunikation mit der Erde.

16 Vgl. Miller-Hofstede, Fussnote 14. 18 Vgl. zur Kartografie als Machtinstrument:
17 Hans Blumenberg: Die Lesbarkeit der Welt, André Corboz: «Das Territorium als Palimpsest»,
Frankfurt am Main 1996, S. 69. in: Ders.: Die Kunst, Stadt und Land zum Sprechen zu

bringen, Basel 2001, S. 143-165.



57

Aus dieser Perspektive ist zu fragen, welche Bedeutung dem Sturz
Christi unterm Kreuz beizumessen ist, ein aus dramaturgischer Sicht
fir das Bild zwar fliichtiger, aus geometrischer Sicht jedoch zentraler
Augenblick. Angesichts der vielen Stiirze, die Bruegel im Lauf der Zeit
gemalt hat — Ikarussturz, Paulussturz, Engelssturz, Blindensturz — ver-
liert dieser Moment etwas von seiner Fliichtigkeit und Kontingenz. Es
scheint, als wiirde in diesem kurzen Augenblick der Bertthrung Christi
mit dem Boden eine Assimilation der beiden Korper stattfinden, eine
Art Energieaustausch, in dem die Spuren der Passion auf den Erdkérper
ibertragen werden.

Die Bibel selbst gibt nur wenige Hinweise auf die Landschaft: «Im
Augenblick des Todes verdunkelte sich der Himmel» (Lk 23, 44), «die
Erde bebte, und die Felsen spalteten sich» (Mt 27, 51). Die kosmolo-
gische Tragweite des Ereignisses ist im sympathetischen Verhalten der
Natur umschrieben. Der von Bruegel dargestellte Zeitpunkt ist jedoch
ein anderer, und auch der Landschaft selbst fehlt jeder Hinweis auf die
schlagartige Veranderung ihrer Gestalt durch eine kosmische Katastro-
phe. Zwar kann man den sich verdunkelnden Himmel tiber Golgotha
als Ankiindigung einer solchen lesen, auf Bruegels Himmel scheint sich
jedoch eher ein Gewitter zusammenbrauen, ein Regenguss, der die eph-
emeren Zeichen, die Karren- und Fussspuren im Morast, verwischen
wird. Doch die kontinuierliche Produktion ephemerer Zeichen sorgt
dafiir, dass dauerhaft neue entstehen: Der in der Bildmitte aufragende
Felsen lasst ahnen, dass erst die stete Wiederholung der Passionsge-
schichte den Weg so tief in die Erdoberfliche gekerbt und die Landschaft
dieserart gepragt hat.Verdichtet scheint mir dieser Gedanke in dem sich
tief in den Morast grabenden und so den Erdkoérper verletzenden Wa-
genrad, von dessen Speichen der Schlamm gleich dem Blut derer tropft,
die auf die vielen Rider im Bildhintergrund geflochten wurden. Die
zeitgenossische Hinrichtungsmethode des Riderns war kaum weniger
blutig als die des Kreuzigens. Den Verurteilten wurden die Glieder ge-
quetscht und gebrochen, indem sie mit einem schweren Rad tiberrollt
oder mit diesem erschlagen wurden.

Bruegel charakterisiert Landschaft hier nicht als etwas Bestehendes,
sondern als etwas Gewordenes, gewissermassen als Produkt von Ge-
schichte, so dass man ihren gegenwartigen Zustand selbst als Phase in
einem sich entfaltenden Historienspiel sehen méchte. Er sei hier nur



58

kurz daran erinnert, dass man zu diesem Zeitpunkt unter Erdgeschichte
noch keinen Jahrmillionen dauernden Prozess verstand, sondern ledig-
lich jene Veranderung der Erdoberfliche, die sich in den vermeintlich
wenigen Jahrtausenden seit der Schépfung vollzogen hatten.'” Die Kos-
mografen der Zeit sahen in der Landschaft die geborstenen Uberreste
einer einst intakten Oberflache, ruiniert durch die Sintflut und damit
in letzter Konsequenz des Siindenfalls, was ihnen tiberdies erklirte,
warum sich fossile Uberreste von Meerestieren im Binnenland und auf
Berggipfeln finden liessen. Das Frontispiz von Thomas Burnets Sacred
Theory of the Earth illustriert diese Vorstellung, und wir sehen die Erde in
uns vertrauter Gestalt in der vierten, also mittleren Phase eines von der
Schopfung bis zum Weltuntergang insgesamt sieben Phasen umfassen-
den, zyklischen Modells.

Kaum zufillig ist daher die Gestalt des in der Mitte aufragenden Fel-
sens der Kreuztragung: Durchzogen von Gangen erinnert er an einen je-
ner Handsteine, die sich wahrend des 16. Jahrhunderts bei den Besitzern
von Kunst- und Wunderkammern, neben anderen Zeugnissen der Erd-
geschichte, besonderer Beliebtheit erfreuten.”® Zunichst blieben diese
in Bergwerken gefundenen Erzstufen von besonderer Vollkommenheit
unverziert; spater wurden sie auch mit Bergbauszenen und religiosen
Motiven wie der Kreuzigung und der Auferstehung versehen. Auf diese
Weise wurde mit den Handsteinen das Verhaltnis des Menschen und sei-
nes Tuns gegeniiber der Natur — der Kunst- und Wunderkammer Gottes
— beschrieben. Gelungener Bergbau galt den Kosmografen der Renais-
sance «als Symbol und Betitigungsfeld der Erlésung der Materie und des
Menschen zugleich», als eine Suche und ein «Vordringen zu dem alle
Werke schaffenden, geheimnisvollen Kern natiirlicher Produktivkraft»,
und musste daher mit dusserster Behutsamkeit durchgefiithrt werden.*'
Diesem <geheimnisvollen Kern> werden die Menschen in der Kreuztra-
gung wohl nie nahe kommen; in ihrem Kreisen um den zentralen Felsen
setzen sie den durch den Stindenfall eingeleiteten und durch die Sintflut

19 Francis C. Haber: The Age of the World: Moses to Darwin, in: Ferdinand Seibt (Hg.): Renaissance in Bohmen,
Baltimore 1959; Martin J. S. Rudwick: The Meaning Miinchen 1985, S. 255-287.
of Fossils. Episodes in the History of Paleontology, Chicago 21 Horst Bredekamp: Antikensehnsucht und Maschinen-
1976. glauben. Die Geschichte der Kunstkammer und die Zukunft
20 Ich danke Joseph L. Koerner fiir diesen Hinweis. der Kunstgeschichte, Berlin 1993, S. 17.
Vgl. zu den Handsteinen: Rudolf Distelberger: Vgl. zum Bergbau: Ders.: «Die Erde als Lebewesen»,

«Gold und Silber, Edelsteine und Elfenbein», in: Kritische Berichte 9, 1981, S. 5-37.



J Sacre d _Theory
gj‘ the

i
.:.:.'|'|'|'|‘|:1:‘:‘:'r;:|:|:::|:|:l:|:||||||"l|1‘ I
'"""}"»"'"'.'.'}II||||[|||I‘” il
u|‘|l||||m|

A
‘ '1,"“\).‘\'“’

Ui T

:-!|
i

L

CEOCRAPHI A EIvsS SIMILITVDo.

14 7 e
ﬂcﬂo&oc’&u?zfnn 21D

H afag;‘apbia autem(Vernero dicente(qu ¢ Topographia di-
itur,partialia quadam loca feorfam (o abfolute confiderat,
bfgue corum ad fernuicem,¢or ad Vrinerfum telluvis ambitum
comparatione.Omniafiquidem ac feré minima in eis contentatradst ¢on
profequituy.Velut portus, Vills,populos.riunlorsm quoque decurfus,con
guacunque aliaillis finitima, Ve st adificia,domus turves,menia,gone.
Finis Verd eiufdem in effigienda partilius locs fimiliendine confumma-
betursveluti fi piclor alsquss aurem tantim aut oculum defignaret de-
pingerceque,
$/CHOROCRAPHI A EIvS SIMILITV Do,

Bohmischer Handstein (anonym), verschiedene Mineralien, Figuren und Hauser,

Silber vergoldet, um 1560.

Frontispiz (Holzschnitt), Thomas Burnet: The Sacred Theory of the Earth,

London 1648.

Geographia und Chorographia (Holzschnitt), Petrus Apianus: Cosmographia,

Paris 1551.



60

beschleunigten Verfall der Welt fort. Ihre Fussstapfen und Karrenspuren
haben in steter Wiederholung der Erde eine tiefe Furche eingeschnitten
und sie dieserart entstellt. Augustinus schuf eine raumliche Entspre-
chung fiir die mit dem Siindenfall verlorene Ebenbildlichkeit mit Gott
im Begriff der regio dissimilitudinis, dem Land, in dem Gott nicht gesehen
werden kann, wobei der Begriff von Platon eingefiihrt und zur Bezeich-
nung einer Undhnlichkeit mit sich selbst verwendet worden war.?* In
der Landschaft der Kreuztragung findet damit die fehlende vera icon als
verlorenes, weil unmogliches ideales Abbild ihr Komplement in der
sich selbst undhnlich gewordenen Gestalt der Erde. Sie ist als regio dissi-
militudinis zum Schauplatz degeneriert, auf dem die blind gewordenen
Menschen Gott nicht sehen, weil sie ihn im Nachsten nicht erkennen.

Angesichts der Welt und der ihr aufgepragten Spuren kann der Be-
trachter also zu einer Erkenntnis seiner Stindhaftigkeit gelangen, ohne
dass ihm deshalb Erlésung gewiss ware. Sein verlorenes, Gott dhnliches
Selbst hingegen bleibt ihm verborgen wie das reine Antlitz Gottes. Diese
Figur ist es, die sich in Bruegels Landschaft ebenso findet wie in der Figur
des Narren, die ich als Titelvignette an den Anfang gestellt habe. Seine
willkiirliche Schizophrenie im permanenten Tausch der weltlichen Mas-
ken lasst ihn zu einer Art unahnlichem Ebenbild werden. In der Cosmo-
graphia des Petrus Apianus von 1551, einer Adaption der ptolemaischen
Geographia, werden zur Illustration des Vergleichs von Geographie und
Portratkunst eine Weltkarte und eine Profilansicht Christi nebeneinander
gestellt (S. 59). Die Abbildung zeigt die Dualitit und Unvereinbarkeit der
erliuterten Darstellungsmodi. Zwar handelt es sich bei diesem Bildnis
nicht um eine vera icon im strengen, wohl aber im tibertragenen Sinn, denn
es ist jenes Bildnis, das den sogenannten Lentulus-Brief illustrierte — der
Brief, in dem ein vermeintlicher Zeitgenosse das wahre Aussehen Christi
beschrieb. Die beiden Bilder stehen nebeneinander, doch ihr Darstellungs-
modus weist auf eine Unvereinbarkeit hin: Kreisrund sind sie dem Avers
und Revers von Miinzen und Medaillen numismatischer Kataloge gleich.
Die in Erz gepragten Miinzen lassen uns stets nur eines erkennen: die
sindhafte Welt oder den idealen Gott.

22 Margot Schmidt: «Regio Dissimilitudinis. Ein in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie, 15,
Grundbegriff mittelhochdeutscher Prosa im 1/1968, S. 63-108.
Lichte seiner lateinischen Bedeutungsgeschichte»,



	Die Passion der Landschaft in Bruegels Wiener Kreuztragung

