
Zeitschrift: Pamphlet

Herausgeber: Professur für Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zürich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschaft

Artikel: Auf der Suche nach der Natur

Autor: Schwarz, Ullrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUF DER SUCHE NACH DER NATUR

Ullrich Schwarz

Wir kennen drei grosse historische Referenzsysteme, die herangezogen

werden, um gesellschaftliche und kulturelle Phänomene aus

übergreifenden Sinnzusammenhängen abzuleiten, sie zu begründen
und in ihrer Notwendigkeit und Berechtigung zu legitimieren: Gott,
Natur, Geschichte. Der französische Philosoph Francois Lyotard nennt
sie: die <grossen Erzählungen>. Alle drei Referenzsysteme haben in der
Geschichte der Architektur eine Rolle gespielt.

Die Forderung der <Nachahmung der Natur> fundiert die europäische

Architekturlehre seitVitruv. In platonisch-pythagoreischer Tradition

galten die Massverhältnisse der Natur, die das Weltganze im Sinne
einer charmonia mundi> konstituierten, auch für die Architektur. Und
so war es der menschliche Körper selbst - Inbegriff des <Masses der
Natur> -, dessen Proportionsverhältnisse in der Architektur nachzuahmen

waren. Nachdem das metaphysische Fundament dieses Konzepts
weggefallen war, beherrschte das Paradigma der <Nachahmung der
Natur> die europäische Architekturlehre zumindest rhetorisch noch
bis zum Ende des 18. Jahrhunderts. Im Zuge der Ermächtigung des

Subjekts wurde dieses Paradigma zugunsten einer <Ästhetik des Inven-
tiven> abgelöst. Natur wanderte als kreatives Potential in das Subjekt
hinein und verlor den Charakter einer feststehenden, womöglich im
unveränderlichen Ideenhimmel aufgehängten Vorschrift. Starre Regel-
haftigkeit und Natur wurden zu nicht nur ästhetischen Gegensätzen:
Geschichtsoptimismus, Fortschrittsglaube und der Drang zur Verflüssigung

der gesellschaftlichen Verhältnisse prägten einen revolutionären
Modernisierungsschub, in dem es um die Gestaltung der Zukunft und
nicht um die Nachahmung der naturalisierten <Altem ging. Das 18.

Jahrhundert säkularisierte somit vor dem Historismus die
Architekturtradition und erzeugte eine quasi postmoderne Gleichwertigkeit
kultureller Überlieferungen. Industrialisierung, Verwissenschaftlichung

und nicht zuletzt die technologische Entwicklung schufen
einen neuen Handlungsrahmen für die Architektur.

Seit dem Ende des 20. Jahrhunderts haben die Grosskonzepte
gesellschaftlichen Fortschritts keine Konjunktur mehr - Gott und
Natur auch nicht. Daher sprechen wir also nun mit Lyotard vom
<Ende der grossen Erzählungen>. Doch den Gewinnen der globalen

Modernisierungsentwicklung stehen allzu deutlich die Risiken



26

dieses Prozesses gegenüber, seien sie gesellschaftlich, politisch oder
nicht zuletzt auch ökologisch. Statt Utopie herrscht daher ein
allgemeines Gefährdungsbewusstsein vor, das eine Ethik der
Ressourcenschonung und der ökologischen Gefahrenabwehr hervorbringt.
Einer solchen Ethik folgt seit den Siebzigerjahren das cökologische
Bauern - heute sprechen wir vom cnachhaltigen Bauern -, das

Architektur und Natur in einen neuen, gegenüber der klassischen
Tradition völlig anders akzentuierten, normativen Zusammenhang
bringt. Diese normative Bezugnahme auf Natur fungiert allerdings
eher als rhetorische Chiffre. Die Anpassung der Architektur an dieses

<Mass des Natürlichem zielt auf Minimierung des Ressourcenverbrauchs

und der Umweltbelastung und integriert das Bauen in
das gesellschaftliche Projekt eines nicht zerstörerischen Umgangs
mit den globalen natürlichen Lebensbedingungen. <Natur> wird
hier zur Leitlinie eines veränderten Entwurfs gesellschaftlicher
Praxis. Nicht übersehen werden kann jedoch, dass auch in diesem
Zusammenhang der Begriff der Natur einen tendenziell legitima-
torischen Charakter besitzt. Zum einen geht es um die Sicherung
der Lebensbedingungen der <Natur> nur insoweit, als diese zu
den Lebensbedingungen des Menschen beiträgt. Zum anderen fällt
der <traditionelle> ökologische Diskurs in seiner Orientierung an
Gleichgewichtszuständen und sich selbst erhaltenden Kreislaufsystemen

weit hinter den heute erreichten evolutionären Denkansatz
in den Naturwissenschaften zurück, der eher die Dynamik des

durchaus auch katastrophenhaltigen Werdens und Vergehens in der
Natur betont und die Forderung nach Erhaltung stationär gedachter
Naturzustände als Anpassung an das eigene Mass der Natur
wissenschaftlich kaum begründbar macht.

Karl Heinz Bohrer hat vor einiger Zeit die Ansicht einer
«Moderne jenseits der Utopie», aber auch «nach der Natur» entwickelt.1
Nicht überraschend hält er die geschichtsphilosophisch-politische
Zukunftsgewissheit als Kernbestand der Moderne für verjährt. Seine
These lautet jedoch weitergehend: Zu dem Verlust der Geschichte

1 Karl Heinz Bohrer: «Nach der Natur», in: Ders.:

Nach der Natur. Über Politik und Ästhetik, München

1988, S.209ff.



27

kommt jener der Natur, die — von der Moderne unwiderruflich
entgöttert - als sinnstabilisierende Dimension entwertet ist. Diese

Sinnstiftung durch Naturerfahrung wurde z.B. noch durch den
amerikanischen Philosophen Ralph Waldo Emerson auf den Begriff
gebracht, wenn er 1836 schreibt: «In den Wäldern kehren wir zur
Vernunft und zum Glauben zurück. Dort fühle ich, dass mich im
Leben nichts treffen kann — keine Schande, kein Unheil [...], was
nicht die Natur heilen kann. [...] Die Ströme des universellen Wesens

durchwogen mich; ich bin ein Teil oder Splitter Gottes. [...]
Die grösste Wohltat, die uns Felder und Wälder gewähren, ist die
Idee einer geheimen Verwandtschaft zwischen dem Menschen und
der Pflanzenwelt. Ich bin nicht allein und unerkannt. Sie neigen
sich mir zu, und ich neige mich Ihnen zu.»2 Schon am Ende des

18. Jahrhunderts war der Philosoph Immanuel Kant etwas vorsichtiger.

Auch Kant bewegte die Frage, ob der Mensch überhaupt in
die Welt hineinpasse, anders gesagt: ob die Natur uns zugetan sei.
Ihm reichte der Schein des <Als-ob>. Aber ganz sicher war er sich
nicht. Das ist heute anders. Die <Natur> - als Ganzes gedacht - ist
wohl leider nicht auf unserer Seite. Das in den Naturwissenschaften
heute vorherrschende Evolutionsmodell lässt keinen Zweifel daran,
dass die Natur uns weniger zugetan ist, als uns lieb ist - nämlich
gar nicht. Auf lange Sicht ist die Existenz des Menschen ein kosmo-
logisches Durchgangsstadium.

Auf kürzere Sicht muss uns das nicht unbedingt bekümmern,
es bedeutet philosophisch allerdings, dass dort, wo die Not des

Geschichtlichen herrscht, das Rettende uns nicht unbedingt aus
der Natur zuwächst. Die Natur ist nicht darauf angewiesen, dass

wir unseren Frieden mit ihr schliessen. Wer darauf angewiesen ist,
sind wir selbst. Die Erhaltung der natürlichen Lebensressourcen ist
somit keine Norm, die aus der Natur selbst abzuleiten ist, sondern
ein gesellschaftliches Projekt, ein Projekt des <Survival>. Und so ist

— im theoretischen Sinne — die Natur keine Quelle der Utopie mehr.
Ihr gegenwärtiger Zustand - im praktischen Sinn - ist dagegen ein
unabweisbarer Anlass zum Handeln.

2 Ralph Waldo Emerson: Natur, Zürich 1988, S. 16f.



28

Kehren wir noch einmal zu Vitruv zurück, zu einem Modell von
Natur als Verkörperung <schöner Geometries Die Berufung auf die
platonisch-pythagoreische Tradition hat sich bis ins 20. Jahrhundert
erhalten. Und bis heute ist der Rückgriff auf dieses Denken allerorten
noch anzutreffen — zumindest rhetorisch, wenngleich durchgängig
mit normativen Untertönen. Welche Argumente sich dafür auch
immer finden mögen, dürften sich beim Stand des aktuellen Naturbildes
derartige Versuche als nicht ganz leicht darstellen.

Friedrich Cramer, dem wir eine der konstruktivsten Darstellungen
des sogenannten neuen naturwissenschaftlichen Denkens verdanken,3
entwickelte auf dieser Grundlage «ein neues Konzept der Ästhetik»4,
das in Wirklichkeit aber nichts anderes als die Bestätigung des <alten>,

also des in der Vitruv-Tradition wirksamen Konzepts, sein will. Für
Cramer beweisen Chaostheorie, fraktale Geometrie und das moderne
Evolutionsdenken gerade, dass die <schöne Form> - und darunter
versteht er klassische Symmetrie, Proportion und Goldener Schnitt

- objektiv in der Natur angelegt ist. Der Prozess Natur, so Cramer, ist
gleichzeitig der Prozess der Schönheit. Diese Art von objektiver
Naturästhetik erhebt nicht nur den Anspruch zu erklären, warum wir
etwas als schön empfinden, sondern enthält auch unverkennbar
normative Aspekte. Hier steckt dann auch das Problem. Unerkannt bleibt,
dass in die Betrachtung von Naturformen ein bestimmtes kulturelles
Konzept von Schönheit eingeht, das dann wiederum - welche
Überraschung - aus der Natur <objektiv> abgeleitet wird. Und weiterhin:
Selbst wenn Symmetrien u.ä. als Strukturmerkmal von natürlichen
Formen nachweisbar sind, besagt das für die Beurteilung von
Gegenständen der Kunst und Architektur im normativen Sinne noch gar
nichts. Genesis nicht gleich Geltung.

Cramer kann sich auf berühmte Vorläufer beziehen, ich nenne nur
die zwei wichtigsten: Ernst Haeckel (1834—1919) und D'Arcy Thompson

(1860-1948). Haeckel und Thompson waren beide Zoologen und
beide entwickelten - gerade als Naturwissenschaftler - so etwas wie
eine cobjektive Ästhetik der Natur>. Das Entscheidende ist, dass im
Umkehrschluss diese Ästhetik der Natur zur Grundlage einer gera-

3 Friedrich Cramer: Chaos und Ordnung, Stuttgart 4 Friedrich Cramer; Wolfgang Kaempfer: Die Natur der

1988. Schönheit, Frankfurt am Main 1992.



29

dezu normativen und eben <wissenschaftlich> begründeten Ästhetik
der Kunst, der Architektur, des Designs wurde. Haeckel veröffentlichte
zwischen 1899 und 1904 seine Kunstformen der Natur, grossformatige
Bildtafeln vorrangig von Meereslebewesen bis <hinunter> zum
Einzeller, um dabei die Kunstfertigkeit der Natur in ihren Formen und
Farben darzustellen. Thompson wiederholt ganz explizit die antike
Position der Pythagoreer, die eben von einer grundlegend
mathematisch-geometrisch harmonischen Struktur aller Erscheinungen der
Natur ausging - im Grossen wie im Kleinen. Er betreibt Morphologie,
er untersucht also die Gestalten der Natur. Und als moderner
Naturforscher entdeckt er aufs Neue die aus der Antike überlieferte <har-
monia mundi>, die mathematische Harmonie der Naturerscheinungen.
Thompson schreibt: «Ich weiss, dass bei Studium materieller Dinge
Zahl, Ordnung und Lage den dreifachen Schlüssel zum exakten Wissen
darstellen, dass diese drei in der Hand des Mathematikers die <ersten
Umrisse für eine Skizze des Universums> liefern, dass uns Quadrat und
Kreis helfen, die unbezweifelbaren, fruchtbaren Gesetze, welche die
Regelmässigkeit und Klarheit der Welt ausmachen zu begreifen. Denn
die Harmonie der Welt kommt in Form und Zahl zum Ausdruck, und
das Herz und die Seele wie alle Poesie der Naturphilosophie sind im
Begriff der mathematischen Schönheit verkörpert.»5 Die Schönheit
der Natur ist aber für ihn keineswegs nur eine Frage der Ästhetik,
vielmehr behauptet er die Identität des Schönsten und des Zweck-
mässigsten: «Weiterhin besteht die Vollkommenheit mathematischer
Schönheit darin, dass das, was am schönsten und regelmässigsten
ausgebildet ist, sich auch als das Nützlichste und Grossartigste erweist.»6

Beeinflusst durch solche Ansätze und entsprechende philosophische

Konzepte, z.B. bei Henri Bergson oder Gilles Deleuze, ergreift
seit einiger Zeit ein neuer Diskurs die internationale Diskussion über
Architektur und Städtebau. In Absetzung von den Ideen des <Grossen

Plans>, der umfassenden Kontrolle, der integralen Einheit und des linearen

Zugriffs, entwickelt dieser ästhetische Diskurs ein neues Konzept
der architektonischen Formfindung und des Urbanen Zusammenhangs.
Hierbei geht es um ein neues Verhältnis von Stabilität und Instabilität,

5 D'Arcy W. Thompson: Über Wachstum und Form,

Frankfurt am Main 2006, S. 448.
6 Ebd.



30

von Ordnung und zugelassener Unordnung, von Intervention und dem
Nichtvorhersehbaren, kurz es geht um die Anerkennung des Nicht -
verfügbaren und die Entstehung des Neuen. Hier herrscht Indeterminiertheit

statt Festlegung, Bewegung und Strömung statt konzeptueller
Fixierung. Es entsteht eine <Ästhetik des Dazwischen>, eine Architektur
des Ereignisses oder auch eine Architektur der Emergenz. Diese neue
Theorie der architektonischen Formentwicklung setzt auf Bewegung
statt Fixierung und auf dynamische Prozesse statt isolierte Elemente.
Der Titel eines Aufsatzes von Greg Lynn benennt die programmatischen

Leitbegriffe dieses Ansatzes: «das Gefaltete, das Biegsame und
das Geschmeidige»7.

Gefordert wird eine Formlogik des Fliessens, der Kontinuität und
Flexibilität. Heterogene Elemente werden miteinander <fliessend>
verbunden. Zwischen diesen Elementen entstehen so eher neue
Bindungen und Allianzen als Konflikte und Gegenläufigkeiten. Formales
Leitbild ist die Integration statt die Kollision. Das gilt für das

architektonische Objekt als auch für dessen städtebauliche Einbindung. Es

wird die Abkehr von der Suche nach konfluierenden Geometrien im
städtebaulichen Kontext als auch im architektonischen Objekt selbst
verkündet. Als Beispiel einer solchen konfligierenden Strategie wird
die diagonale Stellung einer Achse genannt, die entsprechend durch
das Gebäude schneidet. Der Unterschied der Entwurfsansätze wird
dabei an zwei Gebäuden von Peter Eisenman festgemacht. Während
aus der Sicht von Lynn das Wexner Center noch einem alten Denken

entspreche, praktizierte Eisenman in seinem Convention Center am
gleichen Ort die gewünschte fliessende und geschmeidige Formlogik.
Letzteres, so wird gelobt, verschwinde gleichsam im Kontext und
verdeutliche die geforderte kontextuelle Nachgiebigkeit.

Es gibt einige Hinweise darauf, dass dieser Suche nach einer <ge-
schmeidigen Form> eine ebenso geschmeidige und glatte Ideologie
zugrunde liegt, wie der amerikanische Architekturtheoretiker
Michael Hays mutmasst.8 An dem, was Hays der <New Architecture> als

«geschmeidige Ideologie» bescheinigt, offenbart sich eine Variante
der Postmoderne, der es noch nicht gelingt, das Heterogene und Wi-

7 Greg Lynn: «Das Gefaltete, das Biegsame und das 8 Michael Hays: «Ideologische Glätte», in: Arch+ 128,

Geschmeidige», in: Arch+ 131, Apr. 1996, S. 62ff. Sept. 1995, S. 70ff.



31

dersprüchliche zu leugnen, die aber in politisch nicht unbedenklicher
Weise von einer Vielfalt ohne Konflikt träumt - die der Wirklichkeit
wiederum nicht entspricht. New Architecture als Utopie? Wie andere

Architekturprogramme auch, so formuliert die New Architecture mit
Berufung auf Natur implizit ein Gesellschaftsbild, das sich in
architektonischer Bildhaftigkeit spiegelt. Als deren aktuelle Variante könnte
man die sogenannte parametrische Architektur, wie sie z.B. von Zaha
Hadid und Patrick Schumacher vertreten wird, sehen. Natur spielt hier
als Referenz allerdings keine Rolle.

Ich komme zu einem weiteren Modell des Bezugs von Architektur

auf Natur. Natur gilt in der Architektur auch als Vorbild für eine
technisch-konstruktive Optimierung in der Tradition der Frei-Otto-
Schule: Hier geht es um< natürliche Konstruktionen^

Die aktuelle Diskussion wird zum Beispiel unter dem Titel <digitale
Morphogenese> geführt. Betrachtet wird die Logik der biologischen
Formentwicklung sowie die Entstehung von Strukturen bei Tieren
und Pflanzen. Die Logik der Formentwicklung im Reiche des Lebendigen

wird nun zum Vorbild für die Formfindung in der Architektur.
Im Unterschied aber zu Haeckel und Thompson geht es nicht um die
schöne, mathematisch ebenmässige Gestalt der Naturerscheinungen,
sondern um deren <Performanz>, anders gesagt: deren Leistungsfähigkeit.

Effektivere Formen verbrauchen weniger Material und leisten
einen Beitrag zum sparsamen Umgang mit den Ressourcen unserer
Welt. Die Biologie wird dabei zu einer wichtigen Inspirationsquelle
der Architektur. Sie gibt Hinweise für eine Logik der Optimierung.
Mechanismen der Strukturbildung in der Natur können Modelle für
die Formfindung von Konstruktionssystemen in der Architektur sein,
ob es nun Seifenblasen oder Spinnenweben sind. Die Biologie wird dabei

aber nicht mehr als Vorbild einer schönen Form in unmittelbarer
Weise zum Modell, sondern nur noch bei der Logik der Formfindung.
Die These ist, dass es heute Computerprogramme gibt, die diese Logik

der natürlichen Formoptimierung auf die Architektur übertragen
können. Es geht dabei eigentlich im Kern um Strukturen des Tragwerks,
um die Konstruktion, also nicht wirklich um die Form eines Gebäudes.

Ein Aspekt von Haeckel und Thompson wiederholt sich hier: die digitale

Formentwicklung bedient sich eines aktuellen Hilfsmittels — des



32

Computers -, aber letztlich orientiert sie sich am Vorbild der Natur.
Damit will sie <objektiv> werden und den Entwurf von der blossen

Subjektivität lösen. Und wieder gilt Natur als überindividuelle,
normative Instanz.

In einem dritten Modell, das ich erwähnen möchte, geht es nicht
um Nachahmung der natürlichen Schönheit, nicht um die Potentiale
der Emergenz oder die Optimierung konstruktiver Systeme, sondern
um die Einheit von Mensch und Welt.

Neulich konnte man in einer Zeitung die Überschrift lesen: «Landschaft

ist da, wo Gefühl ist.» Auch Gernot Böhmes <ökologische
Naturästhetik:» zielt ja bekanntlich auf das, «was zu Herzen geht»9. Nun
gibt es bekanntlich mehr als nur ein Gefühl und es gibt auch durchaus
verschiedene Weisen, wie uns etwas zu Herzen gehen kann. Sagen wir
es also etwas allgemeiner: Natur als Landschaft gedacht, kann uns af-
fizieren. In den Erhabenheitskonzepten des 18. Jahrhunderts, die sich
noch nicht auf Kunst, sondern auf Natur bezogen haben, ist auch schon

von durchaus gemischten Gefühlen die Rede. Edmund Burke spricht
ausdrücklich vom Schrecken — wenn auch von einem angenehmen —,

anders gesagt: von einem ästhetischen Schauder, der dann im Laufe der
weiteren realgeschichtlichen Entwicklung immer weniger schrecklich,
dafür aber immer mehr ästhetisch wurde. Und je mehr die reale
Bedrohung, die von der Natur ausging, historisch abnahm, desto stärker
wurde die Natur zum Projektionsschirm der menschlichen
Gefühlsregungen. Insbesondere die Romantik treibt eine Sentimentalisierung
der Naturerfahrung voran, allgemeiner gesprochen: eine Subjektivie-
rung. So die eine These.

Eine andere sehr berühmt gewordene These besagt, dass Landschaft
als Gegenstand der Naturerfahrung in der Moderne - und damit
ist die Neuzeit seit Kopernikus gemeint - eine systematische Funktion

im geistigen Haushalt einer aufgeklärten, naturwissenschaftlich-
technisch bestimmten Welt zufällt. Landschaft in diesem Sinne kann
geradezu ein metaphysisches Bedürfnis befriedigen, ein Sinnbedürfnis.
Landschaft bekommt die Funktion der Erscheinung der Harmonie des

9 Gernot Böhme: Für eine ökologische Naturästhetik,

Frankfurt am Main 1989, S. 93.



33

Ganzen. Der Philosoph Joachim Ritter hat in seinem Text Landschaft

1963 diese Funktion beschrieben. Es handelt sich um eine kompensatorische

Funktion, nämlich - wie Ritter sagt - «ein sonst nicht mehr
Gesagtes und Gesehenes zum Scheinen zu bringen, es zu vergegenwärtigen.»10

Was ist dieses nicht mehr Gesagte und Gesehene? Es ist die
Vergegenwärtigung der Natur «in ihrer Zugehörigkeit zu unserem
Dasein»11 oder anders gesagt: «in ihrer Beziehung auf den empfindenden
Menschen»12 und noch deutlicher: «für das Gemüt»13. Die moderne
Vernunft mit ihrem von Newton bestimmten, mechanistischen, durch
Kopernikus dezentrierten Weltbild und ihrer unsentimentalen
Naturwissenschaft kann genau dies nicht mehr. Ritter schreibt: «Landschaft
ist die ganze Natur, sofern sie als <ptolemeische> Welt zum Dasein des

Menschen gehört. Sie bedarf da der ästhetischen Aussage und Darstellung,

wo die kopernikanische Natur diese nicht in sich begreift und
ausser sich hat. Wo der Himmel und die Erde des menschlichen
Daseins nicht mehr in der Wissenschaft wie auf dem Boden der alten Welt
im Begriff der Philosophie gewusst und gesagt werden, übernehmen
es Dichtung und Kunst, sie ästhetisch als Landschaft zu vermitteln.»14
Dies meint Ritter also mit dem Begriff der Kompensation: Die ästhetische

Präsentation von Natur als <Landschaft> ersetzt etwas Verlorenes,
eigentlich nicht mehr Mögliches. Mit einer solchen Formulierung
berührt man aber schon die ganze Problematik der Ritterschen These.

Wie meint er es denn wirklich? Geht er tatsächlich so weit, zu behaupten,

die Erfahrung von Landschaft revidiere Kopernikus? Oder geht es

doch nur um die Erzeugung eines Scheins für das Gemüt, um offenbar
ein grundlegendes Bedürfnis im Seelenhaushalt des modernen
Menschen zu stillen - nämlich dass der Dualismus, das Auseinanderfallen
von res cogitans und res extensa, doch nicht das detzte Wort> sind?

Für Ritter stellt sich die moderne Bewusstseinslage als amphibisch
dar. Neben dem rationalen Dualismus von Mensch und Natur bildet
die Moderne gleichzeitig und eben kompensatorisch ein weiteres <Or-

gan> aus, wie Ritter es formuliert - eben den ästhetischen Sinn; dass

10 Joachim Ritter: «Landschaft. Zur Funktion des 11 Ebd., S. 156.

Ästhetischen in der modernen Gesellschaft», 12 Ebd., S. 154.

in: Ders.: Subjektivität, Frankfurt am Main 1974, 13 Ebd., S. 157.

S. 155. 14 Ebd., S. 157f.



34

der Mensch sich als empfindendes Wesen der Natur zugehörig fühlen
kann und ihr nicht fremd und als Fremder gegenübersteht. Ist dies
aber mehr als eben dies: ästhetischer Schein? So stellt sich schon bei
diesem klassischen Text von Ritter die Frage: Was hat Landschaft

eigentlich mit Natur zu tun? Ein Einschub: Das ästhetische Konzept des

Erhabenen verschwindet nach Kant für lange Zeit in der Versenkung
und wird erst nach mehr als 150 Jahren z.B. bei Theodor W. Adorno,
wenn auch grundsätzlich modifiziert, wieder zum Leben erweckt. Die
realgeschichtliche Entwicklung des 19. Jahrhunderts setzte auch dem
romantischen Bild von Landschaft bald ein Ende - durch
Industrialisierung, Verstädterung und nicht zuletzt die Eisenbahn. Insgesamt
führt das zu der Frage, ob sich das, was Ritter unter Landschaft versteht,
im 20. Jahrhundert in der Wirklichkeit <draussen> überhaupt noch
vorfindet oder mehr und mehr ins Innere wandert und zu einer
subjektiven Form der Erfahrung wird. Als ein Beispiel einer solchen Sub-

jektivierung der Naturerfahrung möchte ich einen Text von Rilke aus
dem Jahre 1913 zitieren: «Es mochte wenig mehr als ein Jahr her sein
als ihm im Garten des Schlosses, der sich den Hang ziemlich steil zum
Meer hinunterzog, etwas Wunderliches widerfuhr. Seiner Gewohnheit
nach mit einem Buch auf und abgehend, war er darauf gekommen,
sich in die etwa schulterhohe Gabelung eines strauchartigen Baumes

zu lehnen, und sofort fühlte er sich in dieser Haltung so angenehm
unterstützt und so reichlich eingeruht, dass er so, ohne zu lesen, völlig
eingelassen in die Natur, in einem beinah unbewussten Anschauen
verweilte. Nach und nach erwachte seine Aufmerksamkeit über einem
nie gekannten Gefühl; es war, als ob aus dem Innern des Baumes fast

unmerkliche Schwingungen in ihn übergingen; er legte sich das ohne
Mühe dahin aus, dass ein weiterer nicht sichtlicher, vielleicht den

Hang flach herabstreichender Wind im Holz zur Geltung kam, obwohl
er zugeben musste, dass der Stamm zu stark schien, um von einem
so geringen Wehen so nachdrücklich erregt zu sein. Was ihn überaus

beschäftigte, war indessen nicht diese Erwägung oder eine ähnliche
dieser Art, sondern mehr und mehr war er überrascht, ja ergriffen von
der Wirkung, die jenes in ihn unaufhörlich Herüberbringende in ihm
hervorbrachte: er meinte nie von leiseren Bewegungen erfüllt worden
zu sein, sein Körper wurde gewissermassen wie eine Seele behandelt
und in den Stand gesetzt, einen Grad von Einfluss aufzunehmen, der



35

bei der sonstigen Deutlichkeit leiblicher Verhältnisse eigentlich gar
nicht hätte empfunden werden können. [...] bestrebt, sich gerade im
Leisesten immer Rechenschaft zu geben, fragte er sich dringend, was
ihm da geschehe, und fand fast gleich einen Ausdruck, der ihn befriedigte,

vor sich hinsagend: er sei auf die andere Seite der Natur
geraten.»15 Eine solche Öffnung der Natur für das Subjekt ist aber schon für
Rilke nichts Selbstverständliches mehr, im Gegenteil. An anderer Stell
schreibt er: «Denn gestehen wir es nur: die Landschaft ist ein Fremdes
für uns und man ist furchtbar allein unter Bäumen, die blühen, und
unter Bächen, die vorübergehen. Allein mit einem toten Menschen,
ist man lange nicht so preisgegeben wie allein mit Bäumen. Denn so

geheimnisvoll der Tod sein mag, geheimnisvoller noch ist ein Leben,
das nicht unser Leben ist, das nicht an uns teilnimmt und, gleichsam
ohne uns zu sehen, sein Feste feiert, denen wir mit einer gewissen
Verlegenheit, wie zufällig kommende Gäste, die eine andere Sprache
sprechen, zusehen.»16

Der Gedanke, dass der Mensch der Natur doch viel zugehöriger
sei, als Rilke es in dieser Passage empfindet, ist nach wie vor virulent.
Dabei geht es nicht immer so pathetisch zu wie bei Gernot Böhme,
der von der Versöhnung von Mensch und Natur redet.17 Eine
naturwissenschaftliche Argumentation hilft manchen Autoren hier schon
weiter. Die biologische Evolutionstheorie hat ja seit langem deutlich
gemacht, dass der Anteil der Gene, die den Menschen vom sonstigen
Tierreich unterscheiden im niedrigen einstelligen Prozentbereich liegt.
Aber auch die Betrachtung der Evolution des Kosmos> integriert den
Menschen in das Ganze. In einer Besprechung eines neuen Buches zur
Erdgeschichte von zwei amerikanischen Geologen heisst es: «[Sie]
leiten das, was heute auf der Erde passiert, direkt aus der
Zusammensetzung des Stoffnebels ab, in dem vor 4,57 Milliarden Jahren die
Sonne zündete. Konsequent ordnen sie auch den Menschen in dieses

Kontinuum der Stoffströme ein.»18 Auf solcher Basis der
Evolutionswissenschaften entfaltet neuerdings der Philosoph Wolfgang Welsch

15 Zit. bei Wolfgang Welsch: Mensch und Welt. Eine

evolutionäre Perspektive der Philosophie, München 2012,
S. 73f.

16 Zit. ebd., S. 169, Anm. 139.

17 Böhme, a.a.O., S. 31.

18 Christina Schwägerl: «Wie kann man mit einem
Geschenk so schlecht umgehen?», in: FAZ,

8.10.2012, S. 28; Besprechung von: Charles H.

Langmuir; Wally Broeker: How to build a habitable

planet, Princeton 2012.



36

die These, dass nun ein Ausweg gefunden sei, um die altmoderne
Annahme einer Inkongruenz von Mensch und Welt zu überwinden.
Im Gegenteil: die Evolution begründet deren Gemeinsamkeit. Daraus
leitet er die Folgerung ab: Wir gehören dazu! Im Unterschied zu Ritter

spricht Welsch nicht von einem ästhetischen Schein, sondern von
einer naturwissenschaftlich gesicherten Erkenntnis. Aber ganz ohne
Gefühl kommt auch er nicht aus. Er schreibt: «Jetzt gehen wir hier am
Strand entlang und erfahren das Wasser als einen Bereich, der für uns
kein möglicher Lebensraum ist. Aber wir waren einmal Fisch, Relikte
aus jener Zeit wohnen uns noch inne, und manchmal kann gar ein
Gefühl dieses früheren Zustandes in uns aufkommen.»19 Es gibt eine
berühmte andere Szene am Strand, die allerdings genau das gegenteilige
Gefühl hervorruft. Ich meine den Text Eupalinos oder der Architekt von Paul

Valéry. Der achtzehnjährige Sokrates findet am Strand einen für ihn
undefinierbaren Naturgegenstand. Er kann ihm keinen Namen geben,
er kann keinen Bezug zu sich herstellen, er empfindet nur Fremdheit
und Unverständlichkeit und wirft dieses Ding wieder zurück ins Meer.
«Wir waren einmal Fisch»: ist das die ersehnte Versöhnung mit der
Natur, die Überwindung des cartesianischen Dualismus? Ein extremer,
deterministischer Naturalismus, den Welsch allerdings gar nicht
vertritt, würde den Menschen ohne Rest heim ins Reich der Natur holen,
vom Dualismus gleich in den Monismus springen. So landet man beim
d'homme machines Um diesen müsste man sich allerdings keine
weiteren Gedanken machen. Um Versöhnung zwischen Mensch und
Natur kann dann angesichts einer hundertprozentigen Identifikation
allerdings keine Rede mehr sein, der Begriff des Subjekts hätte sich
überholt, da der Mensch nun zu einem Objekt geworden wäre, das

nur noch naturwissenschaftlichen Gesetzmässigkeiten folgt. In dieser

Perspektive erscheint der Mensch als eine naive Illusion und sogar
der Anti-Humanismus Michel Foucaults harmlos dagegen. Foucault

argumentierte historisch, ein solcher Naturalismus kann aber das

Phänomen Geschichte überhaupt nicht begreifen, weil er Denken und
Handeln nur auf eine Art neuronale Netzspannung reduziert.

19 Welsch, a.a.O., S. 80.



37

Welsch geht ja gar nicht so weit. Trotzdem lügt er sich etwas in die
Tasche. «Wir waren einmal Fisch»: wie stark wir den Menschen auch
in die biologische Evolution einreihen möchten, eine Harmonie
zwischen Mensch und Natur ist daraus noch lange nicht abzuleiten und
gerade eben auch nicht dessen anthropologisches Spezifikum, die
Fähigkeit zur Reflexion, die Folge der eben auch in der Natur angelegten
exzentrischen Position des Menschen ist. So scheitert Welsch letztlich
an der immer noch gültigen Einsicht Friedrich Schillers: Sie - die Alten

der Antike - empfanden natürlich. Wir - die Modernen - empfinden

das Natürliche - eben reflexiv.20 Von Einheit und Unmittelbarkeit
kann also in der Moderne keine Rede sein. Welsch möchte in einem
fast schon kindlichen Überschwang die Moderne überwinden. Er

macht sich allerdings nicht klar, dass der Nachweis, dass der Mensch
ein Naturwesen ist, keineswegs bedeutete, dass die Natur dem
Menschen zugetan ist, dass es zwischen Mensch und Natur ein harmonisches

Verhältnis gibt. Diese biologisch fundierte Harmoniethese setzte
entweder voraus, dass Mensch und Natur eben zur Identität
zusammenfielen oder die Evolution wird kryptotheologisch als fürsorgliche
und friedenschaffende Teleologie der Natur uminterpretiert. Wenn
man sich diesen beiden Denkmodellen nicht anschliessen will, dann
bleibt es bei der Grundeinsicht der Moderne, dass das Subjekt aus der
Einheit von Gott und Natur herausgefallen ist und auch in der dritten
Dimension - der von ihm selbst handelnd geschaffenen Geschichte -
seine liebe Not hat.

Wenn man also nicht davon ausgehen kann, dass Gott oder die
Natur für den Menschen sowieso sorgen, dann bleibt nicht anderes
als die Selbstbehauptung als Selbsterhaltung. Die Beherrschung der
Natur wird somit zur Grundstrategie der Moderne, René Descartes'

Aufforderung, der Mensch müsse «Herr und Eigentümer der Natur»21

werden, wird zu einem Ursprungsmotto der Neuzeit. Kant konzedierte
immerhin die Unzugänglichkeit des <An-sichs> der Natur, aber seit
Friedrich Nietzsche wuchsen immer stärker die Zweifel, ob die
wissenschaftlichen und technischen Fabrikationen des Menschen über-

20 Vgl. Friedrich Schiller: «Über naive und senti-
mentalische Dichtung», in: Ders.: Gesamtausgabe,

München 1966, Bd. 19.

21 René Descartes: Abhandlung über die Methode des

richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftlichen

Wahrheitsforschung, Stuttgart 1969, S. 58.



38

haupt etwas mit der Natur zu tun haben und ob sie auf der Ebene der
Praxis wirklich zu dem gewünschten Erfolg führen. Ob die Unterwerfung

und grenzenlose Ausnutzung der Natur erstens ein sinnvolles und
zweitens ein überhaupt mögliches Ziel sein kann, wurde im Laufe des

20. Jahrhunderts immer mehr in Frage gestellt. Hier ist jetzt aber nicht
von Naturschutz und Ökologie die Rede, sondern von philosophischen
Konzeptionen, die davon ausgehen, dass die Natur sich entzieht, dass

sie im Kern für uns unverfügbar ist. Wir haben es hier mit einer Kritik
der Anthropozentrik zu tun.

Auch in diesem Bereich begegnen wir unterschiedlichen Varianten,
die aber alle die altmoderne Vormachtstellung des Subjekts nicht
unbeschadet lassen. Eine der grössten Kränkungen fügt der Menschheit
die Psychoanalyse zu, wie Sigmund Freud selbst meinte. Kopernikus
verdrängt den Menschen aus dem Zentrum des Universums, Darwin
reiht ihn ins Tierreich ein und die Psychoanalyse macht klar, dass das

Ich noch nicht einmal Herr im eigenen Hause ist. Wir kommen hier
zu einer wichtigen Differenzierung, nämlich zum Begriff der cinne-
ren Natur>. Diese cinnere Natur> ist laut Freud auch nicht besonders
lebensfreundlich. Der Todestrieb tendiert zur Auslöschung des Ichs,
zur Rückkehr ins Anorganische. Erst hier wäre der ewige Frieden
erreicht. Das klingt negativer, als er es meint. Wichtig ist, dass er auf
eine im Prinzip unschlichtbare Spannung im Triebapparat hinweist,
in der inneren Natur. Andere Grosskritiker der Anthropozentrik sind
am Ende aber doch versöhnlicher. Martin Heidegger konzipiert die
Überwindung der altmodernen Subjektposition als gross angelegte
metaphysische Entspannungsübung, für Adorno eröffnet das von ihm
geforderte «Eingedenken der Natur im Subjekt»22 eine geschichtliche
Perspektive der Emanzipation und Befreiung. Aber es gibt auch eine
Position, die der Natur gerade in ihrer Gleichgültigkeit und Fremdheit
gegenüber den Menschen, in ihrer Überlegenheit den eigentlichen
Wert zuschreibt.

Schon der eben erwähnte Heidegger sagte, dass der Mensch sich
nicht immer nur selbst begegnen will. Nehmen wir als Beispiel Albert
Camus. In seinen literarischen Essays, die sich hauptsächlich mit seiner

22 Max Horkheimer; Theodor W. Adorno: Dialektik der

Aufklärung, Frankfurt am Main 1969, S. 47.



39

algerischen Heimat beschäftigen, schreibt er: «Die Sonne lehrte mich,
dass die Geschichte nicht alles ist.»23 Dabei bleibt es aber nicht, denn
er erkennt, dass die Wahrheit der Sonne auch die Wahrheit seines Todes

sein wird. Das Entscheidende ist: mit dieser Idee des Todes schliesst
Camus Freundschaft - ohne Angst, ohne Furcht. Er weiss: «Diese
Welt [die nicht-geschichtliche] vernichtet mich.»24 Aber Camus weiss
ebenso: «Sie verneint mich ohne Zorn.»25 So wird ihm «die
Gleichgültigkeit und Ruhe des Unvergänglichen»26 zu so etwas wie einer
Erlösungshoffnung. Das Negative, das Vernichtende, das Todbringende
wird positiviert. Auch dies ist eine Version der Verheissungen des Ewigen

- wenn auch durch und durch a-theologisch.
Was aber, wenn das Unvergängliche gar nicht unvergänglich ist?

Auf den Wissenschaftsseiten der Neuen Zürcher Zeitung kann man das

Folgende lesen: «Für Kosmologen mag das Universum in 100 Milliarden
Jahren nicht mehr viel hergeben. Am Ende ist es deshalb aber noch
nicht. Zwar wird die Sonne längst erloschen sein. Andere Sterne
verbrennen ihren Wasserstoff jedoch sehr viel langsamer. Auf einem ihrer
Planeten könnten in 100 Milliarden Jahren durchaus noch lebenswerte

Bedingungen anzutreffend sein. Irgendwann wird jedoch auch
der letzte dieser Sterne seinen Brennstoffvorrat verbraucht haben.
Danach passiert lange Zeit nichts mehr. Die Sternleichen kühlen aus
und werden zu Schwarzen Zwergen. Nach etwa 1019 Jahren lösen sich
dann die Galaxien auf. Falls sie nicht vorher dem Schwarzen Loch im
Zentrum ihrer Galaxie zum Opfer gefallen sind, treiben die Sternleichen

nun einsam durch das Weltall, bis sich irgendwann ihre Materie
zu zersetzen beginnt. Noch später verdampfen auch die Schwarzen
Löcher. Was am Ende übrig bleibt, sind isolierte Elementarteilchen,
die sich durch die beschleunigte Expansion des Weltalls immer weiter
voneinander entfernen und jeglichen Kontakt untereinander
verlieren.»27 Das ist alles natürlich noch lange hin und könnte den Heutigen
ja auch egal sein. Eines steht wohl doch fest: Auf die Natur ist keinVer-
lass. Sie wird uns und alles organische Leben im Stich lassen. Vielleicht

23 Albert Camus: literarische Essays, Hamburg 1959, S. 10.

24 Ebd., S. 119.

25 Ebd.

26 Ebd., S. 38.

27 Christian Speicher: «Endzeitvisionen. Gewandelte

Vorstellungen über die Zukunft des Universums»,
in: NZZ, 4.7.2007, S. 32.



40

kommt das Leben in weiteren Milliarden von Jahren doch irgendwie
wieder. Spekulationen sind frei und kosten nichts. Das menschliche
Mass ist hier ohnehin in jeder Hinsicht überschritten.

Ein weiterer Aspekt kommt hinzu. Wenn wir <Natur> nicht auf
den nächsten Nahbereich des Menschen beschränken wollen - also

auf Bäume, Büsche und Blumen -, dann ist der allergrösste Teil des

Kosmos> an-organisch - ohne Leben. Ist das etwa keine Natur? Es geht
aber noch radikaler: Etwas 95% der Materie, aus der das Universum
besteht, ist für die heutige Wissenschaft unbekannt, ein Rätsel. Das

kann sich durch bahnbrechende neue Erkenntnisse morgen schon
ändern. Aber für heute gilt: Wir wissen eigentlich gar nicht, was Natur
ist. Und das wenige, was wir wissen, flösst uns sehr wenig Vertrauen
ein, dass die Natur am Ende auf unserer Seite steht. Die kosmologische
Perspektive drängt uns also die Frage auf, ob es überhaupt irgendeinen
Sinn macht, die Natur als eine - wie auch immer verstandene - positive

Referenz zu bemühen.
Und nochmals andere Argumente kommen hinzu: Wenn wir Natur

in einem grundlegenden Verständnis als das begreifen wollen, was
nicht vom Menschen gemacht wurde, dann sind heute die Gelegenheiten,

einer solchen Natur zu begegnen, eher rar gesät. Jedenfalls in
Europa, wo kaum noch Naturlandschaft existiert, sondern fast
ausschliesslich Kulturlandschaft. Das Wilde, das Unberührte ist schwer
zu finden. Trotzdem nehmen wir subjektiv die Kulturlandschaft als

Natur wahr - was bleibt uns auch übrig. Aber eigentlich hat das mit
Natur wenig zu tun. Überhaupt Natur: die Philosophen weisen uns
darauf hin, dass Natur gar kein Gegenstand der Erfahrung sein kann.
Wir können Äcker, Wiesen, Wälder, Berge, Flüsse und Pflanzen
wahrnehmen - aber eben nicht <Natur>. Natur ist ein Abstraktum, das man
nicht sehen, hören, fühlen oder schmecken kann. Aus all diesen Gründen

konfrontieren uns heute Philosophen wie Michael Hampe mit der
These vom «Ende der Natur».28

28 Michael Hampe: Tunguska oder das Ende der Natur,

München 2011.



41

Aber keine Sorge. Unsere Beschäftigung mit Landschaft muss das

in keiner Weise beeinträchtigen. Denn wie sagte Martin Seel in seiner

Naturästhetik schon vor mehr als zwanzig Jahren: «Es muss nicht
Natur sein.»29 Wie wahr! Wenn wir uns entschliessen, dieses schwere

Gepäck des ja irgendwie immer metaphysischen Naturbegriffs von
uns abzuwerfen, wird unser Weg erheblich leichter. Dann können wir
weiter - als sei nichts gewesen - von Landschaft reden - ob grün oder
nicht. Seel gibt uns am Ende sogar die Lizenz, dass wir uns dabei -
wenn wir es denn unbedingt wollen - mit der Welt einig fühlen. Wenn
auch grundlos.30

29 Martin Seel: Eine Ästhetik der Natur,

Frankfurt am Main 1991, S. 161.

30 Ebd., S. 75.


	Auf der Suche nach der Natur

