Zeitschrift: Pamphlet
Herausgeber: Professur fur Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zirich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschaft
Artikel: Auf der Suche nach der Natur
Autor: Schwarz, Ullrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-984646

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-984646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUF DER SUCHE NACH DER NATUR
Ullrich Schwarz

Wir kennen drei grosse historische Referenzsysteme, die herange-
zogen werden, um gesellschaftliche und kulturelle Phinomene aus
iibergreifenden Sinnzusammenhingen abzuleiten, sie zu begriinden
und in ihrer Notwendigkeit und Berechtigung zu legitimieren: Gott,
Natur, Geschichte. Der franzosische Philosoph Francois Lyotard nennt
sie: die <grossen Erzahlungen>. Alle drei Referenzsysteme haben in der
Geschichte der Architektur eine Rolle gespielt.

Die Forderung der <Nachahmung der Natur> fundiert die europai-
sche Architekturlehre seit Vitruv. In platonisch-pythagoreischer Tradi-
tion galten die Massverhadltnisse der Natur, die das Weltganze im Sinne
einer <harmonia mundi> konstituierten, auch fiir die Architektur. Und
so war es der menschliche Korper selbst — Inbegriff des <Masses der
Natur> —, dessen Proportionsverhaltnisse in der Architektur nachzuah-
men waren. Nachdem das metaphysische Fundament dieses Konzepts
weggefallen war, beherrschte das Paradigma der «Nachahmung der
Natur> die europaische Architekturlehre zumindest rhetorisch noch
bis zum Ende des 18. Jahrhunderts. Im Zuge der Ermachtigung des
Subjekts wurde dieses Paradigma zugunsten einer <Asthetik des Inven-
tiven> abgelost. Natur wanderte als kreatives Potential in das Subjekt
hinein und verlor den Charakter einer feststehenden, woméglich im
unverinderlichen Ideenhimmel aufgehingten Vorschrift. Starre Regel-
haftigkeit und Natur wurden zu nicht nur isthetischen Gegensitzen:
Geschichtsoptimismus, Fortschrittsglaube und der Drang zur Verfliissi-
gung der gesellschaftlichen Verhiltnisse prigten einen revolutioniren
Modernisierungsschub, in dem es um die Gestaltung der Zukunft und
nicht um die Nachahmung der naturalisierten <Alten> ging. Das 18.
Jahrhundert sikularisierte somit vor dem Historismus die Architek-
turtradition und erzeugte eine quasi postmoderne Gleichwertigkeit
kultureller Uberlieferungen. Industrialisierung, Verwissenschaftli-
chung und nicht zuletzt die technologische Entwicklung schufen
einen neuen Handlungsrahmen fiir die Architektur.

Seit dem Ende des 20. Jahrhunderts haben die Grosskonzepte
gesellschaftlichen Fortschritts keine Konjunktur mehr — Gott und
Natur auch nicht. Daher sprechen wir also nun mit Lyotard vom
<Ende der grossen Erziahlungen>. Doch den Gewinnen der globa-
len Modernisierungsentwicklung stehen allzu deutlich die Risiken



26

dieses Prozesses gegeniiber, seien sie gesellschaftlich, politisch oder
nicht zuletzt auch 6kologisch. Statt Utopie herrscht daher ein all-
gemeines Gefihrdungsbewusstsein vor, das eine Ethik der Ressour-
censchonung und der 6kologischen Gefahrenabwehr hervorbringt.
Einer solchen Ethik folgt seit den Siebzigerjahren das <«6kologische
Bauen> — heute sprechen wir vom <nachhaltigen Bauen> —, das
Architektur und Natur in einen neuen, gegeniiber der klassischen
Tradition vollig anders akzentuierten, normativen Zusammenhang
bringt. Diese normative Bezugnahme auf Natur fungiert allerdings
eher als rhetorische Chiffre. Die Anpassung der Architektur an die-
ses <Mass des Natiirlichen> zielt auf Minimierung des Ressourcen-
verbrauchs und der Umweltbelastung und integriert das Bauen in
das gesellschaftliche Projekt eines nicht zerstorerischen Umgangs
mit den globalen natiirlichen Lebensbedingungen. «Natur> wird
hier zur Leitlinie eines verianderten Entwurfs gesellschaftlicher
Praxis. Nicht tibersehen werden kann jedoch, dass auch in diesem
Zusammenhang der Begriff der Natur einen tendenziell legitima-
torischen Charakter besitzt. Zum einen geht es um die Sicherung
der Lebensbedingungen der «Natur> nur insoweit, als diese zu
den Lebensbedingungen des Menschen beitrigt. Zum anderen fallt
der «<traditionelle> 6kologische Diskurs in seiner Orientierung an
Gleichgewichtszustinden und sich selbst erhaltenden Kreislaufsys-
temen weit hinter den heute erreichten evolutiondren Denkansatz
in den Naturwissenschaften zuriick, der eher die Dynamik des
durchaus auch katastrophenhaltigen Werdens und Vergehens in der
Natur betont und die Forderung nach Erhaltung stationar gedachter
Naturzustinde als Anpassung an das eigene Mass der Natur wissen-
schaftlich kaum begriindbar macht.

Karl Heinz Bohrer hat vor einiger Zeit die Ansicht einer «Mo-
derne jenseits der Utopie», aber auch «nach der Natur» entwickelt.'
Nicht tiberraschend halt er die geschichtsphilosophisch-politische
Zukunftsgewissheit als Kernbestand der Moderne fiir verjahrt. Seine
These lautet jedoch weitergehend: Zu dem Verlust der Geschichte

1 Karl Heinz Bohrer: «Nach der Natur», in: Ders.:
Nach der Natur. Uber Politik und Asthetik, Miinchen
1988, S. 2091f.



27

kommt jener der Natur, die — von der Moderne unwiderruflich
entgottert — als sinnstabilisierende Dimension entwertet ist. Diese
Sinnstiftung durch Naturerfahrung wurde z.B. noch durch den
amerikanischen Philosophen Ralph Waldo Emerson auf den Begriff
gebracht, wenn er 1836 schreibt: «In den Waldern kehren wir zur
Vernunft und zum Glauben zurtck. Dort fuhle ich, dass mich im
Leben nichts treffen kann — keine Schande, kein Unheil [...], was
nicht die Natur heilen kann. [...] Die Strome des universellen We-
sens durchwogen mich; ich bin ein Teil oder Splitter Gottes. [...]
Die grosste Wohltat, die uns Felder und Walder gewadhren, ist die
Idee einer geheimen Verwandtschaft zwischen dem Menschen und
der Pflanzenwelt. Ich bin nicht allein und unerkannt. Sie neigen
sich mir zu, und ich neige mich Ihnen zu.»* Schon am Ende des
18. Jahrhunderts war der Philosoph Immanuel Kant etwas vorsich-
tiger. Auch Kant bewegte die Frage, ob der Mensch iiberhaupt in
die Welt hineinpasse, anders gesagt: ob die Natur uns zugetan sei.
Ihm reichte der Schein des <Als-ob»>. Aber ganz sicher war er sich
nicht. Das ist heute anders. Die <Natur> — als Ganzes gedacht — ist
wohl leider nicht auf unserer Seite. Das in den Naturwissenschaften
heute vorherrschende Evolutionsmodell lasst keinen Zweifel daran,
dass die Natur uns weniger zugetan ist, als uns lieb ist — namlich
gar nicht. Auf lange Sicht ist die Existenz des Menschen ein kosmo-
logisches Durchgangsstadium.

Auf kiirzere Sicht muss uns das nicht unbedingt bekiimmern,
es bedeutet philosophisch allerdings, dass dort, wo die Not des
Geschichtlichen herrscht, das Rettende uns nicht unbedingt aus
der Natur zuwichst. Die Natur ist nicht darauf angewiesen, dass
wir unseren Frieden mit ihr schliessen. Wer darauf angewiesen ist,
sind wir selbst. Die Erhaltung der natiirlichen Lebensressourcen ist
somit keine Norm, die aus der Natur selbst abzuleiten ist, sondern
ein gesellschaftliches Projekt, ein Projekt des <Survival>. Und so ist
— im theoretischen Sinne — die Natur keine Quelle der Utopie mehr.
Ihr gegenwartiger Zustand — im praktischen Sinn — ist dagegen ein
unabweisbarer Anlass zum Handeln.

2 Ralph Waldo Emerson: Natur, Ziirich 1988, S. 16f.



28

Kehren wir noch einmal zu Vitruv zurtick, zu einem Modell von
Natur als Verkorperung <schoner Geometrie>. Die Berufung auf die
platonisch-pythagoreische Tradition hat sich bis ins 20. Jahrhundert
erhalten. Und bis heute ist der Riickgriff auf dieses Denken allerorten
noch anzutreffen — zumindest rhetorisch, wenngleich durchgingig
mit normativen Untertonen. Welche Argumente sich dafiir auch im-
mer finden mogen, diirften sich beim Stand des aktuellen Naturbildes
derartige Versuche als nicht ganz leicht darstellen.

Friedrich Cramer, dem wir eine der konstruktivsten Darstellungen
des sogenannten neuen naturwissenschaftlichen Denkens verdanken,?
entwickelte auf dieser Grundlage «ein neues Konzept der Asthetik»*,
das in Wirklichkeit aber nichts anderes als die Bestatigung des <alten»,
also des in der Vitruv-Tradition wirksamen Konzepts, sein will. Fiir
Cramer beweisen Chaostheorie, fraktale Geometrie und das moderne
Evolutionsdenken gerade, dass die «schone Form> — und darunter
versteht er klassische Symmetrie, Proportion und Goldener Schnitt
— objektiv in der Natur angelegt ist. Der Prozess Natur, so Cramer, ist
gleichzeitig der Prozess der Schonheit. Diese Art von objektiver Na-
turasthetik erhebt nicht nur den Anspruch zu erkliren, warum wir
etwas als schon empfinden, sondern enthilt auch unverkennbar nor-
mative Aspekte. Hier steckt dann auch das Problem. Unerkannt bleibt,
dass in die Betrachtung von Naturformen ein bestimmtes kulturelles
Konzept von Schénheit eingeht, das dann wiederum — welche Uber-
raschung — aus der Natur <objektiv> abgeleitet wird. Und weiterhin:
Selbst wenn Symmetrien u.a. als Strukturmerkmal von natiirlichen
Formen nachweisbar sind, besagt das fiir die Beurteilung von Gegen-
stainden der Kunst und Architektur im normativen Sinne noch gar
nichts. Genesis nicht gleich Geltung.

Cramer kann sich auf berithmte Vorlaufer beziehen, ich nenne nur
die zwei wichtigsten: Ernst Haeckel (1834—1919) und D’Arcy Thomp-
son (1860—-1948). Haeckel und Thompson waren beide Zoologen und
beide entwickelten — gerade als Naturwissenschaftler — so etwas wie
eine <objektive Asthetik der Natur>. Das Entscheidende ist, dass im
Umkehrschluss diese Asthetik der Natur zur Grundlage einer gera-

3 Friedrich Cramer: Chaos und Ordnung, Stuttgart 4 TFriedrich Cramer; Wolfgang Kaempfer: Die Natur der
1988. Schonheit, Frankfurt am Main 1992.



29

dezu normativen und eben <wissenschaftlich> begriindeten Asthetik
der Kunst, der Architektur, des Designs wurde. Haeckel veroffentlichte
zwischen 1899 und 1904 seine Kunstformen der Natur, grossformatige
Bildtafeln vorrangig von Meereslebewesen bis <hinunter> zum Ein-
zeller, um dabei die Kunstfertigkeit der Natur in ihren Formen und
Farben darzustellen. Thompson wiederholt ganz explizit die antike
Position der Pythagoreer, die eben von einer grundlegend mathema-
tisch-geometrisch harmonischen Struktur aller Erscheinungen der
Natur ausging — im Grossen wie im Kleinen. Er betreibt Morphologie,
er untersucht also die Gestalten der Natur. Und als moderner Natur-
forscher entdeckt er aufs Neue die aus der Antike tiberlieferte <har-
monia mundi>, die mathematische Harmonie der Naturerscheinungen.
Thompson schreibt: «Ich weiss, dass bei Studium materieller Dinge
Zahl, Ordnung und Lage den dreifachen Schliissel zum exakten Wissen
darstellen, dass diese drei in der Hand des Mathematikers die <ersten
Umrisse fiir eine Skizze des Universums> liefern, dass uns Quadrat und
Kreis helfen, die unbezweifelbaren, fruchtbaren Gesetze, welche die
Regelmaissigkeit und Klarheit der Welt ausmachen zu begreifen. Denn
die Harmonie der Welt kommt in Form und Zahl zum Ausdruck, und
das Herz und die Seele wie alle Poesie der Naturphilosophie sind im
Begriff der mathematischen Schonheit verkorpert.»® Die Schonheit
der Natur ist aber fiir ihn keineswegs nur eine Frage der Asthetik,
vielmehr behauptet er die Identitit des Schonsten und des Zweck-
massigsten: «Weiterhin besteht die Vollkommenheit mathematischer
Schonheit darin, dass das, was am schonsten und regelmassigsten aus-
gebildet ist, sich auch als das Niitzlichste und Grossartigste erweist.»*
Beeinflusst durch solche Ansitze und entsprechende philosophi-
sche Konzepte, z.B. bei Henri Bergson oder Gilles Deleuze, ergreift
seit einiger Zeit ein neuer Diskurs die internationale Diskussion tiber
Architektur und Stadtebau. In Absetzung von den Ideen des <Grossen
Plans», der umfassenden Kontrolle, der integralen Einheit und des line-
aren Zugriffs, entwickelt dieser dsthetische Diskurs ein neues Konzept
der architektonischen Formfindung und des urbanen Zusammenhangs.
Hierbei geht es um ein neues Verhaltnis von Stabilitat und Instabilitat,

5 D’Arcy W. Thompson: Uber Wachstum und Form,
Frankfurt am Main 2006, S. 448.
6 Ebd.



30

von Ordnung und zugelassener Unordnung, von Intervention und dem
Nichtvorhersehbaren, kurz es geht um die Anerkennung des Nicht-
verfiigharen und die Entstehung des Neuen. Hier herrscht Indetermi-
niertheit statt Festlegung, Bewegung und Stromung statt konzeptueller
Fixierung. Es entsteht eine «Asthetik des Dazwischen>, eine Architektur
des Ereignisses oder auch eine Architektur der Emergenz. Diese neue
Theorie der architektonischen Formentwicklung setzt auf Bewegung
statt Fixierung und auf dynamische Prozesse statt isolierte Elemente.
Der Titel eines Aufsatzes von Greg Lynn benennt die programmati-
schen Leitbegriffe dieses Ansatzes: «das Gefaltete, das Biegsame und
das Geschmeidige»’.

Gefordert wird eine Formlogik des Fliessens, der Kontinuitit und
Flexibilitit. Heterogene Elemente werden miteinander <fliessend> ver-
bunden. Zwischen diesen Elementen entstehen so eher neue Bin-
dungen und Allianzen als Konflikte und Gegenldufigkeiten. Formales
Leitbild ist die Integration statt die Kollision. Das gilt fiir das archi-
tektonische Objekt als auch fiir dessen stadtebauliche Einbindung, Es
wird die Abkehr von der Suche nach konfligierenden Geometrien im
stadtebaulichen Kontext als auch im architektonischen Objekt selbst
verkiindet. Als Beispiel einer solchen konfligierenden Strategie wird
die diagonale Stellung einer Achse genannt, die entsprechend durch
das Gebdude schneidet. Der Unterschied der Entwurfsansitze wird
dabei an zwei Gebiuden von Peter Eisenman festgemacht. Wihrend
aus der Sicht von Lynn das Wexner Center noch einem alten Denken
entspreche, praktizierte Eisenman in seinem Convention Center am
gleichen Ort die gewiinschte fliessende und geschmeidige Formlogik.
Letzteres, so wird gelobt, verschwinde gleichsam im Kontext und ver-
deutliche die geforderte kontextuelle Nachgiebigkeit.

Es gibt einige Hinweise darauf, dass dieser Suche nach einer <ge-
schmeidigen Form»> eine ebenso geschmeidige und glatte Ideologie
zugrunde liegt, wie der amerikanische Architekturtheoretiker Mi-
chael Hays mutmasst.® An dem, was Hays der «New Architecture> als
«geschmeidige Ideologie» bescheinigt, offenbart sich eine Variante
der Postmoderne, der es noch nicht gelingt, das Heterogene und Wi-

7 Greg Lynn: «Das Gefaltete, das Biegsame und das 8 Michael Hays: «Ideologische Glitte», in: Arch+ 128,
Geschmeidige», in: Arch+ 131, Apr. 1996, S. 621f. Sept. 1995, S. 70ft.



31

derspriichliche zu leugnen, die aber in politisch nicht unbedenklicher
Weise von einer Vielfalt ohne Konflikt triumt — die der Wirklichkeit
wiederum nicht entspricht. New Architecture als Utopie? Wie andere
Architekturprogramme auch, so formuliert die New Architecture mit
Berufung auf Natur implizit ein Gesellschaftsbild, das sich in archi-
tektonischer Bildhaftigkeit spiegelt. Als deren aktuelle Variante konnte
man die sogenannte parametrische Architektur, wie sie z.B. von Zaha
Hadid und Patrick Schumacher vertreten wird, sehen. Natur spielt hier
als Referenz allerdings keine Rolle.

Ich komme zu einem weiteren Modell des Bezugs von Architek-
tur auf Natur. Natur gilt in der Architektur auch als Vorbild fiir eine
technisch-konstruktive Optimierung in der Tradition der Frei-Otto-
Schule: Hier geht es um« nattirliche Konstruktioneny.

Die aktuelle Diskussion wird zum Beispiel unter dem Titel «digitale
Morphogenese> gefiihrt. Betrachtet wird die Logik der biologischen
Formentwicklung sowie die Entstehung von Strukturen bei Tieren
und Pflanzen. Die Logik der Formentwicklung im Reiche des Leben-
digen wird nun zum Vorbild fiir die Formfindung in der Architektur.
Im Unterschied aber zu Haeckel und Thompson geht es nicht um die
schone, mathematisch ebenmassige Gestalt der Naturerscheinungen,
sondern um deren <Performanz>, anders gesagt: deren Leistungsfihig-
keit. Effektivere Formen verbrauchen weniger Material und leisten
einen Beitrag zum sparsamen Umgang mit den Ressourcen unserer
Welt. Die Biologie wird dabei zu einer wichtigen Inspirationsquelle
der Architektur. Sie gibt Hinweise fiir eine Logik der Optimierung.
Mechanismen der Strukturbildung in der Natur kénnen Modelle fiir
die Formfindung von Konstruktionssystemen in der Architektur sein,
ob es nun Seifenblasen oder Spinnenweben sind. Die Biologie wird da-
bei aber nicht mehr als Vorbild einer schonen Form in unmittelbarer
Weise zum Modell, sondern nur noch bei der Logik der Formfindung.
Die These ist, dass es heute Computerprogramme gibt, die diese Lo-
gik der natiirlichen Formoptimierung auf die Architektur tibertragen
konnen. Es geht dabei eigentlich im Kern um Strukturen des Tragwerks,
um die Konstruktion, also nicht wirklich um die Form eines Gebaudes.
Ein Aspekt von Haeckel und Thompson wiederholt sich hier: die digi-
tale Formentwicklung bedient sich eines aktuellen Hilfsmittels — des



32

Computers —, aber letztlich orientiert sie sich am Vorbild der Natur.
Damit will sie <objektiv> werden und den Entwurf von der blossen
Subjektivitat 16sen. Und wieder gilt Natur als tiberindividuelle, nor-
mative Instanz.

In einem dritten Modell, das ich erwahnen mochte, geht es nicht
um Nachahmung der natiirlichen Schonheit, nicht um die Potentiale
der Emergenz oder die Optimierung konstruktiver Systeme, sondern
um die Einheit von Mensch und Welt.

Neulich konnte man in einer Zeitung die Uberschrift lesen: «Land-
schaft ist da, wo Gefiihl ist.» Auch Gernot Bohmes <6kologische Na-
turasthetik> zielt ja bekanntlich auf das, «was zu Herzen geht»’. Nun
gibt es bekanntlich mehr als nur ein Gefiihl und es gibt auch durchaus
verschiedene Weisen, wie uns etwas zu Herzen gehen kann. Sagen wir
es also etwas allgemeiner: Natur als Landschaft gedacht, kann uns af-
fizieren. In den Erhabenheitskonzepten des 18. Jahrhunderts, die sich
noch nicht auf Kunst, sondern auf Natur bezogen haben, ist auch schon
von durchaus gemischten Gefiihlen die Rede. Edmund Burke spricht
ausdriicklich vom Schrecken — wenn auch von einem angenehmen —,
anders gesagt: von einem asthetischen Schauder, der dann im Laufe der
weiteren realgeschichtlichen Entwicklung immer weniger schrecklich,
dafiir aber immer mehr isthetisch wurde. Und je mehr die reale Be-
drohung, die von der Natur ausging, historisch abnahm, desto starker
wurde die Natur zum Projektionsschirm der menschlichen Gefiihls-
regungen. Insbesondere die Romantik treibt eine Sentimentalisierung
der Naturerfahrung voran, allgemeiner gesprochen: eine Subjektivie-
rung. So die eine These.

Eine andere sehr beriihmt gewordene These besagt, dass Landschaft
als Gegenstand der Naturerfahrung in der Moderne — und damit
ist die Neuzeit seit Kopernikus gemeint — eine systematische Funk-
tion im geistigen Haushalt einer aufgeklirten, naturwissenschaftlich-
technisch bestimmten Welt zufillt. Landschaft in diesem Sinne kann
geradezu ein metaphysisches Bediirfnis befriedigen, ein Sinnbediirfnis.
Landschaft bekommt die Funktion der Erscheinung der Harmonie des

9 Gernot Bohme: Fiir eine dkologische Naturdsthetik,
Frankfurt am Main 1989, S. 93.



33

Ganzen. Der Philosoph Joachim Ritter hat in seinem Text Landschaft
1963 diese Funktion beschrieben. Es handelt sich um eine kompensa-
torische Funktion, namlich — wie Ritter sagt — «ein sonst nicht mehr
Gesagtes und Gesehenes zum Scheinen zu bringen, es zu vergegenwar-
tigen.»'® Was ist dieses nicht mehr Gesagte und Gesehene? Es ist die
Vergegenwartigung der Natur «in ihrer Zugehorigkeit zu unserem Da-
sein»'! oder anders gesagt: «in ihrer Beziehung auf den empfindenden
Menschen»'* und noch deutlicher: «fiir das Gemiit»'’. Die moderne
Vernunft mit ihrem von Newton bestimmten, mechanistischen, durch
Kopernikus dezentrierten Weltbild und ihrer unsentimentalen Natur-
wissenschaft kann genau dies nicht mehr. Ritter schreibt: «Landschaft
ist die ganze Natur, sofern sie als «<ptolemeische> Welt zum Dasein des
Menschen gehort. Sie bedarf da der asthetischen Aussage und Darstel -
lung, wo die kopernikanische Natur diese nicht in sich begreift und
ausser sich hat. Wo der Himmel und die Erde des menschlichen Da-
seins nicht mehr in der Wissenschaft wie auf dem Boden der alten Welt
im Begriff der Philosophie gewusst und gesagt werden, iibernehmen
es Dichtung und Kunst, sie dsthetisch als Landschaft zu vermitteln.»'*
Dies meint Ritter also mit dem Begriff der Kompensation: Die asthe-
tische Prasentation von Natur als <Landschaft> ersetzt etwas Verlorenes,
eigentlich nicht mehr Mogliches. Mit einer solchen Formulierung
beriihrt man aber schon die ganze Problematik der Ritterschen These.
Wie meint er es denn wirklich? Geht er tatsachlich so weit, zu behaup-
ten, die Erfahrung von Landschaft revidiere Kopernikus? Oder geht es
doch nur um die Erzeugung eines Scheins fiir das Gemiit, um offenbar
ein grundlegendes Bediirfnis im Seelenhaushalt des modernen Men-
schen zu stillen — nimlich dass der Dualismus, das Auseinanderfallen
von res cogitans und res extensa, doch nicht das <letzte Wort> sind?
Fiir Ritter stellt sich die moderne Bewusstseinslage als amphibisch
dar. Neben dem rationalen Dualismus von Mensch und Natur bildet
die Moderne gleichzeitig und eben kompensatorisch ein weiteres <Or-
gan> aus, wie Ritter es formuliert — eben den asthetischen Sinn; dass

10 Joachim Ritter: «Landschaft. Zur Funktion des 11 Ebd., S. 156.
Asthetischen in der modernen Gesellschaft», 12 Ebd., S. 154.
in: Ders.: Subjektivitit, Frankfurt am Main 1974, 13 Ebd., S. 157.

S. 155. 14 Ebd., S. 1571



34

der Mensch sich als empfindendes Wesen der Natur zugehorig fiihlen
kann und ihr nicht fremd und als Fremder gegeniibersteht. Ist dies
aber mehr als eben dies: asthetischer Schein? So stellt sich schon bei
diesem klassischen Text von Ritter die Frage: Was hat Landschaft ei-
gentlich mit Natur zu tun? Ein Einschub: Das dsthetische Konzept des
Erhabenen verschwindet nach Kant fiir lange Zeit in der Versenkung
und wird erst nach mehr als 150 Jahren z.B. bei Theodor W. Adorno,
wenn auch grundsitzlich modifiziert, wieder zum Leben erweckt. Die
realgeschichtliche Entwicklung des 19. Jahrhunderts setzte auch dem
romantischen Bild von Landschaft bald ein Ende — durch Industri-
alisierung, Verstadterung und nicht zuletzt die Eisenbahn. Insgesamt
fiihrt das zu der Frage, ob sich das, was Ritter unter Landschaft versteht,
im 20. Jahrhundert in der Wirklichkeit <draussen> iiberhaupt noch
vorfindet oder mehr und mehr ins Innere wandert und zu einer sub-
jektiven Form der Erfahrung wird. Als ein Beispiel einer solchen Sub-
jektivierung der Naturerfahrung méchte ich einen Text von Rilke aus
dem Jahre 1913 zitieren: «Es mochte wenig mehr als ein Jahr her sein
als ihm im Garten des Schlosses, der sich den Hang ziemlich steil zum
Meer hinunterzog, etwas Wunderliches widerfuhr. Seiner Gewohnheit
nach mit einem Buch auf und abgehend, war er darauf gekommen,
sich in die etwa schulterhohe Gabelung eines strauchartigen Baumes
zu lehnen, und sofort fiihlte er sich in dieser Haltung so angenehm
unterstiitzt und so reichlich eingeruht, dass er so, ohne zu lesen, vollig
eingelassen in die Natur, in einem beinah unbewussten Anschauen
verweilte. Nach und nach erwachte seine Aufmerksamkeit iiber einem
nie gekannten Gefiihl; es war, als ob aus dem Innern des Baumes fast
unmerkliche Schwingungen in ihn tibergingen; er legte sich das ohne
Miihe dahin aus, dass ein weiterer nicht sichtlicher, vielleicht den
Hang flach herabstreichender Wind im Holz zur Geltung kam, obwohl
er zugeben musste, dass der Stamm zu stark schien, um von einem
so geringen Wehen so nachdriicklich erregt zu sein. Was ihn tiberaus
beschiftigte, war indessen nicht diese Erwigung oder eine dhnliche
dieser Art, sondern mehr und mehr war er tiberrascht, ja ergriffen von
der Wirkung, die jenes in ihn unaufhoérlich Heriiberbringende in ihm
hervorbrachte: er meinte nie von leiseren Bewegungen erfiillt worden
zu sein, sein Korper wurde gewissermassen wie eine Seele behandelt
und in den Stand gesetzt, einen Grad von Einfluss aufzunehmen, der



35

bei der sonstigen Deutlichkeit leiblicher Verhadltnisse eigentlich gar
nicht hitte empfunden werden kénnen. [...] bestrebt, sich gerade im
Leisesten immer Rechenschaft zu geben, fragte er sich dringend, was
ihm da geschehe, und fand fast gleich einen Ausdruck, der ihn befrie-
digte, vor sich hinsagend: er sei auf die andere Seite der Natur gera-
ten.»'* Eine solche Offnung der Natur fiir das Subjekt ist aber schon fiir
Rilke nichts Selbstverstandliches mehr, im Gegenteil. An anderer Stell
schreibt er: «Denn gestehen wir es nur: die Landschaft ist ein Fremdes
fiir uns und man ist furchtbar allein unter Biaumen, die blithen, und
unter Bichen, die voriibergehen. Allein mit einem toten Menschen,
ist man lange nicht so preisgegeben wie allein mit Biumen. Denn so
geheimnisvoll der Tod sein mag, geheimnisvoller noch ist ein Leben,
das nicht unser Leben ist, das nicht an uns teilnimmt und, gleichsam
ohne uns zu sehen, sein Feste feiert, denen wir mit einer gewissen
Verlegenheit, wie zufillig kommende Giste, die eine andere Sprache
sprechen, zusehen.»'®

Der Gedanke, dass der Mensch der Natur doch viel zugehoriger
sei, als Rilke es in dieser Passage empfindet, ist nach wie vor virulent.
Dabei geht es nicht immer so pathetisch zu wie bei Gernot Bohme,
der von der Versdhnung von Mensch und Natur redet.'” Eine natur-
wissenschaftliche Argumentation hilft manchen Autoren hier schon
weiter. Die biologische Evolutionstheorie hat ja seit langem deutlich
gemacht, dass der Anteil der Gene, die den Menschen vom sonstigen
Tierreich unterscheiden im niedrigen einstelligen Prozentbereich liegt.
Aber auch die Betrachtung der Evolution des Kosmos> integriert den
Menschen in das Ganze. In einer Besprechung eines neuen Buches zur
Erdgeschichte von zwei amerikanischen Geologen heisst es: «[Sie]
leiten das, was heute auf der Erde passiert, direkt aus der Zusam-
mensetzung des Stoffnebels ab, in dem vor 4,57 Milliarden Jahren die
Sonne ziindete. Konsequent ordnen sie auch den Menschen in dieses
Kontinuum der Stoffstrome ein.»'® Auf solcher Basis der Evolutions-
wissenschaften entfaltet neuerdings der Philosoph Wolfgang Welsch

15 Zit. bei Wolfgang Welsch: Mensch und Welt. Eine 18 Christina Schwigerl: «Wie kann man mit einem
evolutiondre Perspektive der Philosophie, Miinchen 2012, Geschenk so schlecht umgehen?», in: FAZ,
S.73f. 8.10.2012, S. 28; Besprechung von: Charles H.

16 Zit. ebd., S. 169, Anm. 139. Langmuir; Wally Broeker: How to build a habitable

17 Bohme, a.a.0,, S. 31. planet, Princeton 2012.



36

die These, dass nun ein Ausweg gefunden sei, um die altmoderne
Annahme einer Inkongruenz von Mensch und Welt zu tiberwinden.
Im Gegenteil: die Evolution begriindet deren Gemeinsamkeit. Daraus
leitet er die Folgerung ab: Wir gehoren dazu! Im Unterschied zu Rit-
ter spricht Welsch nicht von einem asthetischen Schein, sondern von
einer naturwissenschaftlich gesicherten Erkenntnis. Aber ganz ohne
Gefiihl kommt auch er nicht aus. Er schreibt: «Jetzt gehen wir hier am
Strand entlang und erfahren das Wasser als einen Bereich, der fiir uns
kein moglicher Lebensraum ist. Aber wir waren einmal Fisch, Relikte
aus jener Zeit wohnen uns noch inne, und manchmal kann gar ein Ge-
fiih] dieses fritheren Zustandes in uns aufkommen.»' Es gibt eine be-
rithmte andere Szene am Strand, die allerdings genau das gegenteilige
Gefiihl hervorruft. Ich meine den Text Eupalinos oder der Architekt von Paul
Valéry. Der achtzehnjihrige Sokrates findet am Strand einen fiir ihn
undefinierbaren Naturgegenstand. Er kann ihm keinen Namen geben,
er kann keinen Bezug zu sich herstellen, er empfindet nur Fremdheit
und Unverstandlichkeit und wirft dieses Ding wieder zuriick ins Meer.
«Wir waren einmal Fisch»: ist das die ersehnte Versohnung mit der
Natur, die fJbervvindung des cartesianischen Dualismus? Ein extremer,
deterministischer Naturalismus, den Welsch allerdings gar nicht ver-
tritt, wirde den Menschen ohne Rest heim ins Reich der Natur holen,
vom Dualismus gleich in den Monismus springen. So landet man beim
d’homme machine>. Um diesen miisste man sich allerdings keine
weiteren Gedanken machen. Um Versohnung zwischen Mensch und
Natur kann dann angesichts einer hundertprozentigen Identifikation
allerdings keine Rede mehr sein, der Begriff des Subjekts hitte sich
iberholt, da der Mensch nun zu einem Objekt geworden ware, das
nur noch naturwissenschaftlichen Gesetzmassigkeiten folgt. In dieser
Perspektive erscheint der Mensch als eine naive Illusion und sogar
der Anti-Humanismus Michel Foucaults harmlos dagegen. Foucault
argumentierte historisch, ein solcher Naturalismus kann aber das
Phinomen Geschichte iiberhaupt nicht begreifen, weil er Denken und
Handeln nur auf eine Art neuronale Netzspannung reduziert.

19 Welsch, a.a.O., S. 80.



37

Welsch geht ja gar nicht so weit. Trotzdem liigt er sich etwas in die
Tasche. «Wir waren einmal Fisch»: wie stark wir den Menschen auch
in die biologische Evolution einreihen moéchten, eine Harmonie zwi-
schen Mensch und Natur ist daraus noch lange nicht abzuleiten und
gerade eben auch nicht dessen anthropologisches Spezifikum, die Fa-
higkeit zur Reflexion, die Folge der eben auch in der Natur angelegten
exzentrischen Position des Menschen ist. So scheitert Welsch letztlich
an der immer noch giiltigen Einsicht Friedrich Schillers: Sie — die Al-
ten der Antike — empfanden natiirlich. Wir — die Modernen — empfin-
den das Natiirliche — eben reflexiv.”’ Von Einheit und Unmittelbarkeit
kann also in der Moderne keine Rede sein. Welsch mochte in einem
fast schon kindlichen Uberschwang die Moderne iiberwinden. Er
macht sich allerdings nicht klar, dass der Nachweis, dass der Mensch
ein Naturwesen ist, keineswegs bedeutete, dass die Natur dem Men-
schen zugetan ist, dass es zwischen Mensch und Natur ein harmoni-
sches Verhiltnis gibt. Diese biologisch fundierte Harmoniethese setzte
entweder voraus, dass Mensch und Natur eben zur Identitit zusam-
menfielen oder die Evolution wird kryptotheologisch als fiirsorgliche
und friedenschaffende Teleologie der Natur uminterpretiert. Wenn
man sich diesen beiden Denkmodellen nicht anschliessen will, dann
bleibt es bei der Grundeinsicht der Moderne, dass das Subjekt aus der
Einheit von Gott und Natur herausgefallen ist und auch in der dritten
Dimension — der von ihm selbst handelnd geschaffenen Geschichte —
seine liebe Not hat.

Wenn man also nicht davon ausgehen kann, dass Gott oder die
Natur fiir den Menschen sowieso sorgen, dann bleibt nicht anderes
als die Selbstbehauptung als Selbsterhaltung. Die Beherrschung der
Natur wird somit zur Grundstrategie der Moderne, René Descartes’
Aufforderung, der Mensch miisse «Herr und Eigentiimer der Natur»*'
werden, wird zu einem Ursprungsmotto der Neuzeit. Kant konzedierte
immerhin die Unzugianglichkeit des <An-sichs> der Natur, aber seit
Friedrich Nietzsche wuchsen immer stirker die Zweifel, ob die wis-
senschaftlichen und technischen Fabrikationen des Menschen {iiber-

20 Vgl. Friedrich Schiller: «Uber naive und senti- 21 René Descartes: Abhandlung iiber die Methode des
mentalische Dichtung», in: Ders.: Gesamtausgabe, richtigen Vernunftgebrauchs und der wissenschaftlichen
Mitunchen 1966, Bd. 19. Wahrheitsforschung, Stuttgart 1969, S. 58.



38

haupt etwas mit der Natur zu tun haben und ob sie auf der Ebene der
Praxis wirklich zu dem gewtinschten Erfolg fithren. Ob die Unterwer-
fung und grenzenlose Ausnutzung der Natur erstens ein sinnvolles und
zweitens ein iiberhaupt moégliches Ziel sein kann, wurde im Laufe des
20.Jahrhunderts immer mehr in Frage gestellt. Hier ist jetzt aber nicht
von Naturschutz und Okologie die Rede, sondern von philosophischen
Konzeptionen, die davon ausgehen, dass die Natur sich entzieht, dass
sie im Kern fiir uns unverfiigbar ist. Wir haben es hier mit einer Kritik
der Anthropozentrik zu tun.

Auch in diesem Bereich begegnen wir unterschiedlichen Varianten,
die aber alle die altmoderne Vormachtstellung des Subjekts nicht un-
beschadet lassen. Eine der grdssten Krankungen fiigt der Menschheit
die Psychoanalyse zu, wie Sigmund Freud selbst meinte. Kopernikus
verdrangt den Menschen aus dem Zentrum des Universums, Darwin
reiht ihn ins Tierreich ein und die Psychoanalyse macht klar, dass das
Ich noch nicht einmal Herr im eigenen Hause ist. Wir kommen hier
zu einer wichtigen Differenzierung, nimlich zum Begriff der <inne-
ren Natur>. Diese <innere Natur»> ist laut Freud auch nicht besonders
lebensfreundlich. Der Todestrieb tendiert zur Ausléschung des Ichs,
zur Riickkehr ins Anorganische. Erst hier ware der ewige Frieden
erreicht. Das klingt negativer, als er es meint. Wichtig ist, dass er auf
eine im Prinzip unschlichtbare Spannung im Triebapparat hinweist,
in der inneren Natur. Andere Grosskritiker der Anthropozentrik sind
am Ende aber doch versohnlicher. Martin Heidegger konzipiert die
Uberwindung der altmodernen Subjektposition als gross angelegte
metaphysische Entspannungsiibung, fiir Adorno eréffnet das von ihm
geforderte «Eingedenken der Natur im Subjekt»?” eine geschichtliche
Perspektive der Emanzipation und Befreiung. Aber es gibt auch eine
Position, die der Natur gerade in ihrer Gleichgiiltigkeit und Fremdheit
gegeniiber den Menschen, in ihrer Uberlegenheit den eigentlichen
Wert zuschreibt.

Schon der eben erwahnte Heidegger sagte, dass der Mensch sich
nicht immer nur selbst begegnen will. Nehmen wir als Beispiel Albert
Camus. In seinen literarischen Essays, die sich hauptsachlich mit seiner

22 Max Horkheimer; Theodor W, Adorno: Dialektik der
Aufklirung, Frankfurt am Main 1969, S. 47.



39

algerischen Heimat beschiftigen, schreibt er: «Die Sonne lehrte mich,
dass die Geschichte nicht alles ist.»** Dabei bleibt es aber nicht, denn
er erkennt, dass die Wahrheit der Sonne auch die Wahrheit seines To-
des sein wird. Das Entscheidende ist: mit dieser Idee desTodes schliesst
Camus Freundschaft — ohne Angst, ohne Furcht. Er weiss: «Diese
Welt [die nicht-geschichtliche] vernichtet mich.»** Aber Camus weiss
ebenso: «Sie verneint mich ohne Zorn.»* So wird ihm «die Gleich-
gultigkeit und Ruhe des Unverginglichen»?*
Erl6sungshoffnung. Das Negative, das Vernichtende, das Todbringende
wird positiviert. Auch dies ist eine Version der Verheissungen des Ewi-
gen — wenn auch durch und durch a-theologisch.

Was aber, wenn das Unvergangliche gar nicht unverganglich ist?
Auf den Wissenschaftsseiten der Neuen Ziircher Zeitung kann man das Fol-
gende lesen: «Fiir Kosmologen mag das Universum in 100 Milliarden
Jahren nicht mehr viel hergeben. Am Ende ist es deshalb aber noch
nicht. Zwar wird die Sonne langst erloschen sein. Andere Sterne ver-
brennen ihren Wasserstoff jedoch sehr viel langsamer. Auf einem ihrer
Planeten konnten in 100 Milliarden Jahren durchaus noch lebens-
werte Bedingungen anzutreffend sein. Irgendwann wird jedoch auch
der letzte dieser Sterne seinen Brennstoffvorrat verbraucht haben.
Danach passiert lange Zeit nichts mehr. Die Sternleichen kiihlen aus
und werden zu Schwarzen Zwergen. Nach etwa 10" Jahren 16sen sich
dann die Galaxien auf. Falls sie nicht vorher dem Schwarzen Loch im

Zu SO etwas wie einer

Zentrum ihrer Galaxie zum Opfer gefallen sind, treiben die Sternlei-
chen nun einsam durch das Weltall, bis sich irgendwann ihre Materie
zu zersetzen beginnt. Noch spiter verdampfen auch die Schwarzen
Locher. Was am Ende tibrig bleibt, sind isolierte Elementarteilchen,
die sich durch die beschleunigte Expansion des Weltalls immer weiter
voneinander entfernen und jeglichen Kontakt untereinander verlie-
ren.»*’ Das ist alles natiirlich noch lange hin und kénnte den Heutigen
ja auch egal sein. Eines steht wohl doch fest: Auf die Natur ist kein Ver-
lass. Sie wird uns und alles organische Leben im Stich lassen.Vielleicht

23 Albert Camus: Literarische Essays, Hamburg 1959, S. 10. 27 Christian Speicher: «Endzeitvisionen. Gewandelte
24 Ebd., S. 119. Vorstellungen tiber die Zukunft des Universums»,
25 Ebd. in: NZZ, 4.7.2007, S. 32.

26 Ebd., S. 38.



40

kommt das Leben in weiteren Milliarden von Jahren doch irgendwie
wieder. Spekulationen sind frei und kosten nichts. Das menschliche
Mass ist hier ohnehin in jeder Hinsicht iiberschritten.

Ein weiterer Aspekt kommt hinzu. Wenn wir «Natur> nicht auf
den nachsten Nahbereich des Menschen beschrinken wollen — also
auf Biume, Biische und Blumen —, dann ist der allergrosste Teil des
Kosmos> an-organisch — ohne Leben. Ist das etwa keine Natur? Es geht
aber noch radikaler: Etwas 95% der Materie, aus der das Universum
besteht, ist fiir die heutige Wissenschaft unbekannt, ein Ritsel. Das
kann sich durch bahnbrechende neue Erkenntnisse morgen schon
andern. Aber fiir heute gilt: Wir wissen eigentlich gar nicht, was Natur
ist. Und das wenige, was wir wissen, flosst uns sehr wenig Vertrauen
ein, dass die Natur am Ende auf unserer Seite steht. Die kosmologische
Perspektive driangt uns also die Frage auf, ob es tiberhaupt irgendeinen
Sinn macht, die Natur als eine — wie auch immer verstandene — posi-
tive Referenz zu bemiihen.

Und nochmals andere Argumente kommen hinzu: Wenn wir Natur
in einem grundlegenden Verstindnis als das begreifen wollen, was
nicht vom Menschen gemacht wurde, dann sind heute die Gelegen-
heiten, einer solchen Natur zu begegnen, eher rar gesit. Jedenfalls in
Europa, wo kaum noch Naturlandschaft existiert, sondern fast aus-
schliesslich Kulturlandschaft. Das Wilde, das Unberiihrte ist schwer
zu finden. Trotzdem nehmen wir subjektiv die Kulturlandschaft als
Natur wahr — was bleibt uns auch 1iibrig. Aber eigentlich hat das mit
Natur wenig zu tun. Uberhaupt Natur: die Philosophen weisen uns
darauf hin, dass Natur gar kein Gegenstand der Erfahrung sein kann.
Wir kénnen Acker, Wiesen, Wilder, Berge, Fliisse und Pflanzen wahr-
nehmen — aber eben nicht «<Natur>. Natur ist ein Abstraktum, das man
nicht sehen, horen, fiihlen oder schmecken kann. Aus all diesen Griun-
den konfrontieren uns heute Philosophen wie Michael Hampe mit der
These vom «Ende der Natur».”®

28 Michael Hampe: Tunguska oder das Ende der Natur,
Miinchen 2011.



41

Aber keine Sorge. Unsere Beschiftigung mit Landschaft muss das
in keiner Weise beeintrachtigen. Denn wie sagte Martin Seel in sei-
ner Naturasthetik schon vor mehr als zwanzig Jahren: «Es muss nicht
Natur sein.»* Wie wahr! Wenn wir uns entschliessen, dieses schwere
Gepick des ja irgendwie immer metaphysischen Naturbegriffs von
uns abzuwerfen, wird unser Weg erheblich leichter. Dann kénnen wir
weiter — als sei nichts gewesen — von Landschaft reden — ob griin oder
nicht. Seel gibt uns am Ende sogar die Lizenz, dass wir uns dabei —
wenn wir es denn unbedingt wollen — mit der Welt einig fithlen. Wenn
auch grundlos.*

29 Martin Seel: Eine Asthetik der Natur,
Frankfurt am Main 1991, S. 161.
30 Ebd., S. 75.



	Auf der Suche nach der Natur

