
Zeitschrift: Pamphlet

Herausgeber: Professur für Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zürich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschaft

Artikel: Raum und Bild : einige Thesen zu Grundlagen der Anschauung von
Landschaft

Autor: Fischer, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


RAUM UND BILD
EINIGE THESEN ZU GRUNDLAGEN

DER ANSCHAUUNG VON LANDSCHAFT

Ludwig Fischer

Fast die gesamte neuere Debatte über den Begriff und ein theoretisches

Konzept von <Landschaft> - genauer müsste man sagen: von cKulturland-
schaft> — wird bestimmt von dem Bemühen, eine lange dominante, <alte>

Landschaftsauffassung zu verabschieden und zu neuen, im emphatischen
Sinn <zeitgemässen>,Vorstellungen von Landschaften zu gelangen. Zweifellos

waren nicht nur im deutschsprachigen Raum für diese Auseinandersetzungen

um unsere mentalen Bilder und Konzepte von Landschaft die Impulse
entscheidend, die mit einigerVerspätung aus den USA herüber wirkten, vor
allem mit den Schriften John BrinckerhoffJacksons und seiner Nachfolger.

Es lässt sich plausibel machen, dass erstens das vorgeblich erledigte
Landschaftsideal - denn um ein Ideal, so einer der Angriffspunkte der Neuerer,
handele es sich - unreflektiert in den meisten <modernen> Landschaftsbestimmungen

weiter wirkt und dass zweitens viele, allzu viele <Gegenent-
würfe> zur historisch obsoleten Landschaftsauffassung an entscheidenden
Theoriedefiziten kranken, die sie freilich wiederum in mancher Hinsicht
mit den älteren Entwürfen teilen.

Theorieachsen

Die kritische Beschäftigung mit <neuen> Landschaftskonzepten erfordert

es, sozusagen einige Theorieachsen zu markieren, in denen ein <auf der
Höhe der Zeit> angelegter Rahmen für Landschaftstheorie zu entwerfen
wäre.

Diese Theorieachsen weisen in drei Dimensionen: erstens in die
historische - ohne das Durcharbeiten der natur- wie der kulturgeschichtlichen
Mitgift, die jede Landschaftstheorie in sich trägt, kann man auch nicht zum
<Neuen> gelangen zweitens in die sozialanalytische - ohne eine systematische

Reflektion der Praxis von Theoriearbeit landet man immer wieder
bei dem Irrtum, man könne <an der Realität> das diese Realität Prägende
und Strukturierende ablesen —; drittens in die normative — ohne eine
verantwortliche Beschäftigung mit den normativen Implikationen, die auch

jede Landschaftstheorie in sich enthält, wird ein Entwurf schnell zur blos

sen Setzung, die sich durch deren Verkündigungsanspruch der Prüfüng zu
entziehen sucht.



10

Entgegensetzungen

Die erste der leitenden Oppositionen, über die in den neueren
Landschaftsdebatten offenkundig weithin Einigkeit herrscht, ist diejenige

von ländlicher Szenerie und urbanem Raum. Die <alte> Auffassung,
die sich seit der Renaissance durchgesetzt hat und heute noch das

öffentliche Bewusstsein bestimme, so heisst es immer wieder, entwerfe
Landschaft als das Bild einer <naturnahen> Szenerie fernab der Stadt,

ja der Inbegriff von Landschaft finde sich nach diesem Konzept in der
nahezu menschenleeren <Naturlandschaft>, die sich zu einem charmo-
nischen> Ensemble füge, einer eben als Bild gedachten Komposition.
Entscheidend sei also zum einen das Bildhafte dieser Landschaftsbestimmung,

zum anderen das Arkadisch-Schöne oder Grandios-Erhabene

des vorgestellten Ensembles, zum dritten der Gehalt des normativ
verstandenen Ideals, das sich als ein ästhetisches definiere.

In der Tat zeigt nicht nur die Malerei seit Anfang der 16.
Jahrhunderts - Albrecht Dürer benutzte bekanntlich als einer der ersten
den Begriff <Landschaft> 1521 für die Abbildung einer im Wesentlichen

ländlichen Szenerie, durchaus noch im Sinn von Kulisse (Eberle,
S. 24f.) —, dass die bis dahin übliche Verwendung des Begriffs für einen
sozial und politisch bestimmten Raum durch die bildhafte Darstellung
des angeschauten Ausschnitts der wahrgenommenen Welt, vorrangig
der <Naturgegebenheiten>, abgelöst wird. Die philosophische
Ausarbeitung des Konzepts findet dann in der Befassung mit der Naturästhetik

statt, und trotz dem Verdikt Hegels über das <Naturschöne> hält sich
die Linie der Fundierung des Landschaftsbegriffs in der <Anschauung
von Natur> bis fast zum Ende des 20. Jahrhunderts.

Insofern ist es zunächst richtig, wenn man der immer noch in uns
wirksamen Vorstellung nachsagt, sie binde die Konstitution von <Land-
schaft> an die Wahrnehmung von <freier Natur>, wie es die klassische
Landschaftstheorie bis in ihre jüngsten Fortschreibungen dekretiert.
Joachim Ritter hatte in seinem programmatischen Aufsatz Landschaft

von 1963, der sehr wohl die Gültigkeit eines <alteuropäischen> Land-
schaftsbegriffs auch für die «moderne Gesellschaft» beansprucht,
geradezu apodiktisch formuliert: «Landschaft ist Natur, die im Anblick
für einen fühlenden und empfindenden Betrachter ästhetisch gegenwärtig

ist.» (Ritter 1974, S. 150) Die von den Menschen genutzten
Räume, ob in der Peripherie der Stadt oder in der Weite der Steppen,



11

seien nicht «als solche schon <Landschaft>. Sie werden es erst, wenn
der Mensch sich ihnen ohne praktischen Zweck in <freier> gemessen -
der Anschauung zuwendet, um als er selbst in der Natur zu sein. Mit
seinem Hinausgehen verändert die Natur ihr Gesicht.» Sie «wird
ästhetisch zur Landschaft» (ebd., S. 15Of.).

Landschaft als <Natur>

Gernot Böhme hat, ausgehend von einer axiomatischen Distanzierung

tätiger Aneignung der Natur in der Landschaftswahrnehmung,
gewissermassen die Urszene für die Formung des in der Tat

Kalteuropäischem Landschaftskonzepts in Piatons Dialog Phaidros ausgemacht:
Der Gang aus der Stadt in die <freie Natur> werde in diesem Text zur
Voraussetzung für die Wahrnehmung der Umgebung als <Landschaft>.

Obwohl bei Piaton die Naturszenerie lediglich Kulisse für den
philosophischen Dialog ist, behauptet Böhme, in dem griechischen Text
sei eine basale Struktur des neuzeitlichen NaturVerhältnisses vorgebildet:

Die bürgerliche Zivilisation, beruhend auf der Transformation
angeeigneter Natur, sei entscheidend urban, <Natur als solche> werde
im Draussen gesehen, «zunächst ausserhalb der Mauern, also das

Ländliche und die Landschaft, sodann das Ausserzivilisatorische, das

heisst: die Gegenden jenseits der Grenzen Europas, die ferne Wildnis.»
(Böhme 1989, S. 61) Man müsse demnach «hinaus ins Freie» gehen,
um Natur im eigentlichen Sinn - und damit Umgebung als Landschaft

— erfahren zu können.
Während Böhme mit ein paar Andeutungen also das grundlegende

Axiom der ästhetisch verstandenen Konstitution von Landschaft
durchaus kultur- und sozialgeschichtlich zu verankern sucht, macht
Martin Seel in seinem Buch Eine Ästhetik der Natur - dem vorläufig letzten

grossen Entwurf einer Naturästhetik in klassisch subjektphilosophischer

Absicht - das Postulat theoretisch stark: Zwar könne nicht
«ästhetische Naturanschauung mit Landschaftserfahrung umstandslos

gleichgesetzt» werden. Aber, so heisst es, «die Einheit ästhetischer Natur

ist ihre Einheit als Landschaft» (Seel 1991, S. 37).
Seel allerdings wehrt jede Idealisierung, die in der Erscheinung

von Natur als Landschaft liegen könnte - und die in der Geschichte
der Landschaftsdarstellung und -beschreibung oftmals vorgenommen
worden ist - emphatisch ab: Historisch sei von einer «problemati-



12

sehen Natur» auszugehen, die ihre anthropogenen Destruktionen in
sich trage (und die wahrzunehmen gerade Leistung des ästhetischen
NaturVerhältnisses sei, in der Differenz zur «kanonischen Natur» der

objektivierenden Wissenschaften) und deren Wirklichkeit nur «in der
Wirklichkeit menschlicher Kultur» zu haben sei (ebd., S. 26). Aber
fundamental bleibt die Inkarnation von Landschaft im ästhetischen
Verhältnis zu Natur.

Landschaft cohne Natur>?

Eben diese Fundierung im ästhetischen Verhältnis zu Natur scheint
Seels modernisierte Fortschreibung der klassischen Landschaftsauffassung

nicht nur im Hinblick auf die galoppierende Ausbreitung urbaner
Agglomerationen zu diskreditieren, sondern viel fundamentaler mit
Rücksicht auf die aktuelle Verfassung und vor allem Geltung von dem,
was <Natur> heissen kann. So hat etwa Martin Prominski, sich auf
den Umwelthistoriker Rolf Peter Sieferle und dessen Buch Rückblick

auf die Natur berufend, stellvertretend für viele behauptet, in unserer
globalisierten Welt könne eine <eigentliche Natur>, als das «Ausser-
zivilisatorische» im Sinne Böhmes etwa, nicht mehr als das Andere
der technisch und gestalterisch überformten Umwelt gedacht werden.
Damit verliere eine Landschaftsauffassung ihre Basis in der Erfahrung,
wenn sie - wie noch bei Seel - axiomatisch in der Anschauung des

letztlich nicht dem menschlichen Wollen und Machen Unterworfenen
gründe.

Prominski übernimmt Sieferles These, der «Modernisierungspro -
zess», der in beschleunigter Ubiquität den gesamten Globus erfasse,

tilge auch die Unterscheidung zwischen Stadt und Land, also zwischen
den Urbanen, technisch bewerkstelligten Lebensräumen und den
ländlichen Regionen, die noch relativ direkt von dem Zusammenwirken
menschlicher Arbeit mit den natürlichen Prozessen geprägt sind. Wenn
Landschaft also nicht mehr durch die Präsenz einer unmittelbar
eigentätigen und selbst gestaltenden Natur bestimmt werden könne, sei

auch jenes «Gegenüber» verschwunden, als das in der klassischen
Auffassung die Erscheinung der Landschaft begriffen worden sei. An die
Stelle einer durch anmutende Natur konstituierten Landschaft sei die
«totale Landschaft» getreten, in der uns überall die gleiche zivilisatorische

Überformung begegnet (Prominski 2004, S. 63ff).



13

Urbane und ländliche Räume im Zuge der Globalisierung

Es kommt aber gar nicht darauf an nachzuweisen, dass der Globa-
lisierungsprozess allenthalben gerade auch <abgehängte Landstriche>

erzeugt, in infrastruktureller, sozialer, ökonomischer Hinsicht desolat

vernachlässigte Regionen, in denen längst so genannte Schrumpfungs-
tendenzen eingesetzt haben — bis hin zu den Phänomenen neuer
Wüstungen, wo <die Natur> verlassene Siedlungen und Wirtschaftsflächen
wieder <besetzt>.

So unbestreitbar die Präsenz menschlichen Tuns noch in der Ödnis
der Antarktis ist - die Chemieprodukte in Flechten oder im Körperfett
der Pinguine - oder in der Weite der Ozeane - das technische Plankton
des Plastik-Mikro-Mülls -, so unbezweifelbar ist die Tatsache, dass der

globale Imperialismus der so genannten westlichen Welt eben nicht
alle Unterschiede zwischen Urbanen und ländlichen Räumen einebnet,
selbst wenn in Nordfinnland eine Strasse die so gut wie unbewohnte
Tundra durchzieht.

Zwar sind die historischen Formen der alten Gegenüberstellung
von Stadt und Land als Basis einer Landschaftskonzeption längst
transformiert - niemand wird allen Ernstes eine arkadische Ideallandschaft

gegen den «(unästhetischen Raum> einer dicht bebauten, grossen Stadt

mit ihren Ausläufern aufbieten wollen. Aber es gilt zu begreifen, was
eine auf <Natur> bezogene Landschaftskonzeption selbst dann noch
an <Anderem> im Vergleich zur zivilisatorisch gemachten Lebenswelt
in enthält, wenn sie auch die städtischen Räume durchaus als <Land-
schaft> zu verstehen erlaubt. Denn in dem völlig technisch gestalteten
Raum der Stadt - was <Grünzonen>, ja sogar Bereiche der cnaturhaften

Verwilderung> einschliesst - ist die <Entgegensetzung> zu dem durch
und durch menschlich Gemachten und Gestalteten notwendig
mitgedacht, zumindest implizit voraus gesetzt: jene Entgegensetzung, die
in der vormodernen Vorstellung von Landschaft einst entworfen war.

Wahrnehmung von Stadt als Landschaft

Martin Seel hat in seiner Ästhetik der Natur das cunaufhebbar Andere>
einer mitkonzipierten Natur in der modernen Stadtlandschaft
philosophisch zu fassen gesucht. Für ihn sind selbst weitgehend künstliche
Umwelten in einer <Bandbreite> jener Natur eingeschlossen, die als

Landschaft zur Anschauung kommen könne. <Freie Natur> als Raum



14

ästhetisch definierter Landschaft meint - Seel zufolge - mitnichten
tendenziell paradiesische Zustände, fern jeder Spur menschlicher Ver-

nutzung und auch fern jeder Spur gewaltsamer natürlicher Umwälzungen.

Es lasse sich nicht behaupten, «die Natur sei dort frei, wo sie

vom Menschen unberührt sei. Im Augenblick ästhetischen Interesses
nämlich ist Natur längst schon berührt», weil zur Voraussetzung «ein
Zugänglichsein der Natur gehört, das wenn auch nicht den faktischen
Eingriff, so doch die Fähigkeit zum gestaltenden Eingriff in die Natur
zur historischen Voraussetzung hat. [...] Absolut frei wäre allein die
Natur, zu der kein Mensch je die Distanz aufgebracht hätte, die es zur
ästhetischen Anschauung braucht. Absolut unfrei wäre allein die Natur,
die technisch so zugerichtet wäre, dass kein Mensch länger da wäre,
der die lebenswichtige Distanz zur Natur aufbringen könnte.» (Seel
1991, S. 27) Zwischen den Skalen dieser Extreme sind seinem Entwurf
nach die unzähligen Varianten <freier Natur> eingeordnet, zu denen
also sehr wohl auch von Menschen umgearbeitete <Naturensemb-
les> gehören - ja, Seel entwickelt seine Ästhetik vorrangig mit Blick
auf bearbeitete Natur, auf das, was wir gemeinhin <Kulturlandschaft>

nennen. In der eher klassischen Kulturlandschaft trete Natur «in der
sinnlichen Vielfalt naturwüchsiger Gestalten hervor, die sich von allen
durchgängig gemachten Formen bemerkenswert unterscheiden. Dieses

Naturhafte unterscheidet sich, insoweit wir es vom Nicht-Naturhaften
unterscheiden.» (Ebd., S. 22) Für die ästhetische Wahrnehmung - und
damit für die Synthetisierung von Natur zu Landschaft — ist in dieser

Argumentation die lebensweltliche Präsenz «des ungelenkten Geschehens

der Natur» unerlässlich (ebd., S. 23). Für solche Präsenz gilt aber,

wo von Landschaft zu reden ist, eine «doppelte Fremdheit»: Denn
zum einen erfordert die ästhetische Wahrnehmung eine Distanz, die
«ein Moment der Fremdheit gegenüber der Natur» bedeutet, und zum
anderen ist Natur «keine insgesamt vertraute», enthält gerade in ihrer
Präsenz <Befremdliches> (ebd., S. 23Of.). Just indem Natur mit ihrem
<Eigenmächtigen> das ganz und gar Vertraute sozusagen konterkariert,
aufbricht, «problematisch» werden lässt, wird sie zum Sinnbild eines

<Gelingens>, das menschlichem Leben zum Ziel gesetzt ist. Seels

Naturästhetik entwirft programmatisch eine ethische Dimension in der
Anschauung des Naturschönen - auf die Frage nach dem Normativen
im Landschaftskonzept komme ich zurück.



15

Seel schliesst nun ausdrücklich auch <Stadtlandschaften> in sein

Konzept ein - <Landschaft> kann Städtisches in seinem Verständnis
freilich nur werden, insofern es jene <doppelte Fremdheit> enthält
und zulässt, in der ästhetischen Distanzierung wie in der Präsenz des

cungelenkten Geschehens>, das demjenigen der Natur analog erfahren
werde. Deshalb erklärt er: «Das Modell der Natur ist das Modell der
ästhetischen Stadt. [...] Nur in einem Raum, der die Position der
Wahrnehmung naturhaft oder naturgleich umgibt, ist die Erfahrung [einer
spezifischen Landschaft der Stadt] gegeben.» (Ebd., S. 232) «Zur Natur
hin offen zu sein und wie Natur selbst zu scheinen — das ist die Bedingung
landschaftlicher Wahrnehmung der Stadt. Dass Landschaft der blosse
Schein freier Natur sein könnte: dieser für die Ästhetik der Naturlandschaft

verworfene Gedanke trifft für die Ästhetik der Stadtlandschaft zu.
Dabei handelt es sich um einen bewussten, um einen als Schein
gesehenen und gesuchten Schein.» (Ebd., S. 233) Nicht also <Reste>

eigentätiger Natur in der Stadt - Bäume, Gärten, überwuchernde Brachen,
Pflanzenspots des <Guerilla Gardening> - machen nach diesem
Verständnis die Wahrnehmung von Stadt als Landschaft möglich, sondern
bestimmte Bedingungen dieser Wahrnehmung des gebauten Raums.
Die blosse Identifizierung und Etikettierung verschiedenster lebens-
weltlicher Räume und ihrer Bestandteile in <zivilisatorischen Umge-
bungen> berechtigt nicht schon dazu, von <Landschaft> zu sprechen.

Zur geschichtlichen Theorieachse in Landschaftskonzeptionen

Seels Ausführungen zur Landschaft wären in der historischen
Dimension einer ideengeschichtlichen Linie zuzuordnen. Mir liegt es

näher, einer naturgeschichtlichen Linie zu folgen, auf der ebenfalls
die wohlfeilen Thesen von der Erledigung des Stadt-Land-Gegen-
satzes und damit der umstandslosen Entkräftung des traditionalen
Landschaftsmodells nicht standhalten. Denn historisch - natur- wie
gesellschaftsgeschichtlich betrachtet - hat es Stadt nie ohne die
Antithese zum <Land> einerseits und nie ohne die Abhängigkeit
vom <Land> andererseits gegeben. Jahrtausende lang beruhte dieser

Doppelbezug auf der Ballung nicht-agrarischen Wirtschaftens
(manufakturelle Produktion, Handwerk, Handel) und damit auf
der <fortschrittlichen> Ökonomie, Technologie, Distribution, Kultur

usw. in den Städten und auf der Abhängigkeit dieser Städte von



16

der Lebensbasis in der agrarischen Produktion. Politisch war der
Doppelbezug zumeist einseitig bestimmt: Die Herrschaft ging von
der Stadt aus, die faktische Abhängigkeit städtischen Lebens von der
Primärproduktion auf dem Land war in der gesellschaftlichen
Ordnung sozusagen verkehrt in eine machtpolitische Abhängigkeit der
bäuerlichen Erzeuger. Diese Struktur scheint sich in der bürgerlichen
Gesellschaft aufgelöst zu haben, der enge räumliche Bezug zwischen
städtischer Agglomeration und ländlicher Primärproduktion hat sich
gewissermassen verflüssigt, so dass der Eindruck entstehen kann, die
Stadt, besser: der urbane Raum <brauche> das Land nicht mehr, weder

als Versorgungsbasis noch als einen psychischen und physischen
<Kompensationsraum>. Nur vom Postulat einer <Autonomie> der
zivilisatorischen Strukturen, in denen Städte nur noch <Knoten> einer
grenzenlosen Überformung der Umwelt als Lebenswelt sind, können
die zum Teil hybriden Thesen vom <Sieg der Stadt über das Land>

(André Corboz) oder von der unterschiedslosen bzw. cvöllig offenem
Gestaltung allemal völlig artifizieller Räume lanciert werden.

Solche Theoreme ruhen als Ausdruck einer Art Kulturimperialismus

den imperialistischen Strukturen der globalen Bezüge auf.
Historisch konnten Gesellschaften in weitgehend <zivilisatorisch
überformten Räumen> (also scheinbar ohne die klassische Stadt-
Land-Opposition) das <Artifizielle> ihres Lebensraums nur gestalten
und erreichen, indem sie die unaufhebbar notwendigen Komponenten

angeeigneter cursprünglicher Natur > ausserhalb ihres Staatsgebiets,

in Kolonien etwa, sicherten. Heute gibt es keine Kolonien im
ursprünglichen Sinn mehr, aber die mit dem Beispiel angedeuteten
Strukturen haben ihre Geltungskraft, etwa unter ökologischen
Vorzeichen, nur verschärft: Sind schon innerhalb nationalstaatlicher
Grenzen die ländlichen Räume zu den Deponien der städtischen
Agglomerationen geworden, so hat sich die Vermüllung der nicht-ur-
banen Räume auf dem Globus inzwischen ins Gigantische gesteigert,
wie umgekehrt die Entleerung dieser Räume von den natürlichen
Ressourcen für das zivilisatorische Leben in der angeblich ctotalen
Landschaft> ebenso unfassbare Ausmasse angenommen hat. <Natur>

wird faktisch in einem anderen als nur dem ästhetischen Sinne für
das Leben in den vermeintlich ubiquitären zivilisatorischen Räumen

gebraucht.



17

Die politische Verantwortung in Landschaftstheorie

Um es an einem freilich überspannten Beispiel zu illustrieren: Wer
dafür plädiert, <Landschaft> vom vorgeblichen Faktum einer in der
fortgeschrittenen Moderne technisch und gestalterisch völlig gebauten
Lebenswelt aus zu denken, «von Landschaft als dynamischem Gefüge
menschengemachter Räume» zu sprechen (Prominski 2004, S. 70),
wer also das Artifizielle der Umwelt zur Basis des Landschaftsverständnisses

erheben will und nicht gleichzeitig in seinen Entwurf einbezieht,
dass allein schon für die C02-Bilanz dieser <Landschaft> eine in weiter
Ferne gelegene <Natur-Lunge> auf dem Planeten gebraucht wird, der
wird als Landschaftstheoretiker seiner Verantwortung nicht gerecht.
An dem <alten> Spannungsverhältnis von Stadt und Land im Land-
schaftsbegriff, mithin an der ästhetischen Idealisierung einer bildhaften

Natur als <Landschaft> sich abzuarbeiten, enthebt eben nicht von
der Aufgabe, das wahrhaft Zeitgemässe der Präsenz von Natur in einem
neuen Landschaftsverständnis analytisch zu erschliessen. Davon sehe

ich in den Beiträgen zum cneuen Landschaftsbegriff> weit und breit gar
nichts. Globalisierung heisst eben nicht nur Ausbreitung unserer
famosen, desaströsen zivilisatorischen Errungenschaften, einschliesslich
des nun wirklich gespenstischen Imperativs, <Landschaft> nur noch als

industriekulturell überplante Umwelt zu verstehen. Globalisierung
bedeutet notwendig auch, den Naturbezug global zu veranschlagen.
Und da sehe ich überhaupt keine Aufhebung der lebensnotwendigen
Präsenz eigentätiger Natur in der globalisierten Landschaft, im Gegenteil:

In Abwandlung von Seels Formulierung wäre zu sagen, dass eine
Theorie, die Landschaft ohne die reale Gegenwart nicht angeeigneter
Natur denkt, eine Theorie wäre, die das Aussterben menschlicher
Naturwahrnehmung, noch deutlicher: die das Ende der Naturbasis
menschlichen Lebens als Zielprojektion entwirft.

Kulturgeschichtliche Mitgift der Landschaftstheorie

Historisch geht der Aufstieg der <klassischen> Landschaftsauffas-

sung seit der Renaissance mit der Entwicklung der Zentralperspektive
einher, das heisst: mit den Regeln für die zweidimensionale Darstellung

des dreidimensionalen Raums unserer Umwelt. Die mathe-
matisierbaren Regeln für die Zentralperspektive nehmen geradezu
gewaltsame Abstraktionen von der physischen Realität unserer vi-



18

suellen Wahrnehmung vor, mit der Fiktion eines einäugigen, starren
Sehpunkts für die Erfassung eines homogenen Raums (Fischer 1997, S.

82f.). Das Gewaltverhältnis gegenüber der körperlichen Basis unserer
visuellen Wahrnehmung ist die eine Seite der kulturgeschichtlichen
<Errungenschaften> der Zentralperspektive, und sie ist insofern für
die von manchen ziemlich ahistorisch als «romantisch» bezeichnete
Landschaftsvorstellung (z.B. Prominski 2004, u.ö.) von Dürer bis Ritter

von Bedeutung, als diese den <Realitätseindruck> von Landschaft
in der Tat vorrangig im Modus der bildlichen Anschauung entworfen
hat. Die Synthetisierungsleistung, auf der nach der klassischen Land-
schaftsauffassung die <Einheit> im wahrgenommenen Umweltausschnitt

beruht, enthält in sich eine Abstraktion von unserer leiblichen
Befindlichkeit, nicht nur mit dem absoluten Primat der visuellen
Wahrnehmung, sondern mit deren Bestimmung nach wesentlichen
Regeln der Zentralperspektive, vor allem mit der Annahme eines

grundsätzlich homogenen Raums unserer Anschauung, am deutlichsten

aber mit der unerlässlichen Distanz zum Wahrgenommenen.
Die andere, für uns hier wichtigere Seite an den kulturgeschichtlichen

<Errungenschaften> der Zentralperspektive ist diejenige der
Ermächtigung des Subjekts zur Synthetisierungsinstanz in der
Wahrnehmung von Welt. Alle <Objekte> und ihre Relationen in der
Lebenswirklichkeit werden bei der zentralperspektivischen Konstruktion
von dem abstrakten, sehenden <Subjekt> den Regeln dieses einen
Darstellungsmodus unterworfen. Unter anderem verschwindet dadurch
jede konkrete Sinnlichkeit aus dem Bezug zu den <Objekten>, an ihre
Stelle tritt die Souveränität in der Unterwerfung unter das <richtige>
Abbildungsverfahren.

Das lässt sich unter anderem an der konstruktiven Bedeutung des

Horizonts für die klassische bildliche Landschaftsdarstellung
zeigen. Der abbildungstheoretische <Hintergrund> der traditionellen
Landschaftsvorstellung, die ganz auf die visuelle Wahrnehmung von
Umgebungen, auf die <Anschauung> fokussiert ist, scheint durch jene
Synthetisierung der wahrgenommenen Umgebungselemente zu der
«Einheit» hindurch, von der Georg Simmel ebenso gesprochen hat
wie Ritter, um die beiden entscheidenden Gewährsleute für die
klassische Landschaftstheorie im 20. Jahrhundert zu nennen. Die Umgebung

als <Landschaft> wahrzunehmen, erfordert nach dieser Theorie



19

das Zusammenschlüssen der visuell <registrierten> Einzelelemente
zur Einheit eines angeschauten Ausschnitts der erscheinenden Welt,
und in dieses Zusammenschliessen geht unter anderem die zentral -
perspektivisch gedachte Horizontlinie ein, auf der ja der konstruierte
Augenpunkt liegt.

Diese Jahrhunderte lang dominante Theorie ist sehr wohl zu
kritisieren vor allem auf ihre implizite Abstraktion von sinnlicher
Erfahrung und auf den in sie eingeschriebenen <Herrschaftsgestus> des

wahrnehmenden Subjekts hin. Diese beiden wesentlichen Momente
schleppt aber auch die <neue> Landschaftstheorie mit, die im
Anschluss an Brinckerhoff Jackson dekretiert, Landschaft sei «nicht
mehr als eine Sammlung, ein System menschengemachter Räume
auf der Erdoberfläche.» (Jackson 1984, S. 156 - vgl. Prominski 2004,
S. 58ff.)

Zur sozialanalytischen Theorieachse

Jede theoretisierende und analytische Arbeit ist, als gelebte Praxis,

eingebunden in Felder sozialer Relationen, und seien es solche
der akademischen <Kämpfe> um Deutungshoheit und die Macht der
<besseren Erkenntnis>. Das aber bedeutet, dass in die Theorien selbst
die Logik solcher sozialen Beziehungen und Auseinandersetzungen
eingeht.

Das zeigt sich an den alten wie auch an den <neuen> Landschaftstheorien

ziemlich deutlich. Denn beide haben an entscheidenden
Bedingungen der Wahrnehmung von Umgebungen als Landschaft teil.
Hier seien nur drei essenzielle Momente genannt: Distanz,
Zugangsmöglichkeit und Kompetenz (vgl. Fischer 2012, S. 3Off.).

Distanz: Dass der Betrachtende die lebenspraktische Aneignung
von Natur, ihre Bemächtigung durch Arbeit und Konsumption, im
buchstäblichen Sinn hinter sich gelassen haben müsse, um <Land-
schaft> wahrnehmen zu können, gilt in der traditionellen Land-
schaftsauffassung als zentrale Prämisse. Die Bewegung des Subjekts
weg von der tätigen Auseinandersetzung mit Natur - wie vermittelt
solch lebensnotwendiger <Stoffwechsel> auch sein mag - gehört
nach dieser Auffassung zur Ermöglichung von Landschaftserfahrung
überhaupt, erst aus dem Distanzverhältnis konstituiere sich der
Landschaftsbegriff.



20

Die Ermöglichung solcher Distanzhaltung ruht auf der Suspendierung

des wahrnehmenden Subjekts von konkreter Arbeit an der
Natur. Darin sind sich ja nahezu alle Theoretiker des klassischen Land-
schaftsbegriffs einig. Sie sprechen aber nicht über die gesellschaftliche
Organisation, die solche Suspendierung ermöglicht. Wenn man aber
das Axiom sozialanalytisch umformuliert, wird deutlicher, worum es

geht. Nur wer die Reproduktion des Individuums wie der Gattung, im
«Stoffwechsel des Menschen mit der Natur» (Karl Marx, vgl. Schmidt
1974, S. 74ff.) durch Arbeit, an andere delegieren kann, hat die
Möglichkeit, Natur aus der Distanz wahrzunehmen. Das erfordert eine
starke soziale Privilegierung, die nicht einfach <naturwüchsig> aus der

Entwicklung der Arbeitsteilung entspringt.
Die Distanznahme, von der hier die Rede ist, vollzieht sich konkret

oft, aber nicht nur, im <Gang hinaus>, der zwar <zweckfrei> in Hinsicht
auf eine tätige Aneignung der Umgebung ist, der aber sehr wohl einen
<Zweck> hat, nämlich den, die ästhetische Einstellung im Erkennen,
Beschreiben, Darstellen von <Landschaft> zu behaupten und zu bewähren.

Die Distanznahme kann ja auch sozusagen unkörperlich, in der
Reflektion, im Akt des Beschreibens, Darstellens usw. erfolgen.

Die soziale Praxis der Distanznahme liegt aber auch den meisten
<neuen> Landschaftstheorien zugrunde. So verfährt der grosse
Gewährsmann John BrinckerhoffJackson analog, wenn er <Pfaden> durch
die US-amerikanischen Klein- und Mittelstädte folgt. Der
Erkenntnismodus entspricht unzweifelhaft den Maximen der ästhetischen

Einstellung: Der Gang nicht in die <freie Natur>, sondern durch die
lebensweltlichen Strukturierungen der Stadt erbringt Erkenntnis aus
der Distanz zu den Praxen, die sich in der <Ordnung> der Stadt als

Landschaft manifestieren - der berühmte Aufsatz Der Pfad des Fremden

von 1957 beginnt mit dem Satz: «Als sozusagen professioneller Tourist
bin ich ausgestattet mit einem mühsam erworbenen Wissen darüber,
wie man fremde Städte beurteilt.» (Jackson 1984, S. 17)

Die <Gegenstände> der Wahrnehmung haben sich gegenüber
herkömmlichen Landschaftsvorstellungen gewandelt, die sozialstrategische

Grundlage der Wahrnehmung jedoch entspricht genau den

Imperativen eines Konzepts von Landschaft, dessen Erkenntnisinteresse,

dessen Horizont und dessen Urteilsfindung doch gerade
überschritten und zurück gelassen werden sollen.



21

Zugänglichmachung: Es mag banal erscheinen festzustellen, dass,

um Landschaft - welcher Art und Definition auch immer - konkret
wahrnehmen zu können, der Ort, von dem aus sie wahrgenommen
werden kann, zugänglich sein muss. Unschwer ist aber nachzuweisen,
dass sich im scheinbar Banalen wiederum ein massives soziales Privileg

verbirgt. In der Geschichte der Baukunst und Gartengestaltung lässt

sich solche Privilegierung an der Planung von cidealen Blickpunkten>
ablesen, die einzunehmen auf verschiedene Weise sozial Privilegierten

vorbehalten war. Aber strukturell die gleiche Problemlage finden
wir auch heute überall dort, wo der Zugang zu attraktiven Orten der
landschaftlichen Wahrnehmung geregelt werden soll oder muss - in
Natur- und Landschaftsschutzgebieten, an touristisch <überlasteten>

Plätzen, an <gefährlichen> Punkten, vor dem Arkanum politischer oder
ökonomischer Verfügungsgewalt usw. Die Frage «Wer kann und darf
bestimmte Landschaften überhaupt wahrnehmen?», erweist sich für
die Landschaftstheorie eben keineswegs als müssig, wo solche Theorie
die Konstitution von Landschaft auch als eine soziale Praxis begreift.

Kompetenz: Die Konstitution von Landschaft als Modellierung
unserer Wahrnehmungen, Analysen, Reflexionen, Darstellungen
beruht nicht zuletzt darauf, dass implizit bestimmte Kompetenzen in
Anspruch genommen und gefordert werden. Etwa die Geschichte der
Erhabenheitsästhetik liefert geradezu ein Lehrbuch dafür (Fischer
2004). Aber auch hier lässt der Blick auf aktuelle Befindlichkeiten den
Sachverhalt klarer hervor treten. Die Macht, die das Implementieren

— das <Ansozialisierungen> der Kompetenz zur Landschaftswahrnehmung

in den Menschen entfaltet — kann man zum Beispiel an den

immergleichen Standards der Urlaubsfotos ablesen (Sonnenuntergänge,
Gipfelblicke, Stadtansichten usw.) - heute haben die so genannten
Massenmedien einen guten Teil der <Schulung> in dieser Kompetenz
übernommen. Aber wenn man daran denkt, welchen Distinktions-
gewinn es erbracht hat und erbringt, über die Kompetenz zu verfügen,

traditionell cnicht landschaftsfähige Räume> als Landschaften zu
definieren, zu beschreiben, darzustellen (Industriereviere, Brachen,
Zwischenstädte, ja Parkplätze, Deponien, Center-Parks), dann versteht

man, dass jede Landschaftstheorie soziale Kompetenz als Merkmal von
Distinktion im Beziehungsgefüge gesellschaftlicher Positionierungen
behauptet und verlangt.



22

Zur normativen Theorieachse in Landschaftstheorie

Einer der schärfsten Vorwürfe gegen das traditionale, <ästhetisch>

genannte Landschaftskonzept besteht in der Behauptung, dieses Konzept

sei im schlechten Sinne normativ. Es suche einen bestimmten
Landschaftstypus als massgebliches <Ideal> zu setzen, an dem sich
nicht nur die mussevolle Anschauung zu orientieren und zu schulen
habe. Sondern auch die gestaltende Planung und <Umarbeitung> von
Umgebungen solle sich, der Theorie folgend, am Idealbild der charmo-
nischen>, pastoralen Szenerie ausrichten, an der Idylle der <schönen

Natur>. Dieses «hartnäckig» wirkende Ideal habe lange, allzu lange eine
<modern> gedachte Landschaftsplanung «blockiert» (vgl. Prominski
2004, S. 56, S. 73f.).

In solcher Kritik wird ein Popanz einer vorgeblich historischen,
erledigten Normativität aufgebaut. Denn die ernst zu nehmende
Weiterentwicklung der klassischen Landschaftstheorie und Naturästhetik
rekurriert ja gar nicht auf den normativen Rang einer vormodernen,
<romantisch> illustrierten und harmonisierten Natur in befriedeter
Kulturlandschaft. Ich habe vorhin darauf hingewiesen, dass <moderne>

Naturästhetik gerade die Wahrnehmung fast durchgehend überform-
ter, ja destruierter <Natur> veranschlagt, wenn sie von der Notwendigkeit

handelt, dass <freie Natur> - im Sinne des eigentätigen, uns
auch <fremd> gegenüber tretenden Anderen unserer Umwelt - noch
erfahrbar sein müsse. Das Normative zeitgemässer Naturästhetik, auch
sofern sie noch den Rahmen für eine Landschaftstheorie abgibt, liegt
in den anthropologischen und naturtheoretischen Axiomen. Deren
wohl wichtigstes ist die Anerkennung der unaufhebbaren Naturbasis

unserer menschlichen Existenz - deswegen insistieren die Vertreter der
<Neuen Phänomenologie> so sehr auf der Leiblichkeit und damit der
Sinneserfahrung als Grundlage unseres Naturbezugs. Und ein anderes
zentrales Axiom liegt in der von Seel erwähnten <Fremdheit>
begegnender Natur, die als Bedingung noch der hochgezüchteten
technischen Arrangements unserer <fortschrittlichen> Lebenswelten eine
nicht überschreitbare Voraussetzung unseres Daseins anzeigt.

Wer die unhintergehbare Normativität in Naturästhetik und
Naturtheorie, als eine der Grundlagen auch für Landschaftskonzepte,
einzusehen geneigt ist, der kann gar nicht wähnen, das Problem
des Normativen an Landschaftsvorstellungen sei erledigt, wenn man



23

<Landschaft> nur, etwa im Sinne Rainer Piepmeiers, als Raum zur
«Entfaltung menschlicher Möglichkeiten» definiere oder etwa <struk-
turtheoretisch> als «funktionale Matrix», die «nicht nur Objekte und
Räume, sondern auch die dynamischen Prozesse und Ereignisse, die
durch sie hindurchströmen», organisiere (Wall, in: Prominski 2004,
S. 75). Normative Fundierung heisst ja nicht, dass eine bestimmte
landschaftliche Formation oder ein bestimmter Typus von gestalteter

Lebenswelt zur Richtschnur werden soll. Sondern die normative
Grundlegung ist in den Ebenen des Naturbezugs einerseits, des

gesellschaftlichen Miteinanders andererseits zu verorten. Daraus ergibt
sich zwingend, dass eine solche normative Grundlegung auch von
Landschaftstheorie und Landschaftsbegriff gar nicht zu umgehen ist.
Wer meint, darauf verzichten zu können, überlässt zumindest implizit
die <Füllung> eines scheinbar <offenen>, <nicht-hierarchischen> Ne-
beneinanders von <Räumen> und eines <ziellosen>, <innerer Dynamik>
folgenden Prozesses der Veränderung jener cunsichtbaren Hand>, die
schon Adam Smith für den <Markt> anzunehmen sich gezwungen sah

und deren destruktive Potentiale wir in den jüngsten Krisen des

Wirtschaftssystems vorgeführt bekommen haben.

Der Text steht im Zusammenhang mit Ludwig Fischers Beteiligung am Seminar <Über den Zwischenraum^
das im Frühjahrssemster 2011 an der Professur Girot von Anette Freytag und Albert Kirchengast gehalten wurde.



24

Literatur

Gernot Böhme: «Die Mensch-Natur-Beziehung am Beispiel Stadt», in: Ders.: Für eine ökologische Naturästhetik,

Frankfurt am Main 1989, S. 56-76.
Gernot Böhme: «Aporien unserer Beziehung zu Natur», in: Ders.: Über Natur im Zeitalter ihrer technischen

Reproduzierbarkeit, Frankfurt am Main 1992, S. 9-25.
Gernot Böhme: leibsein als Aufgabe. Leibphilosophie in pragmatischer Hinsicht, Zug 2003.

John BrinckerhoffJackson: «Der Pfad des Fremden», in: Brigitte Franzen; Sabine Krebs (Hg.): Landschaftstheorie.

Texte der Cultural landscape Studies, Köln 2005.
Lucius Burckhardt: Warum ist Landschaft schön? Die Spaziergangswissenschaft, Berlin 2006.
Thomas Büttner: «Kulturlandschaft im Kopf. Herleitung und Verwendung des Kulturlandschaftsbegriffs in

Theorie und Praxis», in: Körner; Marschall 2007, S. 34-61.
Matthias Eberle: Individuum und Landschaft. Zur Entstehung und Entwicklung der Landschaftsmalerei, Giessen 1986.

Ludwig Fischer: «Perspektive und Rahmung. Zur Geschichte einer Konstruktion von <Natur>»,

in: Harro Segeberg (Hg.): Die Mobilisierung des Sehens. ZurVor- und Frühgeschichte des Films in Literatur und Kunst,

München 1996, S. 69-86.

Ludwig Fischer: «Arbeit an der Natur. Ein Torso», in: Lukas Bäschlin u.a. (Hg.): Das gedoubelte Paradies. Natur in

Philosophie und Praxis, Bergisch-Gladbach 1999, S. 91-138.
Ludwig Fischer: «Natur — das Seiende jenseits von Arbeit», in: Ders. (Hg.): Projektionsfläche Natur.

Zum Zusammenhang von Naturbildern und gesellschaftlichenVerhältnissen, Hamburg 2004, S. 223-260.
Ludwig Fischer: «Kulturlandschaft — naturgeschichtliche und kultursoziologische Anmerkungen zu einem

Konzept», in: Michael Steinhaus (Hg.): Landschaftskult - Kulturlandschaft, Denkanstösse, Heft 6, Mainz 2007,
S. 16-27.

Ludwig Fischer: «Reflexionen über Landschaft und Arbeit», in: Kirchhoff; Trepl 2009, S. 101-128.

Ludwig Fischer: «Landschaft - überall und nirgends? Nachdenklichkeiten zu alten und neuen Vorstellungen
von <Landschaft>», in: Sabine Krebs; Manfred Seifert (Hg.): Landschaft quer Denken.Theorien — Bilder — Formationen,

Schriften zur sächsischen Geschichte und Volkskunde 39, Leipzig 2012, S. 23-36.
Thomas Kirchhoff; Ludwig Trepl (Hg.) : Vieldeutige Natur. Landschaft,Wildnis und Ökosystem als kulturgeschichtliche

Phänomene, Bielefeld 2009.
Stefan Körner: «Die neue Debatte über Kulturlandschaft in Naturschutz und Stadtplanung», in: Körner;

Marschall 2007, S. 8-18.
Stefan Körner; like Marschall: Die Zukunft der Kulturlandschaft.Verwilderndes Land - wuchernde Stadt?, BfN-Skripten 224,

Bonn 2007.
Martin Prominski: Landschaft entwerfen. Zur Theorie aktueller Landschaftsarchitektur, Berlin 2004.

Joachim Ritter: «Landschaft», in: Ders.: Subjektivität, Frankfurt am Main 1974, S. 141-163.
Alfred Schmidt: Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Frankfurt am Main/Köln 1974.

Martin Seel: Eine Ästhetik der Natur, Frankfurt am Main 1991.

Rolf Peter Sieferle: Rückblick auf die Natur. Eine Geschichte des Menschen und seiner Umwelt, München 1997.

Georg Simmel: «Philosophie der Landschaft», in: Michael Landmann (Hg.): Brücke und Tor, Stuttgart 1956,
S. 141-152.

Manfred Smuda (Hg.): Landschaft, Frankfurt am Main 1986.

Bernhard Waidenfels: «Gänge durch die Landschaft», in: Smuda 1986, S. 29-43.


	Raum und Bild : einige Thesen zu Grundlagen der Anschauung von Landschaft

