Zeitschrift: Pamphlet
Herausgeber: Professur fur Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zirich

Band: - (2013)

Heft: 18: Miszellen zur Landschatft

Artikel: Raum und Bild : einige Thesen zu Grundlagen der Anschauung von
Landschaft

Autor: Fischer, Ludwig

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-984645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-984645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAUM UND BILD
EINIGE THESEN ZU GRUNDLAGEN
DER ANSCHAUUNG VON LANDSCHAFT

Ludwig Fischer

Fast die gesamte neuere Debatte iiber den Begriff und ein theoretisches
Konzept von <Landschaft> — genauer miisste man sagen: von <Kulturland-
schaft> — wird bestimmt von dem Bemiihen, eine lange dominante, <alte>
Landschaftsauffassung zu verabschieden und zu neuen, im emphatischen
Sinn <zeitgemadssen», Vorstellungen von Landschaften zu gelangen. Zweifellos
waren nicht nur im deutschsprachigen Raum fiir diese Auseinandersetzun-
gen um unsere mentalen Bilder und Konzepte von Landschaft die Impulse
entscheidend, die mit einiger Verspatung aus den USA heriiber wirkten, vor
allem mit den Schriften John Brinckerhoff Jacksons und seiner Nachfolger.

Es lasst sich plausibel machen, dass erstens das vorgeblich erledigte Land -
schaftsideal — denn um ein Ideal, so einer der Angriffspunkte der Neuerer,
handele es sich — unreflektiert in den meisten <modernen> Landschaftsbe-
stimmungen weiter wirkt und dass zweitens viele, allzu viele «Gegenent-
wiirfe> zur historisch obsoleten Landschaftsauffassung an entscheidenden
Theoriedefiziten kranken, die sie freilich wiederum in mancher Hinsicht
mit den dlteren Entwiirfen teilen.

Theorieachsen

Die kritische Beschiftigung mit euen> Landschaftskonzepten erfor-
dert es, sozusagen einige Theorieachsen zu markieren, in denen ein <auf der
Hohe der Zeit> angelegter Rahmen fiir Landschaftstheorie zu entwerfen
ware.

Diese Theorieachsen weisen in drei Dimensionen: erstens in die histo-
rische — ohne das Durcharbeiten der natur- wie der kulturgeschichtlichen
Mitgift, die jede Landschaftstheorie in sich trigt, kann man auch nicht zum
«Neuen> gelangen —; zweitens in die sozialanalytische — ohne eine systema-
tische Reflektion der Praxis von Theoriearbeit landet man immer wieder
bei dem Irrtum, man konne <«an der Realitit> das diese Realitit Pragende
und Strukturierende ablesen —; drittens in die normative — ohne eine ver-
antwortliche Beschiftigung mit den normativen Implikationen, die auch
jede Landschaftstheorie in sich enthilt, wird ein Entwurf schnell zur blos
sen Setzung, die sich durch deren Verkiindigungsanspruch der Priifung zu
entziehen sucht.



10

Entgegensetzungen

Die erste der leitenden Oppositionen, tiber die in den neueren
Landschaftsdebatten offenkundig weithin Einigkeit herrscht, ist dieje-
nige von landlicher Szenerie und urbanem Raum. Die <alte> Auffassung,
die sich seit der Renaissance durchgesetzt hat und heute noch das 6f-
fentliche Bewusstsein bestimme, so heisst es immer wieder, entwerfe
Landschaft als das Bild einer <naturnahen» Szenerie fernab der Stadt,
ja der Inbegriff von Landschaft finde sich nach diesem Konzept in der
nahezu menschenleeren «Naturlandschaft>, die sich zu einem <harmo-
nischen> Ensemble fiige, einer eben als Bild gedachten Komposition.
Entscheidend sei also zum einen das Bildhafte dieser Landschaftsbe-
stimmung, zum anderen das Arkadisch-Schone oder Grandios-Erha-
bene des vorgestellten Ensembles, zum dritten der Gehalt des normativ
verstandenen Ideals, das sich als ein dsthetisches definiere.

In der Tat zeigt nicht nur die Malerei seit Anfang der 16. Jahr-
hunderts — Albrecht Diirer benutzte bekanntlich als einer der ersten
den Begriff <Landschaft> 1521 fiir die Abbildung einer im Wesentli-
chen lindlichen Szenerie, durchaus noch im Sinn von Kulisse (Eberle,
S. 24f.) —, dass die bis dahin tibliche Verwendung des Begriffs fiir einen
sozial und politisch bestimmten Raum durch die bildhafte Darstellung
des angeschauten Ausschnitts der wahrgenommenen Welt, vorrangig
der <Naturgegebenheiten>, abgelost wird. Die philosophische Ausar-
beitung des Konzepts findet dann in der Befassung mit der Naturasthe-
tik statt, und trotz dem Verdikt Hegels tiber das «<Naturschone> halt sich
die Linie der Fundierung des Landschaftsbegriffs in der <Anschauung
von Natur> bis fast zum Ende des 20. Jahrhunderts.

Insofern ist es zunachst richtig, wenn man der immer noch in uns
wirksamen Vorstellung nachsagt, sie binde die Konstitution von <Land-
schaft> an die Wahrnehmung von «freier Natur>, wie es die klassische
Landschaftstheorie bis in ihre jiingsten Fortschreibungen dekretiert.
Joachim Ritter hatte in seinem programmatischen Aufsatz Landschaft
von 1963, der sehr wohl die Giiltigkeit eines <alteuropaischen»> Land-
schaftsbegriffs auch fiir die «moderne Gesellschaft» beansprucht, ge-
radezu apodiktisch formuliert: «Landschaft ist Natur, die im Anblick
fiir einen fithlenden und empfindenden Betrachter asthetisch gegen-
wartig ist.» (Ritter 1974, S. 150) Die von den Menschen genutzten
Raume, ob in der Peripherie der Stadt oder in der Weite der Steppen,



11

seien nicht «als solche schon <Landschaft>. Sie werden es erst, wenn
der Mensch sich ihnen ohne praktischen Zweck in «freier> geniessen-
der Anschauung zuwendet, um als er selbst in der Natur zu sein. Mit
seinem Hinausgehen verandert die Natur ihr Gesicht.» Sie «wird as-
thetisch zur Landschaft» (ebd., S. 150f.).

Landschaft als «<Natur»

Gernot Bohme hat, ausgehend von einer axiomatischen Distanzie-
rung titiger Aneignung der Natur in der Landschaftswahrnehmung,
gewissermassen die Urszene fiir die Formung des in der Tat <alteuro-
paischen> Landschaftskonzepts in Platons Dialog Phaidros ausgemacht:
Der Gang aus der Stadt in die «freie Natur> werde in diesem Text zur
Voraussetzung fiir die Wahrnehmung der Umgebung als <Landschaft>.
Obwohl bei Platon die Naturszenerie lediglich Kulisse fiir den phi-
losophischen Dialog ist, behauptet Bohme, in dem griechischen Text
sei eine basale Struktur des neuzeitlichen Naturverhaltnisses vorge-
bildet: Die biirgerliche Zivilisation, beruhend auf der Transformation
angeeigneter Natur, sei entscheidend urban, «Natur als solche> werde
im Draussen gesehen, «zundchst ausserhalb der Mauern, also das
Landliche und die Landschaft, sodann das Ausserzivilisatorische, das
heisst: die Gegenden jenseits der Grenzen Europas, die ferne Wildnis.»
(Béhme 1989, S. 61) Man miisse demnach «hinaus ins Freie» gehen,
um Natur im eigentlichen Sinn —und damit Umgebung als Landschaft
— erfahren zu kénnen.

Wiahrend Bohme mit ein paar Andeutungen also das grundle-
gende Axiom der dsthetisch verstandenen Konstitution von Landschaft
durchaus kultur- und sozialgeschichtlich zu verankern sucht, macht
Martin Seel in seinem Buch Eine Asthetik der Natur — dem vorliufig letz-
ten grossen Entwurf einer Naturisthetik in klassisch subjektphiloso-
phischer Absicht — das Postulat theoretisch stark: Zwar konne nicht
«asthetische Naturanschauung mit Landschaftserfahrung umstandslos
gleichgesetzt» werden. Aber, so heisst es, «die Einheit dsthetischer Na-
tur ist ihre Einheit als Landschaft» (Seel 1991, S. 37).

Seel allerdings wehrt jede Idealisierung, die in der Erscheinung
von Natur als Landschaft liegen kénnte — und die in der Geschichte
der Landschaftsdarstellung und -beschreibung oftmals vorgenommen
worden ist — emphatisch ab: Historisch sei von einer «problemati-



12

schen Natur» auszugehen, die ihre anthropogenen Destruktionen in
sich trage (und die wahrzunehmen gerade Leistung des asthetischen
Naturverhiltnisses sei, in der Differenz zur «kanonischen Natur» der
objektivierenden Wissenschaften) und deren Wirklichkeit nur «in der
Wirklichkeit menschlicher Kultur» zu haben sei (ebd., S. 26). Aber
fundamental bleibt die Inkarnation von Landschaft im asthetischen
Verhaltnis zu Natur.

Landschaft <ohne Natur»?

Eben diese Fundierung im asthetischen Verhaltnis zu Natur scheint
Seels modernisierte Fortschreibung der klassischen Landschaftsauffas-
sung nicht nur im Hinblick auf die galoppierende Ausbreitung urbaner
Agglomerationen zu diskreditieren, sondern viel fundamentaler mit
Riicksicht auf die aktuelle Verfassung und vor allem Geltung von dem,
was «Natur> heissen kann. So hat etwa Martin Prominski, sich auf
den Umwelthistoriker Rolf Peter Sieferle und dessen Buch Riickblick
auf die Natur berufend, stellvertretend fiir viele behauptet, in unserer
globalisierten Welt konne eine <eigentliche Natur», als das «Ausser-
zivilisatorische» im Sinne Bohmes etwa, nicht mehr als das Andere
der technisch und gestalterisch iiberformten Umwelt gedacht werden.
Damit verliere eine Landschaftsauffassung ihre Basis in der Erfahrung,
wenn sie — wie noch bei Seel — axiomatisch in der Anschauung des
letztlich nicht dem menschlichen Wollen und Machen Unterworfenen
griinde.

Prominski tibernimmt Sieferles These, der «Modernisierungspro-
zess», der in beschleunigter Ubiquitit den gesamten Globus erfasse,
tilge auch die Unterscheidung zwischen Stadt und Land, also zwischen
den urbanen, technisch bewerkstelligten Lebensraumen und den land-
lichen Regionen, die noch relativ direkt von dem Zusammenwirken
menschlicher Arbeit mit den nattirlichen Prozessen gepragt sind. Wenn
Landschaft also nicht mehr durch die Prisenz einer unmittelbar ei-
gentatigen und selbst gestaltenden Natur bestimmt werden konne, sei
auch jenes «Gegeniiber» verschwunden, als das in der klassischen Auf-
fassung die Erscheinung der Landschaft begriffen worden sei. An die
Stelle einer durch anmutende Natur konstituierten Landschaft sei die
«totale Landschaft» getreten, in der uns tberall die gleiche zivilisato-
rische Uberformung begegnet (Prominski 2004, S. 63ff.).



13

Urbane und landliche Riume im Zuge der Globalisierung

Es kommt aber gar nicht darauf an nachzuweisen, dass der Globa-
lisierungsprozess allenthalben gerade auch <abgehdangte Landstriche»
erzeugt, in infrastruktureller, sozialer, 6konomischer Hinsicht desolat
vernachlissigte Regionen, in denen lingst so genannte Schrumpfungs-
tendenzen eingesetzt haben — bis hin zu den Phinomenen neuer Wiis-
tungen, wo «die Natur> verlassene Siedlungen und Wirtschaftsflichen
wieder <besetzt>.

So unbestreitbar die Prisenz menschlichen Tuns noch in der Odnis
der Antarktis ist — die Chemieprodukte in Flechten oder im Korperfett
der Pinguine — oder in der Weite der Ozeane — das technische Plankton
des Plastik-Mikro-Miills —, so unbezweifelbar ist die Tatsache, dass der
globale Imperialismus der so genannten westlichen Welt eben nicht
alle Unterschiede zwischen urbanen und landlichen Raumen einebnet,
selbst wenn in Nordfinnland eine Strasse die so gut wie unbewohnte
Tundra durchzieht.

Zwar sind die historischen Formen der alten Gegentiberstellung
von Stadt und Land als Basis einer Landschaftskonzeption lingst trans-
formiert — niemand wird allen Ernstes eine arkadische Ideallandschaft
gegen den <undsthetischen Raum» einer dicht bebauten, grossen Stadt
mit ihren Auslidufern aufbieten wollen. Aber es gilt zu begreifen, was
eine auf «Natur> bezogene Landschaftskonzeption selbst dann noch
an <Anderem> im Vergleich zur zivilisatorisch gemachten Lebenswelt
in enthailt, wenn sie auch die stidtischen Raume durchaus als <Land-
schaft> zu verstehen erlaubt. Denn in dem v6llig technisch gestalteten
Raum der Stadt — was «Griinzonen, ja sogar Bereiche der <naturhaften
Verwilderung> einschliesst — ist die <Entgegensetzung> zu dem durch
und durch menschlich Gemachten und Gestalteten notwendig mit-
gedacht, zumindest implizit voraus gesetzt: jene Entgegensetzung, die
in der vormodernen Vorstellung von Landschaft einst entworfen war.

Wahrnehmung von Stadt als Landschaft

Martin Seel hat in seiner Asthetik der Natur das <unaufhebbar Andere>
einer mitkonzipierten Natur in der modernen Stadtlandschaft philo-
sophisch zu fassen gesucht. Fiir ihn sind selbst weitgehend kiinstliche
Umwelten in einer <Bandbreite> jener Natur eingeschlossen, die als
Landschaft zur Anschauung kommen koénne. <Freie Natur> als Raum



14

asthetisch definierter Landschaft meint — Seel zufolge — mitnichten
tendenziell paradiesische Zustinde, fern jeder Spur menschlicher Ver-
nutzung und auch fern jeder Spur gewaltsamer natiirlicher Umwail-
zungen. Es lasse sich nicht behaupten, «die Natur sei dort frei, wo sie
vom Menschen unberiihrt sei. Im Augenblick asthetischen Interesses
namlich ist Natur lingst schon beriihrt», weil zur Voraussetzung «ein
Zuganglichsein der Natur gehort, das wenn auch nicht den faktischen
Eingriff, so doch die Fihigkeit zum gestaltenden Eingriff in die Natur
zur historischen Voraussetzung hat. [...] Absolut frei ware allein die
Natur, zu der kein Mensch je die Distanz aufgebracht hitte, die es zur
asthetischen Anschauung braucht. Absolut unfrei wire allein die Natur,
die technisch so zugerichtet ware, dass kein Mensch langer da ware,
der die lebenswichtige Distanz zur Natur aufbringen koénnte.» (Seel
1991, S. 27) Zwischen den Skalen dieser Extreme sind seinem Entwurf
nach die unzihligen Varianten «freier Natur> eingeordnet, zu denen
also sehr wohl auch von Menschen umgearbeitete «Naturensemb-
les> gehdren — ja, Seel entwickelt seine Asthetik vorrangig mit Blick
auf bearbeitete Natur, auf das, was wir gemeinhin «Kulturlandschaft>
nennen. In der eher klassischen Kulturlandschaft trete Natur «in der
sinnlichen Vielfalt naturwiichsiger Gestalten hervor, die sich von allen
durchgingig gemachten Formen bemerkenswert unterscheiden. Dieses
Naturhafte unterscheidet sich, insoweit wir es vom Nicht-Naturhaften
unterscheiden.» (Ebd., S. 22) Fiir die dsthetische Wahrnehmung —und
damit fiir die Synthetisierung von Natur zu Landschaft — ist in dieser
Argumentation die lebensweltliche Prisenz «des ungelenkten Gesche-
hens der Natur» unerlisslich (ebd., S. 23). Fiir solche Prisenz gilt aber,
wo von Landschaft zu reden ist, eine «doppelte Fremdheit»: Denn
zum einen erfordert die dsthetische Wahrnehmung eine Distanz, die
«ein Moment der Fremdheit gegeniiber der Natur» bedeutet, und zum
anderen ist Natur «keine insgesamt vertraute», enthalt gerade in ihrer
Prisenz «Befremdliches> (ebd., S. 230f.). Just indem Natur mit ihrem
«Eigenmachtigen> das ganz und gar Vertraute sozusagen konterkariert,
aufbricht, «problematisch» werden lisst, wird sie zum Sinnbild eines
<Gelingens»>, das menschlichem Leben zum Ziel gesetzt ist. Seels Na-
turdsthetik entwirft programmatisch eine ethische Dimension in der
Anschauung des Naturschonen — auf die Frage nach dem Normativen
im Landschaftskonzept komme ich zurtick.



15

Seel schliesst nun ausdriicklich auch <Stadtlandschaften> in sein
Konzept ein — <Landschafts kann Stidtisches in seinem Verstindnis
freilich nur werden, insofern es jene «doppelte Fremdheit> enthilt
und zulasst, in der dsthetischen Distanzierung wie in der Prasenz des
<ungelenkten Geschehens>, das demjenigen der Natur analog erfahren
werde. Deshalb erklart er: «Das Modell der Natur ist das Modell der as-
thetischen Stadt. [...] Nur in einem Raum, der die Position der Wahr-
nehmung naturhaft oder naturgleich umgibt, ist die Erfahrung [einer
spezifischen Landschaft der Stadt] gegeben.» (Ebd., S. 232) «Zur Natur
hin offen zu sein und wie Natur selbst zu scheinen — das ist die Bedingung
landschaftlicher Wahrnehmung der Stadt. Dass Landschaft der blosse
Schein freier Natur sein kénnte: dieser fiir die Asthetik der Naturland-
schaft verworfene Gedanke trifft fiir die Asthetik der Stadtlandschaft zu.
Dabei handelt es sich um einen bewussten, um einen als Schein gese-
henen und gesuchten Schein.» (Ebd., S. 233) Nicht also <Reste> eigen-
tatiger Natur in der Stadt — Baume, Garten, iiberwuchernde Brachen,
Pflanzenspots des «Guerilla Gardening> — machen nach diesem Ver-
standnis die Wahrnehmung von Stadt als Landschaft méglich, sondern
bestimmte Bedingungen dieser Wahrnehmung des gebauten Raums.
Die blosse Identifizierung und Etikettierung verschiedenster lebens-
weltlicher Riume und ihrer Bestandteile in «zivilisatorischen Umge-
bungen> berechtigt nicht schon dazu, von <Landschaft> zu sprechen.

Zur geschichtlichen Theorieachse in Landschaftskonzeptionen

Seels Ausfithrungen zur Landschaft wiren in der historischen Di-
mension einer ideengeschichtlichen Linie zuzuordnen. Mir liegt es
niher, einer naturgeschichtlichen Linie zu folgen, auf der ebenfalls
die wohlfeilen Thesen von der Erledigung des Stadt-Land-Gegen-
satzes und damit der umstandslosen Entkriftung des traditionalen
Landschaftsmodells nicht standhalten. Denn historisch — natur- wie
gesellschaftsgeschichtlich betrachtet — hat es Stadt nie ohne die
Antithese zum <Land> einerseits und nie ohne die Abhangigkeit
vom <Land> andererseits gegeben. Jahrtausende lang beruhte die-
ser Doppelbezug auf der Ballung nicht-agrarischen Wirtschaftens
(manufakturelle Produktion, Handwerk, Handel) und damit auf
der <fortschrittlichen> Okonomie, Technologie, Distribution, Kul-
tur usw. in den Stidten und auf der Abhingigkeit dieser Stidte von



16

der Lebensbasis in der agrarischen Produktion. Politisch war der
Doppelbezug zumeist einseitig bestimmt: Die Herrschaft ging von
der Stadt aus, die faktische Abhingigkeit stidtischen Lebens von der
Primdrproduktion auf dem Land war in der gesellschaftlichen Ord-
nung sozusagen verkehrt in eine machtpolitische Abhangigkeit der
bauerlichen Erzeuger. Diese Struktur scheint sich in der biirgerlichen
Gesellschaft aufgeldst zu haben, der enge raumliche Bezug zwischen
stadtischer Agglomeration und landlicher Primarproduktion hat sich
gewissermassen verfliissigt, so dass der Eindruck entstehen kann, die
Stadt, besser: der urbane Raum <brauche> das Land nicht mehr, we-
der als Versorgungsbasis noch als einen psychischen und physischen
«<Kompensationsraum>. Nur vom Postulat einer <Autonomie> der zi-
vilisatorischen Strukturen, in denen Stiadte nur noch «Knoten»> einer
grenzenlosen Uberformung der Umwelt als Lebenswelt sind, kénnen
die zum Teil hybriden Thesen vom <Sieg der Stadt tiber das Land>
(André Corboz) oder von der unterschiedslosen bzw. «vollig offenen>
Gestaltung allemal vo6llig artifizieller Riume lanciert werden.

Solche Theoreme ruhen als Ausdruck einer Art Kulturimperia-
lismus den imperialistischen Strukturen der globalen Beziige auf.
Historisch konnten Gesellschaften in weitgehend <zivilisatorisch
tiberformten Riumen> (also scheinbar ohne die klassische Stadt-
Land-Opposition) das <Artifizielle> ihres Lebensraums nur gestalten
und erreichen, indem sie die unaufhebbar notwendigen Komponen-
ten angeeigneter <urspriinglicher Natur> ausserhalb ihres Staatsge-
biets, in Kolonien etwa, sicherten. Heute gibt es keine Kolonien im
urspriinglichen Sinn mehr, aber die mit dem Beispiel angedeuteten
Strukturen haben ihre Geltungskraft, etwa unter 6kologischen Vor-
zeichen, nur verschirft: Sind schon innerhalb nationalstaatlicher
Grenzen die landlichen Riume zu den Deponien der stadtischen Ag-
glomerationen geworden, so hat sich die Vermiillung der nicht-ur-
banen Riume auf dem Globus inzwischen ins Gigantische gesteigert,
wie umgekehrt die Entleerung dieser Raiume von den natiirlichen
Ressourcen fiir das zivilisatorische Leben in der angeblich <totalen
Landschaft> ebenso unfassbare Ausmasse angenommen hat. «Natur>
wird faktisch in einem anderen als nur dem éisthetischen Sinne fiir
das Leben in den vermeintlich ubiquitaren zivilisatorischen Raiumen
gebraucht.



17

Die politische Verantwortung in Landschaftstheorie

Um es an einem freilich iiberspannten Beispiel zu illustrieren: Wer
dafur plidiert, <Landschaft> vom vorgeblichen Faktum einer in der
fortgeschrittenen Moderne technisch und gestalterisch vollig gebauten
Lebenswelt aus zu denken, «von Landschaft als dynamischem Gefiige
menschengemachter Riume» zu sprechen (Prominski 2004, S. 70),
wer also das Artifizielle der Umwelt zur Basis des Landschaftsverstind -
nisses erheben will und nicht gleichzeitig in seinen Entwurf einbezieht,
dass allein schon fiir die CO,-Bilanz dieser <Landschaft> eine in weiter
Ferne gelegene «Natur-Lunge> auf dem Planeten gebraucht wird, der
wird als Landschaftstheoretiker seiner Verantwortung nicht gerecht.
An dem «alten> Spannungsverhaltnis von Stadt und Land im Land-
schaftsbegriff, mithin an der dsthetischen Idealisierung einer bildhaf-
ten Natur als <Landschaft> sich abzuarbeiten, enthebt eben nicht von
der Aufgabe, das wahrhaft Zeitgemaisse der Prasenz von Natur in einem
neuen Landschaftsverstindnis analytisch zu erschliessen. Davon sehe
ich in den Beitrigen zum neuen Landschaftsbegriff> weit und breit gar
nichts. Globalisierung heisst eben nicht nur Ausbreitung unserer fa-
mosen, desastrésen zivilisatorischen Errungenschaften, einschliesslich
des nun wirklich gespenstischen Imperativs, <Landschaft> nur noch als
industriekulturell tiberplante Umwelt zu verstehen. Globalisierung
bedeutet notwendig auch, den Naturbezug global zu veranschlagen.
Und da sehe ich iiberhaupt keine Aufthebung der lebensnotwendigen
Prisenz eigentitiger Natur in der globalisierten Landschaft, im Gegen-
teil: In Abwandlung von Seels Formulierung ware zu sagen, dass eine
Theorie, die Landschaft ohne die reale Gegenwart nicht angeeigneter
Natur denkt, eine Theorie ware, die das Aussterben menschlicher
Naturwahrnehmung, noch deutlicher: die das Ende der Naturbasis
menschlichen Lebens als Zielprojektion entwirft.

Kulturgeschichtliche Mitgift der Landschaftstheorie

Historisch geht der Aufstieg der <klassischen> Landschaftsauffas-
sung seit der Renaissance mit der Entwicklung der Zentralperspektive
einher, das heisst: mit den Regeln fiir die zweidimensionale Darstel-
lung des dreidimensionalen Raums unserer Umwelt. Die mathe-
matisierbaren Regeln fiir die Zentralperspektive nehmen geradezu
gewaltsame Abstraktionen von der physischen Realitat unserer vi-



18

suellen Wahrnehmung vor, mit der Fiktion eines eindugigen, starren
Sehpunkts fiir die Erfassung eines homogenen Raums (Fischer 1997, S.
82f.). Das Gewaltverhidltnis gegentiber der korperlichen Basis unserer
visuellen Wahrnehmung ist die eine Seite der kulturgeschichtlichen
<Errungenschaften> der Zentralperspektive, und sie ist insofern fiir
die von manchen ziemlich ahistorisch als «romantisch» bezeichnete
Landschaftsvorstellung (z.B. Prominski 2004, u.6.) von Diirer bis Rit-
ter von Bedeutung, als diese den <Realititseindruck> von Landschaft
in der Tat vorrangig im Modus der bildlichen Anschauung entworfen
hat. Die Synthetisierungsleistung, auf der nach der klassischen Land-
schaftsauffassung die <Einheit> im wahrgenommenen Umweltaus-
schnitt beruht, enthalt in sich eine Abstraktion von unserer leiblichen
Befindlichkeit, nicht nur mit dem absoluten Primat der visuellen
Wahrnehmung, sondern mit deren Bestimmung nach wesentlichen
Regeln der Zentralperspektive, vor allem mit der Annahme eines
grundsatzlich homogenen Raums unserer Anschauung, am deutlichs-
ten aber mit der unerlasslichen Distanz zum Wahrgenommenen.

Die andere, fiir uns hier wichtigere Seite an den kulturgeschicht-
lichen <Errungenschaften> der Zentralperspektive ist diejenige der
Ermachtigung des Subjekts zur Synthetisierungsinstanz in der Wahr-
nehmung von Welt. Alle <Objekte> und ihre Relationen in der Lebens-
wirklichkeit werden bei der zentralperspektivischen Konstruktion
von dem abstrakten, sehenden «Subjekt> den Regeln dieses einen Dar-
stellungsmodus unterworfen. Unter anderem verschwindet dadurch
jede konkrete Sinnlichkeit aus dem Bezug zu den «Objekten», an ihre
Stelle tritt die Souverdnitit in der Unterwerfung unter das <richtige>
Abbildungsverfahren.

Das lasst sich unter anderem an der konstruktiven Bedeutung des
Horizonts fiir die klassische bildliche Landschaftsdarstellung zei-
gen. Der abbildungstheoretische <Hintergrund> der traditionellen
Landschaftsvorstellung, die ganz auf die visuelle Wahrnehmung von
Umgebungen, auf die <Anschauung> fokussiert ist, scheint durch jene
Synthetisierung der wahrgenommenen Umgebungselemente zu der
«Einheit» hindurch, von der Georg Simmel ebenso gesprochen hat
wie Ritter, um die beiden entscheidenden Gewihrsleute fiir die klas-
sische Landschaftstheorie im 20. Jahrhundert zu nennen. Die Umge-
bung als <Landschaft> wahrzunehmen, erfordert nach dieser Theorie



19

das Zusammenschliessen der visuell <registrierten> Einzelelemente
zur Einheit eines angeschauten Ausschnitts der erscheinenden Welt,
und in dieses Zusammenschliessen geht unter anderem die zentral-
perspektivisch gedachte Horizontlinie ein, auf der ja der konstruierte
Augenpunkt liegt.

Diese Jahrhunderte lang dominante Theorie ist sehr wohl zu kri-
tisieren vor allem auf ihre implizite Abstraktion von sinnlicher Er-
fahrung und auf den in sie eingeschriebenen Herrschaftsgestus> des
wahrnehmenden Subjekts hin. Diese beiden wesentlichen Momente
schleppt aber auch die <neue> Landschaftstheorie mit, die im An-
schluss an Brinckerhoff Jackson dekretiert, Landschaft sei «nicht
mehr als eine Sammlung, ein System menschengemachter Riume
auf der Erdoberfliche.» (Jackson 1984, S. 156 — vgl. Prominski 2004,
S. 58ft.)

Zur sozialanalytischen Theorieachse

Jede theoretisierende und analytische Arbeit ist, als gelebte Pra-
xis, eingebunden in Felder sozialer Relationen, und seien es solche
der akademischen «Kimpfe> um Deutungshoheit und die Macht der
<besseren Erkenntnis>. Das aber bedeutet, dass in die Theorien selbst
die Logik solcher sozialen Beziehungen und Auseinandersetzungen
eingeht.

Das zeigt sich an den alten wie auch an den <neuen> Landschafts-
theorien ziemlich deutlich. Denn beide haben an entscheidenden
Bedingungen der Wahrnehmung von Umgebungen als Landschaft teil.
Hier seien nur drei essenzielle Momente genannt: Distanz, Zugangs-
moglichkeit und Kompetenz (vgl. Fischer 2012, S. 30ff.).

Distanz: Dass der Betrachtende die lebenspraktische Aneignung
von Natur, ihre Bemachtigung durch Arbeit und Konsumption, im
buchstablichen Sinn hinter sich gelassen haben miisse, um <Land-
schaft> wahrnehmen zu koénnen, gilt in der traditionellen Land-
schaftsauffassung als zentrale Pramisse. Die Bewegung des Subjekts
weg von der titigen Auseinandersetzung mit Natur — wie vermittelt
solch lebensnotwendiger <Stoffwechsel> auch sein mag — gehort
nach dieser Auffassung zur Erméglichung von Landschaftserfahrung
iberhaupt, erst aus dem Distanzverhaltnis konstituiere sich der
Landschaftsbegriff.



20

Die Ermoéglichung solcher Distanzhaltung ruht auf der Suspen-
dierung des wahrnehmenden Subjekts von konkreter Arbeit an der
Natur. Darin sind sich ja nahezu alle Theoretiker des klassischen Land-
schaftsbegriffs einig. Sie sprechen aber nicht tiber die gesellschaftliche
Organisation, die solche Suspendierung ermoglicht. Wenn man aber
das Axiom sozialanalytisch umformuliert, wird deutlicher, worum es
geht. Nur wer die Reproduktion des Individuums wie der Gattung, im
«Stoffwechsel des Menschen mit der Natur» (Karl Marx, vgl. Schmidt
1974, S. 744f.) durch Arbeit, an andere delegieren kann, hat die Mog-
lichkeit, Natur aus der Distanz wahrzunehmen. Das erfordert eine
starke soziale Privilegierung, die nicht einfach <naturwiichsig> aus der
Entwicklung der Arbeitsteilung entspringt.

Die Distanznahme, von der hier die Rede ist, vollzieht sich konkret
oft, aber nicht nur, im «Gang hinaus>, der zwar <zweckfrei> in Hinsicht
auf eine titige Aneignung der Umgebung ist, der aber sehr wohl einen
«Zweck> hat, nimlich den, die asthetische Einstellung im Erkennen,
Beschreiben, Darstellen von <Landschaft> zu behaupten und zu bewih-
ren. Die Distanznahme kann ja auch sozusagen unkorperlich, in der
Reflektion, im Akt des Beschreibens, Darstellens usw. erfolgen.

Die soziale Praxis der Distanznahme liegt aber auch den meisten
<neuen> Landschaftstheorien zugrunde. So verfihrt der grosse Ge-
wahrsmann John Brinckerhoff Jackson analog, wenn er <Pfaden> durch
die US-amerikanischen Klein- und Mittelstidte folgt. Der Erkennt-
nismodus entspricht unzweifelhaft den Maximen der asthetischen
Einstellung: Der Gang nicht in die «freie Natur», sondern durch die
lebensweltlichen Strukturierungen der Stadt erbringt Erkenntnis aus
der Distanz zu den Praxen, die sich in der «Ordnung> der Stadt als
Landschaft manifestieren — der berithmte Aufsatz Der Pfad des Fremden
von 1957 beginnt mit dem Satz: «Als sozusagen professioneller Tourist
bin ich ausgestattet mit einem miihsam erworbenen Wissen dartiber,
wie man fremde Stadte beurteilt.» (Jackson 1984, S. 17)

Die «Gegenstinde> der Wahrnehmung haben sich gegeniiber her-
kémmlichen Landschaftsvorstellungen gewandelt, die sozialstrate-
gische Grundlage der Wahrnehmung jedoch entspricht genau den
Imperativen eines Konzepts von Landschaft, dessen Erkenntnisinter-
esse, dessen Horizont und dessen Urteilsfindung doch gerade tiber-
schritten und zurtick gelassen werden sollen.



21

Zuganglichmachung: Es mag banal erscheinen festzustellen, dass,
um Landschaft — welcher Art und Definition auch immer — konkret
wahrnehmen zu koénnen, der Ort, von dem aus sie wahrgenommen
werden kann, zuganglich sein muss. Unschwer ist aber nachzuweisen,
dass sich im scheinbar Banalen wiederum ein massives soziales Privi-
leg verbirgt. In der Geschichte der Baukunst und Gartengestaltung lasst
sich solche Privilegierung an der Planung von <idealen Blickpunkten»
ablesen, die einzunehmen auf verschiedene Weise sozial Privilegier-
ten vorbehalten war. Aber strukturell die gleiche Problemlage finden
wir auch heute tiberall dort, wo der Zugang zu attraktiven Orten der
landschaftlichen Wahrnehmung geregelt werden soll oder muss — in
Natur- und Landschaftsschutzgebieten, an touristisch «<iiberlasteten>
Plitzen, an «gefihrlichen> Punkten, vor dem Arkanum politischer oder
okonomischer Verfiigungsgewalt usw. Die Frage «Wer kann und darf
bestimmte Landschaften tiberhaupt wahrnehmen?», erweist sich fiir
die Landschaftstheorie eben keineswegs als miissig, wo solche Theorie
die Konstitution von Landschaft auch als eine soziale Praxis begreift.

Kompetenz: Die Konstitution von Landschaft als Modellierung

unserer Wahrnehmungen, Analysen, Reflexionen, Darstellungen be-
ruht nicht zuletzt darauf, dass implizit bestimmte Kompetenzen in
Anspruch genommen und gefordert werden. Etwa die Geschichte der
Erhabenheitsisthetik liefert geradezu ein Lehrbuch dafiir (Fischer
2004). Aber auch hier lisst der Blick auf aktuelle Befindlichkeiten den
Sachverhalt klarer hervor treten. Die Macht, die das Implementieren
— das <Ansozialisierungen> der Kompetenz zur Landschaftswahrneh-
mung in den Menschen entfaltet — kann man zum Beispiel an den im-
mergleichen Standards der Urlaubsfotos ablesen (Sonnenunterginge,
Gipfelblicke, Stadtansichten usw.) — heute haben die so genannten
Massenmedien einen guten Teil der <Schulung> in dieser Kompetenz
ubernommen. Aber wenn man daran denkt, welchen Distinktions-
gewinn es erbracht hat und erbringt, iber die Kompetenz zu verfii-
gen, traditionell «nicht landschaftsfahige Raume> als Landschaften zu
definieren, zu beschreiben, darzustellen (Industriereviere, Brachen,
Zwischenstddte, ja Parkplitze, Deponien, Center-Parks), dann versteht
man, dass jede Landschaftstheorie soziale Kompetenz als Merkmal von
Distinktion im Beziehungsgefiige gesellschaftlicher Positionierungen
behauptet und verlangt.



22

Zur normativen Theorieachse in Landschaftstheorie

Einer der schirfsten Vorwiirfe gegen das traditionale, <isthetisch»
genannte Landschaftskonzept besteht in der Behauptung, dieses Kon-
zept sei im schlechten Sinne normativ. Es suche einen bestimmten
Landschaftstypus als massgebliches <Ideal> zu setzen, an dem sich
nicht nur die mussevolle Anschauung zu orientieren und zu schulen
habe. Sondern auch die gestaltende Planung und <Umarbeitung> von
Umgebungen solle sich, der Theorie folgend, am Idealbild der <harmo-
nischen», pastoralen Szenerie ausrichten, an der Idylle der <schonen
Natur>. Dieses «hartnackig» wirkende Ideal habe lange, allzu lange eine
«modern> gedachte Landschaftsplanung «blockiert» (vgl. Prominski
2004, S. 56, S. 73%.).

In solcher Kritik wird ein Popanz einer vorgeblich historischen,
erledigten Normativitit aufgebaut. Denn die ernst zu nehmende Wei-
terentwicklung der klassischen Landschaftstheorie und Naturdsthetik
rekurriert ja gar nicht auf den normativen Rang einer vormodernen,
<romantisch> illustrierten und harmonisierten Natur in befriedeter
Kulturlandschaft. Ich habe vorhin darauf hingewiesen, dass <moderne>
Naturasthetik gerade die Wahrnehmung fast durchgehend tberform-
ter, ja destruierter «Natur> veranschlagt, wenn sie von der Notwen-
digkeit handelt, dass «freie Natur> — im Sinne des eigentitigen, uns
auch «fremd> gegentiber tretenden Anderen unserer Umwelt — noch
erfahrbar sein miisse. Das Normative zeitgemaisser Naturasthetik, auch
sofern sie noch den Rahmen fiir eine Landschaftstheorie abgibt, liegt
in den anthropologischen und naturtheoretischen Axiomen. Deren
wohl wichtigstes ist die Anerkennung der unaufhebbaren Naturbasis
unserer menschlichen Existenz — deswegen insistieren die Vertreter der
«Neuen Phinomenologie> so sehr auf der Leiblichkeit und damit der
Sinneserfahrung als Grundlage unseres Naturbezugs. Und ein anderes
zentrales Axiom liegt in der von Seel erwahnten <Fremdheit> begeg-
nender Natur, die als Bedingung noch der hochgeziichteten tech-
nischen Arrangements unserer <fortschrittlichen> Lebenswelten eine
nicht tiberschreitbare Voraussetzung unseres Daseins anzeigt.

Wer die unhintergehbare Normativitat in Naturasthetik und Na-
turtheorie, als eine der Grundlagen auch fiir Landschaftskonzepte,
einzusehen geneigt ist, der kann gar nicht wahnen, das Problem
des Normativen an Landschaftsvorstellungen sei erledigt, wenn man



23

«Landschaft> nur, etwa im Sinne Rainer Piepmeiers, als Raum zur
«Entfaltung menschlicher Méglichkeiten» definiere oder etwa «struk-
turtheoretisch> als «funktionale Matrix», die «nicht nur Objekte und
Riaume, sondern auch die dynamischen Prozesse und Ereignisse, die
durch sie hindurchstrémen», organisiere (Wall, in: Prominski 2004,
S. 75). Normative Fundierung heisst ja nicht, dass eine bestimmte
landschaftliche Formation oder ein bestimmter Typus von gestalte-
ter Lebenswelt zur Richtschnur werden soll. Sondern die normative
Grundlegung ist in den Ebenen des Naturbezugs einerseits, des ge-
sellschaftlichen Miteinanders andererseits zu verorten. Daraus ergibt
sich zwingend, dass eine solche normative Grundlegung auch von
Landschaftstheorie und Landschaftsbegriff gar nicht zu umgehen ist.
Wer meint, darauf verzichten zu kénnen, tiberlisst zumindest implizit
die <Fillung> eines scheinbar <offenen», <nicht-hierarchischen> Ne-
beneinanders von <Riumen> und eines «ziellosen», <innerer Dynamik>
folgenden Prozesses der Veranderung jener <unsichtbaren Hand>, die
schon Adam Smith fiir den <Markt> anzunehmen sich gezwungen sah
und deren destruktive Potentiale wir in den jiingsten Krisen des Wirt-
schaftssystems vorgefiihrt bekommen haben.

Der Text steht im Zusammenhang mit Ludwig Fischers Beteiligung am Seminar <Uber den Zwischenraumy,
das im Frithjahrssemster 2011 an der Professur Girot von Anette Freytag und Albert Kirchengast gehalten wurde.



24

Literatur

Gernot Bohme: «Die Mensch-Natur-Beziehung am Beispiel Stadt», in: Ders.: Fiir eine okologische Naturdsthetik,
Frankfurt am Main 1989, S. 56-76.

Gernot Bohme: «Aporien unserer Beziehung zu Natur», in: Ders.: Uber Natur im Zeitalter ihrer technischen
Reproduzierbarkeit, Frankfurt am Main 1992, S. 9-25.

Gernot Bohme: Leibsein als Aufgabe. Leibphilosophie in pragmatischer Hinsicht, Zug 2003.

John Brinckerhoff Jackson: «Der Pfad des Fremden», in: Brigitte Franzen; Sabine Krebs (Hg.): Landschaftstheorie.
Texte der Cultural Landscape Studies, K6ln 2005.

Lucius Burckhardt: Warum ist Landschaft schon? Die Spaziergangswissenschaft, Berlin 2006.

Thomas Biittner: «Kulturlandschaft im Kopf. Herleitung und Verwendung des Kulturlandschaftsbegriffs in
Theorie und Praxis», in: Korner; Marschall 2007, S. 34-61.

Matthias Eberle: Individuum und Landschaft. Zur Entstehung und Entwicklung der Landschaftsmalerei, Giessen 1986.

Ludwig Fischer: «Perspektive und Rahmung. Zur Geschichte einer Konstruktion von «<Natur»»,
in: Harro Segeberg (Hg.): Die Mobilisierung des Sehens. Zur Vor- und Friihgeschichte des Films in Literatur und Kunst,
Miinchen 1996, S. 69-86.

Ludwig Fischer: «Arbeit an der Natur. Ein Torso», in: Lukas Baschlin u.a. (Hg.): Das gedoubelte Paradies. Natur in
Philosophie und Praxis, Bergisch-Gladbach 1999, S. 91-138.

Ludwig Fischer: «Natur — das Seiende jenseits von Arbeit», in: Ders. (Hg): Projektionsfliche Natur.

Zum Zusammenhang von Naturbildern und gesellschaftlichen Verhdltnissen, Hamburg 2004, S. 223-260.

Ludwig Fischer: «Kulturlandschaft — naturgeschichtliche und kultursoziologische Anmerkungen zu einem
Konzept», in: Michael Steinhaus (Hg.): Landschaftskult — Kulturlandschaft, Denkanstosse, Heft 6, Mainz 2007,
S.16-27.

Ludwig Fischer: «Reflexionen tiber Landschaft und Arbeit», in: Kirchhoff; Trepl 2009, S. 101-128.

Ludwig Fischer: «Landschaft — iiberall und nirgends? Nachdenklichkeiten zu alten und neuen Vorstellungen
von <Landschaft>», in: Sabine Krebs; Manfred Seifert (Hg.): Landschaft quer Denken. Theorien — Bilder — Formationen,
Schriften zur sichsischen Geschichte und Volkskunde 39, Leipzig 2012, S. 23-36.

Thomas Kirchhoff; Ludwig Trepl (Hg.): Vieldeutige Natur. Landschaft, Wildnis und Okosystem als kulturgeschichtliche
Phdnomene, Bielefeld 2009.

Stefan Korner: «Die neue Debatte iiber Kulturlandschaft in Naturschutz und Stadtplanung», in: Kérner;
Marschall 2007, S. 8-18.

Stefan Korner; Ilke Marschall: Die Zukunft der Kulturlandschaft.Verwilderndes Land — wuchernde Stadt?, BEN-Skripten 224,
Bonn 2007.

Martin Prominski: Landschaft entwerfen. Zur Theorie aktueller Landschaftsarchitektur, Berlin 2004.

Joachim Ritter: «Landschaft», in: Ders.: Subjektivitit, Frankfurt am Main 1974, S. 141-163.

Alfred Schmidt: Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Frankfurt am Main/Koln 1974.

Martin Seel: Eine Asthetik der Natur, Frankfurt am Main 1991.

Rolf Peter Sieferle: Riickblick auf die Natur. Eine Geschichte des Menschen und seiner Umwelt, Miinchen 1997.

Georg Simmel: «Philosophie der Landschaft», in: Michael Landmann (Hg.): Briicke und Tor, Stuttgart 1956,
S.141-152.

Manfred Smuda (Hg.): Landschaft, Frankfurt am Main 1986.

Bernhard Waldenfels: «Ginge durch die Landschaft», in: Smuda 1986, S. 29-43.



	Raum und Bild : einige Thesen zu Grundlagen der Anschauung von Landschaft

