Zeitschrift: Pamphlet
Herausgeber: Professur fur Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zirich

Band: - (2013)

Heft: 17: Mensch und Baum

Artikel: "Auf die Welt hin getffnet” : Heidegger, der Raum und die Technik
Autor: Kirchengast, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-984642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-984642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«AUF DIE WELT HIN GEOFFNET»!
HEIDEGGER, DER RAUM UND DIE TECHNIK

Albert Kirchengast

Wer mochte leben ohne den Trost der Bdume!

Wie gut, dass sie am Sterben teilhaben!

Die Pfirsiche sind geerntet, die Pflaumen fdrben sich,
wihrend unter dem Briickenbogen die Zeit rauscht.’

,Mensch und Raum‘ war der Titel des zweiten Darmstadter Ge-
sprachs vom Sommer 1951.°> Am 5. August, einem Sonntagvormittag,
hilt Martin Heidegger seinen Vortrag ,Bauen Wohnen Denken‘. Noch
drei weitere Hauptredner waren nach Darmstadt geladen: Otto Ernst
Schweizer, Rudolf Schwarz, am Nachmittag des zweiten Tages auf
Heidegger folgend dessen Kollege José Ortega y Gasset. Offenbar fand
sich die prominente Besetzung in den Besucherzahlen des Symposi-
ums wieder. Ulrich Conrads, dem wir die Neupublikation der Gespra-
che verdanken, erinnert sich: «Dabeisein war alles, damals. Es sass da
das ganze bauende oder auch noch nicht bauende ,Jung-Deutschland
(West)‘ vier Altmeistern zu Fissen [...]»*

Heute erinnern wir uns weniger dieses Ereignisses als jenes Vortrags,
der zum kanonischen Text der Architekturtheorie geworden ist: Gibt
es liberhaupt noch etwas zu sagen tiber ,Bauen Wohnen Denken‘?’

Von 1959 bis 1969 hielt Martin Heidegger in
Zollikon, im Haus von Medard Boss, der an der
Zircher Universititsklinik ,Burgholzi‘ lehrte, vor
Psychotherapeuten und Arzten Vortrige, die seine
philosophischen Einsichten zur Heilung seelischer
Stérungen fruchtbar machen sollten. Der Satz
steht im Zusammenhang eines dafiir notwendigen
,offenen Weltbezugs'.

Strophe eins und zwei aus Gunter Eichs Gedicht
Ende eines Sommers (1955). Eich war einer jener
Lyriker, die den Deutschen in den 1950er Jahren
wieder eine Sprache gaben. In: Eich, Giinter:
Botschaften des Regens, Frankfurt am Main 1996, S. 7.
Die Darmstidter Gespriche fanden in unregel-
madssigen Abstinden zwischen 1950 und 1975
statt. In den Jahren 1995 und 2001 kam es zu
Versuchen einer Neuaufnahme.

Thre ,Funf Grundsatze® weisen sie als internatio-
nales, dialogisches Forum fiir eine breite Offent-
lichkeit aus, charakterisieren sie als Debatten ohne
Anspruch auf Entscheidungen oder Losungen,
ohne politisches Ansinnen. Beim zweiten Ge-
sprach fand die begleitende Ausstellung auf der
Darmstiadter Mathildenhéhe vom 4. August bis

16. September zur Erinnerung an diejenige der

Darmstadter Kunstlerkolonie von 1901 statt; das
Gesprach zu deren Auftakt vom 4. bis 6. August.
Als dessen Praambel diente die Eingangstafel der
Ausstellung, die den historischen Rahmen der Zeit
fasst: «[...] Unsere Zeit ist die Zeit der Technik

— Die Not unserer Zeit ist die Heimatlosigkeit.»
Conrads, Ulrich; Neitzke, Peter: Mensch und Raum.
Das Darmstddter Gesprdch 1951, Braunschweig 1991,
S. 42.

Vgl. die «Einfithrung» durch Ulrich Conrads in
dem von ihm herausgegebenen 94. Band der Rei-
he ,Bauwelt-Fundamente’, das dem 1952 von Otto
Bartning im Auftrag des Stadtmagistrats und des
Komitees Darmstadter Gespriache veroffentlichten
Gesprachsprotokoll sowie der Ausstellungsdo-
kumentation folgt. Darin erschien auch erstmals
Heideggers Text im Druck. Vgl. ibid., S. 7.
Schliesslich gibt es bereits eine Reihe mit dem
Titel ,Thinkers for Architects’, in der auch ein
(dinner) Band zu Heidegger erschienen ist. Sharr,
Adam, Heidegger for Architects, London-New York
2007. Dort findet sich auch eine Bibliografie,

die den Riickhall Heideggers in der Architektur
wiedergibt.



70

Zunachst, dass der Raum erstaunlicherweise nicht schon immer das
Thema der Architektur gewesen ist. Vielleicht bedeutete seine The-
matisierung sogar eine Art Krisensymptom. Im Prozess disziplina-
rer Selbstvergewisserungen zeigte er sich nicht als architektonisches
Apriori, sondern trat an jiingeren Knotenstellen der Geschichte des
Fachs auf. Als man der Stile iiberdriissig wurde — da entdeckte man
beispielsweise den Raum, stellt Akos Moravanszky fest.*

Indes, jene Zunft, die sich durch Zirkel und Dreieck (so wie deren
moderne Aquivalente) emblematisch darstellt, interessierte weniger
der metrische, also messbare, Raum, sondern seine ,psychologisch-
physiologische Komponente‘. So entwickelte Robert Vischers Studie
Uber das optische Formgefiihl 1873 erstmals das Konzept der ,Einfiihlung’
unter Einbeziehung von Erkenntnissen der frisch etablierten experi-
mentellen Psychologie. Er diskutierte den Zusammenhang zwischen
optischen Stimuli, wahrgenommenen Formen und deren Schonheit
als Folge eines verspiirten Lustgefithls.” Auch Theodor Lipps sprach
rund zwei Jahrzehnte spater von Raumasthetik als «Lust an der Be-
wegung des Auges» bei daraus erwachsender «Freude am Raumx».®
Psychologisierung und Verwissenschaftlichung des Raumerlebnisses
gehen Hand in Hand, Aspekten des jlingeren, ,phanomenologischen
Architekturraums’ den Weg bereitend.” Tatsichlich gibt es diesbeziig-
lich noch ein anderes, weniger bekanntes und fritheres Datum. Fritz
Neumeyer hilt fest, dass bereits 1869 im Vortrag des Berliner Architek-
ten Richard Lucae tiber Die Macht des Raumes in der Baukunst gesprochen

6 «Uber den Raum zu sprechen, heisst meistens, die 9 Am einflussreichsten fiir die architektonische Pra-

Frage nach dem Stil als eine Schein-Frage abzu-
lehnen.» Moravanszky, Akos: «Die Wahrnehmung
des Raumes», S. 121, in: Ders. (Hg.): Architekturthe-
orie im 20. Jahrhundert. Eine kritische Anthologie, Wien-
New York 2003, S. 121-146.

Vgl. ibid., S 124.Vischer, Robert: Uber das optische
Formgefiihl: Ein Beitrag zur Aesthetik, Leipzig 1873.
Lipps, Theodor: Raumdsthetik und geometrisch-optische
Tduschungen, Leipzig 1893-1897. Gemeinhin gilt
die Dissertation des Schweizer Kunsthistorikers
Heinrich Wolfflin, Prolegomena zu einer Psychologie

der Architektur, aus dem Jahr 1886 als Ursprung
einer mit einfiihlungstheoretischen Grundsitzen
argumentierten Architektur. Doch der Architekt
Rudolf Adamy driickt bereits fiinf Jahre vor Wolft-
lin Ahnliches aus: Die Architektur als Kunst. Aesthetische
Forschungen, Hannover 1881.

xis und eng mit Heidegger verbunden (vor allem
beim Begrift' ,Ort‘) war wohl Norberg-Schulz:
Norberg-Schulz, Christian: Genius Loci. Landschaft,
Lebensraum, Baukunst, Stuttgart 1982.

Einen guten Uberblick und was — neben den
Schriften etwa Juhani Pallasmaas, Gernot Bohmes
oder auch Peter Zumthors — unter einem solchen
,phinomenologischen Verstindnis‘’ zusammen-
gefasst werden konnte, geben der Klassiker Otto
Friedrich Bollnows und Achim Hahn mit seinen
,Dresdner Vorlesungen‘. Hahn schildert auch die
Weiterentwicklung der Debatte. Hahn, Achim:
Architekturtheorie. Wohnen, Entwerfen, Bauen, Wien-Kon-
stanz 2008. —Vorlesung 6 und 7 zu ,Wohnen‘ und
,Raum’; Bollnow, Otto Friedrich: Mensch und Raum,
Stuttgart 1963.



71

wurde.'® Abseits akademischer Zahlenspiele iiber den Ursprung des
Raums in der Architektur und seine Wirkung auf den Menschen be-
statigt er sich alsTopos des ausgehenden 19. Jahrhunderts. In der Mitte
des 20. Jahrhunderts er6ffnete Martin Heidegger erneut eine Raum-
debatte. Diesmal aus eigentiimlicher Perspektive der ,Seinsgeschichte’.
Fiir Adrian Forty tibt er auf diese Weise einen der wichtigsten Einfliisse
von Seiten der Philosophie auf die jingere Architekturtheorie aus —
wenn dieser dort auch erst ab den 1960er-Jahren fruchtbar wurde.!!

Die Epoche des Kalten Krieges war durchzogen von technikkri-
tischen Kassandrarufen. Auch die Darmstidter Reden verspriihten
keineswegs Fortschrittsoptimismus. Trotz Wiederaufbau und Wirt-
schaftswunder herrschte fiir Heidegger — nicht nur in Deutschland —
eine beunruhigende Wohnungsnot, sogar Heimatlosigkeit vor; selbst
dann, wenn Wohnbauten «Unterkunft gewihren», «gut gegliedert sind,
leicht zu bewirtschaften, wiinschenswert billig, offen gegen Luft, Licht
und Sonne».'” Zwei Jahre nach Darmstadt, wo er diese Bedenken ge-
aussert hatte, mengte er sich wiederholt vor grossem Publikum in die
allgemeine Zeitstimmung ein und betatigte sich einmal mehr als ihr
Diagnostiker."? Der Titel seiner Rede an der Bayerischen Akademie der
Schonen Kiinste: ,Die Frage nach der Technik’. Die Technik wird zum

10 Neumeyer, Fritz: Quellentexte zur Architekturtheorie,

Lefebvre. Er betont, dass vor allem die Abwendung

Miunchen-Berlin-London-New York 2002, S. 54.
Rund ein Jahrhundert zuvor, im Paris des Jahres
1780, hatte die sensualistische Wirkungsasthetik
in Nicolas Le Camus de Mézieres” Schrift Lé génie de
I"architecture ou I"analogie de cet art avec nos sensations be-
reits Resonanz in einem architektonischen Traktat
gefunden. Die anonym publizierte Untersuchung

iiber den Charakter der Gebdude sucht daran fiinf Jahre
spater den inhaltlichen Anschluss in deutscher
Sprache.Vgl. ibid., S. 172.

Innerhalb der deutschen Kunsttheorie ist vor
allem Gotthold Ephraim Lessings Laokoon oder iiber
die Grenzen der Mahlerey und Poesie aus dem Jahre 1766
hervorzuheben, der die Riumlichkeit in den
Gegensatz zur Zeitlichkeit stellt, um die bildenden
Kiinste von der Literatur abzugrenzen und in ihr
eigenes Recht zu setzen.

11 Als zweiter, wichtiger Philosoph, dessen Raum-

vorstellung im 20. Jahrhundert auf die Archi-
tektur originar eingewirkt hat, gilt Forty Henri

vom ,Raum’ und die Hinwendung zum ,Ort‘ auf
Heidegger zuriickgehe. Forty, Adrian, Words and
Buildings. A Vocabulary of Modern Architecture, London
2000, S. 270 f. Auch Hilde Heynen zeigt die
Wirklinien von Heideggers Denken, vor allem von
Bauen Wohnen Denken, in der Architekturtheorie auf.
Heynen, Hilde, «Worthy of question. Heidegger‘s
role in architectural theory», in: Archis, 12/1993,
S. 42-49.

Seit Ende der 1980er Jahre hat der Raum, durch
den so genannten ,Spatial Turn‘ der Kulturwissen-
schaften erneut eine zentrale Rolle als synthetisie-
render Begriff im Diskurs eingenommen.

12 Heidegger, Martin: «Bauen Wohnen Denken»,

S. 139 £, in: Ders.: Vortrige und Aufsdtze, Stuttgart
1954, 8. 139-156.

13 Zu Heideggers Haltung und Zeitkritik bereits in
den 1930er Jahren vgl. die Einschatzung in: Figal,
Glinter: Martin Heidegger. Zur Einfithrung, Hamburg
1992,s.7 ff.



72

Angelpunkt eines Philosophierens, dem das industrialisierte Wohnen
langst ins Fragwiirdige gertickt war. Wahrend sich auch in Miinchen
ein heftig zustimmendes Publikum zur Heidegger-Horerschaft ver-
sammelte — unter anderem Ernst Jiinger und Werner Heisenberg —, las
Deutschland Aldous Huxleys Schine neue Welt erstmals in Ubersetzung.
Es fand darin reichlich Nahrung fiir anhaltende Damonisierungen der
Technik im Schatten der drohenden Atomkatastrophe.'

Doch auch der Philosoph aus Messkirch begann zunehmend auf
den ,Wink der Sprache’ zu horen. Wohnen, das sei nicht eine Tatig-
keit unter anderen, sondern vielmehr ein «Grundzug des Mensch-
seins»."” Heidegger verwickelte die Zuhorer beider Stidte in uralte
Verwandtschaften der Sprache und suchte an einer beriithmten Stelle
seiner Darmstidter Uberlegungen das althochdeutsche Wort fiir bauen,
,buan’, auf, das nicht nur wohnen bedeute. Es bedeute ,beo’, ,bin’, des-
sen Imperativ aber lautet: sei! Erst derjenige, der ,wohnt’, sei eigentlich
auf der Welt. Wie aber ist man das eigentlich? Dies er6ffne sich wie-
derum etymologisch im altsichsischen Wort ,wunon’, dem gotischen
,wunian‘. Es meine, ebenso wie ,buan’, ein ,Bleiben’, ,Sich-Aufhalten®.'®

Solch tiberraschende Darlegungen vermeintlich urspriinglicher
Wortbedeutungen erfolgen vor dem Hintergrund einer fundamen-
talen Kritik an der neuzeitlichen Naturwissenschaft und stellen sich
zudem als Revision ihres inhdrenten Raumverstandnisses dar. Bereits
in Sein und Zeit attestierte Heidegger: «Der Raum ist weder im Subjekt,
noch ist die Welt im Raum. Der Raum ist vielmehr ,in‘ der Welt, sofern
das fiir das Dasein konstitutive In-der-Welt-sein Raum erschlossen
hat.»'” Die forscherische Berechnung im homogenen Raum hatte
hingegen «umweltliche Gegenden zu den reinen Dimensionen», zur
«Stellenmannigfaltigkeit fiir beliebige Dinge»'® herabsinken lassen.
Dass Raum erst «im Riickgang auf die Welt begriffen werden»'® kann,
bedeutet den grosstmoglichen Gegensatz zum Raum als Anschauungs-
form.”® Im Dialog mit der Physik Newtons hatte Immanuel Kant in

14 Vgl. Safranski, Riidiger: Ein Meister aus Deutschland. 18 Ibid., S. 112.
Heidegger und seine Zeit, Frankfurt am Main 2001, Im Jahr 1927 dienten ihm Hausbau und Landver-
S.432-449. messung durchaus noch als Negativbeispiele.

15 Heidegger, Anm. 12, S. 142. 19 Ibid.,, S. 113.

16 Vgl.ibid., S. 141 und S. 143. 20 Ibid., S. 109.

17 Heidegger, Martin: Sein und Zeit, Tiibingen 2006, Gegen Kant wendet sich Heidegger an dieser
S.111.— Dem Raum widmet er sich in § 24, Stelle, im Zusammenhang mit der Orientierung

S.110-113. in einem dunklen Zimmer, direkt.



73

der Kritik der reinen Vernunft eine bekannte wie divergente Vorgingigkeit
des Raums postuliert: «<Der Raum ist eine notwendige Vorstellung, a
priori, die allen dusseren Anschauungen zu Grunde liegt. Man kann
sich niemals eine Vorstellung davon machen, dass kein Raum sei, ob
man sich gleich ganz wohl denken kann, dass keine Gegenstande darin
angetroffen werden.»*' In Bauen Wohnen Denken heisst es: «Es gibt nicht
den Menschen und ausserdem ,Raum’».?? Nun, nach der ,Kehre’ in
seinem Denken, ergeht daraus eine Aufforderung an jeden Einzelnen.
Nicht Kants wahrnehmendes Subjekt interessiert Heidegger, sondern
eine Raumauffassung, der die zweifache Wurzel des Bauens als ,Co-
lere’, Ackerbau, und ,Aedificare’, Hausbau, zu Grunde liege. Die Pointe
besteht — bei aller herleitenden Vortragsdichte, deren eindringlichen
Klangbildes man sich in tberlieferten Tondokumenten vergewissern
kann —** in der Art und Weise wie wir uns zu den ,Dingen‘ wohnend
verhielten oder, besser, zu verhalten hitten; wie wir uns in der Welt
einzurichten vermaogen.

In der neuzeitlichen, sich naturwissenschaftlich begriindenden
,Zeit des Weltbildes sei namlich das ,Frkennen‘ zum charakteristischen
Weltbezug und somit zum Verfiigbharmachen der Welt durch das ,Vor-
stellen® geworden. «Nur was dergestalt Gegenstand wird, ist, gilt als
seiend.»** Wohnen hingegen meine den ,Aufenthalt bei den Dingen'
als ,Schonen’, denn so erst entfaltet sich das «Bauen als Wohnen [...]
zum Bauen, das pflegt, nimlich das Wachstum — und zum Bauen, das
Bauten errichtet.»? Niherte sich beim frithen Heidegger noch die
besorgende Alltiglichkeit der ,zuhandenen’ Umwelt, wird in Darm-
stadt eine dynamische Raumfigur fiir die Argumentation zentral: das
,Geviert'.”¢ Zwischen den Gottlichen und den Sterblichen, dem Him-
mel und der Erde spannt es raum-zeitliche Distanzen auf. Das Wohnen
im Geviert ereignet sich darin, indem der «Himmel empfangen», die

21 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Band 1, Frank- 25 Heidegger, Anm. 12, S. 142.
furt am Main 1974 [1781], S. 72. — Werkausgabe 26 Vgl. zum Geviert: Jahraus, Oliver: Martin Heidegger.

Band III, herausgegeben von Wilhelm Weischedel. Eine Einfiihrung, Stuttgart 2004, S. 205-213.
22 Heidegger, Anm. 12, S. 151. Die aktivistische Komponente des Raumbegriffs
23 Unter dem Titel «Von der Sache des Denkens» ist findet sich auch bei den Bridern Grimm wieder:
im Jahr 2001 bei Sony Music eine CD-Box mit Raum wird dort vom ,Urbar-Machen’, vom
Tondokumenten erschienen. ,Einrdumen der Lichtung’ oder dem ,Freimachen
24 Heidegger, Martin: «Die Zeit des Weltbildes» des Siedlungsplatzes von Gestriipp’ hergeleitet.
[1938], S. 80, in: Ders.: Holzwege, Frankfurt am Grimm, Jacob und Wilhelm: Deutsches Worterbuch,

Main 1950, S. 69-104. Leipzig 1854-1960. — 16 Binde, Artikel «Raumy».



74

«Erde gerettet», die «Gottlichen erwartet» werden und die Sterblichen
den «Tod vermdgen. [...] Wohnen als Schonen verwahrt das ,Geviert’
in dem, wobei die Sterblichen sich aufhalten: in den Dingen.»*” Ein
solches Ding ist etwa die Briicke.”® Sie dient — neben dem Schwarz-
waldhof, mit dem man Heidegger gerne einschligig in Verbindung
bringt — im zweiten Abschnitt von Bauen Wohnen Denken der anschau-
licheren Darstellung seiner reichlich abstrakten Uberlegungen.” In
ziigigen Gedankenschritten schliesst er nun, dass Orte nur durch Dinge
zu Orten wiirden; Orte es aber seien, die erst Riume konstituierten:
«Demnach empfangen die Riume ihr Wesen aus Orten und nicht aus
,dem* Raum.»*’

Wie kommt es aber, dass das Bauen nicht mehr fihig sei, ,Dinge’ her-
zustellen — ihre urspriingliche und noble Aufgabe; dass wir das ,Woh-
nen’ nicht mehr vermoégen sollten? Erneut geht es um ein Verhaltnis,
um ein Verhalten, wie es sich im Heidegger-Wort ,Her-vor-bringen’
ausdriickt und wodurch die Diskussion der neuzeitlichen Technik zu
einer Kritik an der Gegenwart insgesamt wird. Als schonendes Errich-
ten hatte das Bauen einst Mass am Geviert genommen, ja das Geviert
erst ,in das Anwesen hervorgebracht’. Die Kraftmaschinentechnik, wie-
derum Ausdruck exakter Naturwissenschaft, unterscheide sich davon
wesentlich. Heidegger hatte schon in der ,Zeit des Weltbildes”' Ende
der 1930er-Jahre ihr ,Vorstellen® mit einem ,Angriff' identifiziert.*’
In der Folge iiberschneiden sich Technikkritik und Raumverstindnis

27 Heidegger, Anm. 12, S. 145 f. in Genius Loci (Anm. 9) das Gedicht EinWinterabend

Die Begriffe ,Erde‘ und ,Welt‘ sowie ,Wohnen'
werden von ihm bereits im Jahr 1935 in einem
Vortrag an der Kunstwissenschaftlichen Gesell-
schaft zu Freiburg im Breisgau vorbereitet, der
1936 iiberarbeitet vorliegt. Heidegger, Martin:
«Der Ursprung des Kunstwerks», in: Ders.:
Holzwege, Frankfurt am Main 1950, S. 7-68.

28 «Die Briicke versammelt die Erde als Landschaft um
den Strom.» Heidegger, Anm. 12, S. 146.

29 «Wenn der Schnee ans Fenster fillt, / lang die
Abendglocke lautet, /vielen ist der Tisch bereitet
/und das Haus ist wohlbestellt. // Mancher auf
der Wanderschaft / kommt ans Tor auf dunklen
Pfaden. / Golden bliiht der Baum der Gnaden /
aus der Erde kiithlem Saft. // Wanderer tritt still
herein; / Schmerz versteinerte die Schwelle. / Da

erglinzt in reiner Helle / auf dem Tische Brot und
Wein.» Nicht von ungefihr zitiert Norberg-Schulz

(in: Sebastian im Traum, 1915) Georg Trakls, auf das
auch Heidegger in der zweiten Halfte der Fiinfzi-
gerjahre im Zusammenhang mit seinen Schriften
zur Sprache zuriick greift. In der darin dichterisch
aufgeladenen architektonischen Situation scheint
fiir Architekten Heideggers Denken konkret zu
werden, sich zudem vom missverstindlichen
Herrgottswinkel (dem ,gewesenen Wohnen'’ des
Schwarzwaldhofs) aus Bauen Wohnen Denken zu 16-
sen.Vgl. auch: Heidegger, Martin: «Die Sprache»,
S.9-33, in: Ders.: Unterwegs zur Sprache (1950-1959),
Stuttgart 2007.

30 Heidegger, Anm. 12, S. 149.
31 Es handelt sich um einen Vortrag (mit Zusdtzen)

aus dem Jahr 1938, gehalten in Freiburg im
Breisgau unter dem Titel: ,Die Begriindung des
neuzeitlichen Weltbildes durch die Metaphysik®.

32 «Das Vorstellen ist nicht mehr das Vernehmen



75

in der spezifisch neuzeitlichen Ausprigung jenes ,Her-vor-bringens’ —
der ,techné’: «Das in der modernen Technik waltende Entbergen ist
ein Herausfordern [...]. Inzwischen ist auch die Feldbestellung in den
Sog eines andersgearteten Bestellens geraten, das die Natur ,stellt’. Es
stellt sie im Sinn der Herausforderung. Ackerbau ist jetzt motorisierte
Erndhrungsindustrie. Die Luft wird auf die Abgabe von Stickstoff hin
gestellt, der Boden auf Erze, das Erz z.B. auf Uran [...].»* Die solcher-
art zum Bestand herausgeforderte Natur ist grundverschieden vom
,Von-sich-her Aufgehen’ der Pflanze, das er nun als Her-vor-bringen
im hochsten Sinn auszeichnet, als «Aufbrechen der Blite ins Erbliihen,
in ihr selbst»3*. Sie findet in sich selbst ihren Grund, nicht im Hand-
werk, nicht in der Kunst — erst recht nicht im technischen ,Ge-stell’.
Gerade im erweiterten Zusammenhang der Spatphilosophie Hei-
deggers erweisen sich solche Gedanken nicht als altbackener Traditi-
onalismus oder gar der Zeit geschuldeter Fatalismus. Das Wesen der
modernen Technik selbst stellt fiir ihn gerade nichts Technisches dar.
Im Gegenteil, die Besinnung auf ihr Wesen forderte fiir ihn zu Tage,
dass das Herausfordern der Technik demselben Her-vor-bringen ent-
springe, in dem auch die Kunst ihren Ursprung habe: in der noinot.
Heidegger hort an dieser Stelle seiner Uberlegungen auf Hoélderlins
Gesang Patmos, um diese Doppelfigur aus der Sprache des Dichters zu
entwickeln, in der Dichtkunst Bestitigung zu finden: «Wo aber Gefahr
ist, wiachst / Das Rettende auch».’® Die Gefahr der Technik entberge

des Anwesenden, in dessen Unverborgenheit das
Vernehmen selbst gehort, und zwar als eine eigene
Art von Anwesen um unverborgenen Anwesenden.
[...] Nicht das Anwesende waltet, sondern der
Angriff herrscht.» Heidegger, Anm. 24, S. 100.

33 Heidegger, Martin: «Die Frage nach der Technik»,

in: Ders.: Vortrdge und Aufsdtze, Stuttgart 1954, S. 18 f.
Weitere Beispiele in diesem Text sind die Wind -
kraft, der Kohlebergbau und erneut der Fluss,

nun mit einem Wasserkraftwerk versehen: «Das
Wasserkraftwerk ist in den Rheinstrom gestellt.

Es stellt ihn auf seinen Wasserdruck, der die
Turbinen daraufhin stellt, sich zu drehen, welche
Drehung diejenigen Maschine antreibt, deren
Getriebe den elektrischen Strom herstellt, fir

den die Uberlandzentrale und ihr Stromnetz zur
Strombeforderung bestellt ist. Im Bereich dieser
ineinandergreifenden Folgen der Bestellung elekt-
rischer Energie erscheint auch der Rheinstrom als

etwas Bestelltes. [...] Aber der Rhein bleibt doch,
wird man entgegnen, Strom der Landschaft. Mag
sein, aber wie? Nicht anders denn als bestellbares
Projekt der Besichtigung durch die Reisegesell-
schaft, die eine Urlaubsindustrie dorthin bestellt
hat.» Ibid., S 19 f.

34 Ibid., S. 15.
35 Ibid,, S. 32. Die Zeilen stammen aus dem Hymnus

Patmos, den Friedrich Hoélderlin dem Landgrafen
von Homburg gewidmet hat. Mag sein, diese
,Doppelfiguren‘ (retten / gefihrden; techné / poi-
esis etc.) entspringen argumentativ aus Heideggers
vorgingiger Verwendung des griechischen Begriffs
fiir Wahrheit, aletheia, den er mit ,Unverborgen-
heit® iibersetzt. Der Heidegger-Biograph Jahraus
hierzu: «,Wahrheit‘ ist der Name des Selbstvoll-
zugs von Heideggers Philosophie. Hier fillt der
Gegenstand der Philosophie mit der Art und
Weise, iiber ihn zu philosophieren, zusammen.»



76

dem Fragenden ihr rettendes Wesen. Da dieses eben selbst nichts Tech-
nisches sei, kann «die entscheidende Auseinandersetzung mit ihr in
einem Bereich geschehen, der einerseits mit dem Wesen der Technik
verwand und andererseits von ihm doch grundverschieden ist. Ein sol-
cher Bereich ist die Kunst.»*® Daraus erklingt der Aufruf, die Technik
— wie Heidegger selbst es vorzeigt — ins Fragwiirdige zu riicken. Denn
«immer durchwaltet den Menschen das Geschick der Entbergung.
Aber es ist nie das Verhiangnis eines Zwanges. Denn der Mensch wird
gerade erst frei, insofern er in den Bereich des Geschickes gehort und
so ein Horender wird, nicht aber ein Horiger.»*’

Worin besteht also das Wesen der Technik? Der Hermeneutiker
Gtinter Figal beschliesst seine Auseinandersetzung mit Heidegger be-
zeichnenderweise im selben Zusammenhang, wenn er feststellt: «Die
Technik ist eine bestimmte und von der Kunst unterschiedene Weise,
Seiendes zur Prasenz zu bringen, und allein wenn man die Formu-
lierung ,zur Prisenz bringen‘ genau genug hort, wird deutlich, das
sie die Erfahrung der Absenz in sich trigt.»’® Wie einst beim Orakel-
spruch zu Delphi gilt heute fiir den Dichter, dem Stellvertreter der
Kunst in Heideggers Denken: Er «sagt weder, noch verbirgt er, sondern
er immer durchwaltet den Menschen das Geschick der Entbergung.
Aber es ist nie das Verhangnis eines Zwanges, denn der Mensch wird
gerade erst frei insofern er in den Bereich es Geschickes geh6rt und so
ein Horender wird, nicht aber ein Horiger ,winkt’»**. Seine Sprache
spricht vom Zeit-raum einer Zwischenzeit, die von uns allerdings aus-
gehalten werden muss.*” Denn nur das vermag die Kunst, das Unver-
fligbare an der Gegenwart der Dinge zu zeigen. So gilt es auch «allem
zuvor und endlich den blihenden Baum nicht fallen, sondern ihn erst

Jahraus, Anm. 26, S. 158. Schon mit der doppelten
Griindung des Wohnens im Pflegen und Errichten,

40 «Der erste Anfang ist gewesen, und der andere
Anfang ist zukinftig. Die Geschichte ,zwischen’
aber auch mit dem ,Geviert’ begegnet man Dualis- diesen beiden Anfingen ist ein einziger Untergang

men in Heideggers Denken; beim Letzteren sogar und Ubergang. Sie ist eine einzige Zwischenzeit.

einem verdoppelten.

36 Heidegger, Anm. 33, S. 39.

37 Ibid,, S. 28.

38 Figal, Anm. 13, S. 162.

39 Heidegger, Martin: Holderlins Hymnen ,Germanien
und ,Der Rhein’, Frankfurt am Main 1980, S. 127. —
Gesamtausgabe Band 39, Freiburger Vorlesungen,
Wintersemester 1934/35. — hrsg. von S. Ziegler.

[...] Dieser Gedanke leitet die spiten Arbeiten
Heideggers. Diese Arbeiten sind ,ethisch® in dem
Sinne, dass mit ihnen auf eine Haltung hingewie-
sen werden soll, die sich im Aushalten des offenen
Zeit-raums der Geschichte auspragt und in sol-
cher Auspragung dem Zeit-Raum der Geschichte
entspricht.» Figal, Anm. 13, S 156 f.



77

einmal stehen zu lassen, wo er steht»*'. Und so fordert uns der Den-
ker mit dem Dichter auf: «dichterisch wohnet der Mensch auf dieser
Erde!» Dichterisch wohnet der Mensch, doch «der Dichter dichtet nur
dann, wenn er das Mass nimmt, indem er die Anblicke des Himmels so
sagt, dass er sich seinen Erscheinungen als dem Fremden fiigt [...]».**

In der Mitte dieses an Vortragen reichen Jahrzehnts fand Martin
Heidegger mit dem Begriff der ,Gelassenheit’ zu einer erweiterten —
wenn auch im lebensweltlichen Nachvollzug nicht minder anspruchs-
vollen — Einstellung zur Technik.*’ In der vertrauten Landschaft um
Messkirch, bei der Feier zum 175. Geburtstag des frithromantischen
Komponisten Conradin Kreutzer, begegnet ihm der ,Horizont’ — und
somit eine weitere Raummetapher. Beinahe scheint es, als hole er Atem
mit seiner herbstlichen Rede in der Heimat: «Die Gelassenheit zu den
Dingen und die Offenheit fiir das Geheimnis gehdren zusammen. Sie
gewahren uns die Moglichkeit, uns auf eine ganz andere Weise in der
Welt aufzuhalten. Sie versprechen uns einen neuen Grund und Boden,
auf dem wir innerhalb der technischen Welt, und ungefihrdet durch
sie, stehen und bestehen konnen.»** Der Titel des Vortrags nutzt ein
versohnliches Wort, das auch den Umgang mit den Gegenstinden der
heute unausweichlich technisierten Welt zu bezeichnen vermag.

Die Erorterung der Gelassenheit ereignet sich wiederum als Ge-
spriach. Diesmal in der fiktiven, von Zutrauen getragenen Unterredung
zwischen dem ,Forscher’, dem ,Gelehrten‘ und dem ,Lehrer’. Es ist ein
Feldweggesprach, bei dem der Satz fillt: «Das Denken wire dann das
In-die-Ndhe-kommen zum Fernen.»* Heideggers eigene Schritte,
vom Schwarzwaldhof zur Gleichurspriinglichkeit der Technik und der
Kunst bis hin zur Gelassenheit, fithrten ihn zur ,Offenheit’ gegentiber
den Dingen. Verglichen mit der darin ausgesprochenen Wachheit fiir
ihre Gegenwart erscheint der technische Zugriff auf sie als allzu fest-

41 Heidegger, Martin: Was heifit Denken? (1951-52), draussen. Das heisst: auf'sich beruhen als Dinge,
Tiibingen 1997, S. 18. die nichts Absolutes sind, sondern selbst auf

42 Heidegger, Martin: «... dichterisch wohnet der Hoheres angewiesen bleiben.» Heidegger, Martin:
Mensch ...», S. 194, in: Ders. Vortrige und Aufsdtze, Gelassenheit, Pfullingen 1959, S. 23. Die Aktivitit des
Stuttgart 1954, S. 181-198. Es handelt sich dabei Individuums wird durch das ,Lassen’ nur schein-
um Zeilen aus Friedrich Hoderlins Hymne In bar passiviert, denn dahinter steht eine Haltung,
lieblicher Bldue, die erstmals 1823 in Wilhelm Waib- die zuvor erworben werden muss.
lingers Roman Phaeton erschienen ist. 44 1bid., S. 24.

43 «Wir ,lassen’ die technischen Gegenstinde in un 45 Ibid., S. 43.
sere tigliche Welt hinein und ,lassen’ sie zugleich



78

stellend, um das stets an ihnen Verborgene am Leben zu lassen. Die
lebendige Sprache der Dichter und die Erfahrung wachsender Natur
begegneten den Dingen allerdings auf andere Weise als das Vorurteilen
der Technik. Da ihnen selbst das Urteilen nicht mehr gemass sei, hatte
uns Heidegger aufgefordert, das Technische aus seinem Wesen heraus
zu verstehen und als Teil unseres eigenen ,Geschicks’ zu begreifen —
dies fiithrte zu einer eigentiimlichen Vorstellung vom Wohnen, in sich
stets auch ein Beziehungsgeflecht durchmessend.

Der fiir diese Haltung notwendigen Gelassenheit spielt die Gegend
bei Messkirch endlich um eine fremde Ferne kreisende Gedanken zu.*¢
Das Denken der drei — wie auch in Heideggers Sprache — Gehenden ist
kein Wollen; die Landschaft wird zum Ort der ,Offenheit’ fiir den Ho-
rizont. In ihn fiigt sich das Gesprich, aus dem wir horen: «J[...] in der
Gegend, in der wir uns aufhalten, ist alles nur dann in bester Ordnung,
wenn es keiner gewesen ist.»*’

46 Die Finbettung von Heideggers ,Ferne’ in die Wahrnehmung in der Moderne, Frankfurt am Main
,Naihe’ einer technisierten Wirklichkeit und somit 1995, — I1. Teil, «Nihe und Ferne. Wahrneh-
den Diskurs der Medientheorie ware an dieser mungswandel im Ubergang zum elektronischen
Stelle etwa mit Gotz Grossklaus moglich: Medien- Zeitalter».

Zeit. Medien-Raum. Zum Wandel der raumzeitlichen 47 Heidegger, Martin, Anm. 43, S. 47.



	"Auf die Welt hin geöffnet" : Heidegger, der Raum und die Technik

