
Zeitschrift: Pamphlet

Herausgeber: Professur für Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zürich

Band: - (2013)

Heft: 17: Mensch und Baum

Artikel: "Auf die Welt hin geöffnet" : Heidegger, der Raum und die Technik

Autor: Kirchengast, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«AUF DIE WELT HIN GEÖFFNET»1

HEIDEGGER, DER RAUM UND DIE TECHNIK

Albert Kirchengast

Wer möchte leben ohne den Trost der Bäume!

Wie gut, dass sie am Sterben teilhaben!

Die Pfirsiche sind geerntet, die Pflaumen färben sich,

während unter dem Brückenbogen die Zeit rauscht.2

,Mensch und Raum' war der Titel des zweiten Darmstädter
Gesprächs vom Sommer 1951.3 Am 5. August, einem Sonntagvormittag,
hält Martin Heidegger seinen Vortrag ,Bauen Wohnen Denken'. Noch
drei weitere Hauptredner waren nach Darmstadt geladen: Otto Ernst
Schweizer, Rudolf Schwarz, am Nachmittag des zweiten Tages auf
Heidegger folgend dessen Kollege José Ortega y Gasset. Offenbar fand
sich die prominente Besetzung in den Besucherzahlen des Symposiums

wieder. Ulrich Conrads, dem wir die Neupublikation der Gespräche

verdanken, erinnert sich: «Dabeisein war alles, damals. Es sass da
das ganze bauende oder auch noch nicht bauende Jung-Deutschland
(West)' vier Altmeistern zu Füssen [...]>>4.

Heute erinnern wir uns weniger dieses Ereignisses als jenes Vortrags,
der zum kanonischen Text der Architekturtheorie geworden ist: Gibt
es überhaupt noch etwas zu sagen über ,Bauen Wohnen Denken'?5

1 Von 1959 bis 1969 hielt Martin Heidegger in
Zollikon, im Haus von Medard Boss, der an der
Zürcher Universitätsklinik ,Burghölzi' lehrte, vor
Psychotherapeuten und Ärzten Vorträge, die seine

philosophischen Einsichten zur Heilung seelischer

Störungen fruchtbar machen sollten. Der Satz

steht im Zusammenhang eines dafür notwendigen
»offenen Weltbezugs'.

2 Strophe eins und zwei aus Günter Eichs Gedicht
Ende eines Sommers (1955). Eich war einer jener
Lyriker, die den Deutschen in den 1950er Jahren
wieder eine Sprache gaben. In: Eich, Günter:
Botschaften des Regens, Frankfurt am Main 1996, S. 7.

3 Die Darmstädter Gespräche fanden in
unregelmässigen Abständen zwischen 1950 und 1975

statt. In den Jahren 1995 und 2001 kam es zu
Versuchen einer Neuaufnahme.
Ihre ,Fünf Grundsätze' weisen sie als internationales,

dialogisches Forum für eine breite
Öffentlichkeit aus, charakterisieren sie als Debatten ohne

Anspruch auf Entscheidungen oder Lösungen,
ohne politisches Ansinnen. Beim zweiten
Gespräch fand die begleitende Ausstellung auf der

Darmstädter Mathildenhöhe vom 4. August bis

16. September zur Erinnerung an diejenige der

Darmstädter Künstlerkolonie von 1901 statt; das

Gespräch zu deren Auftakt vom 4. bis 6. August.
Als dessen Präambel diente die Eingangstafel der

Ausstellung, die den historischen Rahmen der Zeit
fasst: «[...] Unsere Zeit ist die Zeit der Technik

- Die Not unserer Zeit ist die Heimatlosigkeit.»
Conrads, Ulrich; Neitzke, Peter: Mensch und Raum.

Das Darmstädter Gespräch 1951, Braunschweig 1991,
S. 42.

4 Vgl. die «Einführung» durch Ulrich Conrads in
dem von ihm herausgegebenen 94. Band der Reihe

,Bauwelt-Fundamente', das dem 1952 von Otto

Bartning im Auftrag des Stadtmagistrats und des

Komitees Darmstädter Gespräche veröffentlichten

Gesprächsprotokoll sowie der Ausstellungsdokumentation

folgt. Darin erschien auch erstmals

Heideggers Text im Druck. Vgl. ibid., S. 7.

5 Schliesslich gibt es bereits eine Reihe mit dem

Titel »Thinkers for Architects', in der auch ein

(dünner) Band zu Heidegger erschienen ist. Sharr,

Adam, Heidegger for Architects, London-New York
2007. Dort findet sich auch eine Bibliografie,
die den Rückhall Heideggers in der Architektur
wiedergibt.



70

Zunächst, dass der Raum erstaunlicherweise nicht schon immer das

Thema der Architektur gewesen ist. Vielleicht bedeutete seine

Thematisierung sogar eine Art Krisensymptom. Im Prozess disziplinä-
rer Selbstvergewisserungen zeigte er sich nicht als architektonisches

Apriori, sondern trat an jüngeren Knotenstellen der Geschichte des

Fachs auf. Als man der Stile überdrüssig wurde - da entdeckte man
beispielsweise den Raum, stellt Äkos Moravänszky fest.6

Indes, jene Zunft, die sich durch Zirkel und Dreieck (so wie deren
moderne Äquivalente) emblematisch darstellt, interessierte weniger
der metrische, also messbare, Raum, sondern seine »psychologischphysiologische

Komponente4. So entwickelte Robert Vischers Studie
Über das optische Formgefühl 1873 erstmals das Konzept der »Einfühlung4
unter Einbeziehung von Erkenntnissen der frisch etablierten
experimentellen Psychologie. Er diskutierte den Zusammenhang zwischen
optischen Stimuli, wahrgenommenen Formen und deren Schönheit
als Folge eines verspürten Lustgefühls.7 Auch Theodor Lipps sprach
rund zwei Jahrzehnte später von Raumästhetik als «Lust an der

Bewegung des Auges» bei daraus erwachsender «Freude am Raum».8

Psychologisierung und Verwissenschaftlichung des Raumerlebnisses

gehen Hand in Hand, Aspekten des jüngeren, »phänomenologischen
Architekturraums, den Weg bereitend.9 Tatsächlich gibt es diesbezüglich

noch ein anderes, weniger bekanntes und früheres Datum. Fritz
Neumeyer hält fest, dass bereits 1869 im Vortrag des Berliner Architekten

Richard Lucae über Die Macht des Raumes in der Baukunst gesprochen

6 «Über den Raum zu sprechen, heisst meistens, die

Frage nach dem Stil als eine Schein-Frage
abzulehnen.» Moravänszky, Äkos: «Die Wahrnehmung
des Raumes», S. 121, in: Ders. (Hg.): Architekturtheorie

im 20 Jahrhundert. Eine kritische Anthologie, Wien-
NewYork 2003, S. 121-146.

7 Vgl. ibid., S 124. Vischer, Robert: Über das optische

Formgefühl: Ein Beitrag zur Aesthetik, Leipzig 1873.
8 Lipps, Theodor: Raumästhetik und geometrisch-optische

Täuschungen, Leipzig 1893-1897. Gemeinhin gilt
die Dissertation des Schweizer Kunsthistorikers
Heinrich Wölfflin, Prolegomena zu einer Psychologie

der Architektur, aus dem Jahr 1886 als Ursprung
einer mit einfühlungstheoretischen Grundsätzen

argumentierten Architektur. Doch der Architekt
RudolfAdamy drückt bereits fünfJahre vor Wölfflin

Ähnliches aus: Die Architektur als Kunst. Aesthetische

Forschungen, Hannover 1881.

9 Am einflussreichsten für die architektonische Praxis

und eng mit Heidegger verbunden (vor allem
beim Begriff,Ort') war wohl Norberg-Schulz:
Norberg-Schulz, Christian: Genius Loci. Landschaft,

Lebensraum, Baukunst, Stuttgart 1982.

Einen guten Überblick und was — neben den

Schriften etwa Juhani Pallasmaas, Gernot Böhmes

oder auch Peter Zumthors — unter einem solchen

»phänomenologischen Verständnis' zusammen-
gefasst werden könnte, geben der Klassiker Otto
Friedrich Bollnows und Achim Hahn mit seinen

.Dresdner Vorlesungen'. Hahn schildert auch die

Weiterentwicklung der Debatte. Hahn, Achim:
Architekturtheorie.Wohnen, Entwerfen, Bauen, Wien-Konstanz

2008. -Vorlesung 6 und 7 zu ,Wohnen' und
,Raum'; Bollnow, Otto Friedrich: Mensch und Raum,

Stuttgart 1963.



71

wurde.10 Abseits akademischer Zahlenspiele über den Ursprung des

Raums in der Architektur und seine Wirkung auf den Menschen
bestätigt er sich als Topos des ausgehenden 19. Jahrhunderts. In der Mitte
des 20. Jahrhunderts eröffnete Martin Heidegger erneut eine Raum-
debatte. Diesmal aus eigentümlicher Perspektive der »Seinsgeschichte4.
Für Adrian Forty übt er auf diese Weise einen der wichtigsten Einflüsse

von Seiten der Philosophie auf die jüngere Architekturtheorie aus -
wenn dieser dort auch erst ab den 1960er-Jahren fruchtbar wurde.11

Die Epoche des Kalten Krieges war durchzogen von technikkritischen

Kassandrarufen. Auch die Darmstädter Reden versprühten
keineswegs Fortschrittsoptimismus. Trotz Wiederaufbau und
Wirtschaftswunder herrschte für Heidegger — nicht nur in Deutschland —

eine beunruhigende Wohnungsnot, sogar Heimatlosigkeit vor; selbst

dann, wenn Wohnbauten «Unterkunft gewähren», «gut gegliedert sind,
leicht zu bewirtschaften, wünschenswert billig, offen gegen Luft, Licht
und Sonne».12 Zwei Jahre nach Darmstadt, wo er diese Bedenken
geäussert hatte, mengte er sich wiederholt vor grossem Publikum in die

allgemeine Zeitstimmung ein und betätigte sich einmal mehr als ihr
Diagnostiker.13 Der Titel seiner Rede an der Bayerischen Akademie der
Schönen Künste: ,Die Frage nach der Technik4. Die Technik wird zum

10 Neumeyer, Fritz: Quellentexte zur Architekturtheorie,

München-Berlin-London-NewYork 2002, S. 54.

Rund ein Jahrhundert zuvor, im Paris des Jahres

1780, hatte die sensualistische Wirkungsästhetik
in Nicolas Le Camus de Mézieres' Schrift Lé génie de

l'architecture ou l'analogie de cet art avec nos sensations

bereits Resonanz in einem architektonischen Traktat

gefunden. Die anonym publizierte Untersuchung

über den Charakter der Gebäude sucht daran fünfJahre

später den inhaltlichen Anschluss in deutscher

Sprache. Vgl. ibid., S. 172.

Innerhalb der deutschen Kunsttheorie ist vor
allem Gotthold Ephraim Lessings Laokoon oder über

die Grenzen der Mahlerey und Poesie aus dem Jahre 1766

hervorzuheben, der die Räumlichkeit in den

Gegensatz zur Zeitlichkeit stellt, um die bildenden
Künste von der Literatur abzugrenzen und in ihr
eigenes Recht zu setzen.

Lefebvre. Er betont, dass vor allem die Abwendung
vom ,Raum' und die Hinwendung zum ,Ort' auf
Heidegger zurückgehe. Forty, Adrian, Words and

Buildings. A Vocabulary of Modern Architecture, London

2000, S. 270 f. Auch Hilde Heynen zeigt die

Wirklinien von Heideggers Denken, vor allem von
Bauen Wohnen Denken, in der Architekturtheorie auf.

Heynen, Hilde, «Worthy of question. Heidegger's
role in architectural theory», in: Archis, 12/1993,
S. 42-49.
Seit Ende der 1980er Jahre hat der Raum, durch
den so genannten ,Spatial Turn' der Kulturwissenschaften

erneut eine zentrale Rolle als synthetisierender

Begriff im Diskurs eingenommen.
12 Heidegger, Martin: «Bauen Wohnen Denken»,

S. 139 f., in: Ders.: Vorträge und Aufsätze, Stuttgart
1954, S. 139-156.

11 Als zweiter, wichtiger Philosoph, dessen

Raumvorstellung im 20. Jahrhundert auf die Architektur

originär eingewirkt hat, gilt Forty Henri

13 Zu Heideggers Haltung und Zeitkritik bereits in
den 1930er Jahren vgl. die Einschätzung in: Figal,
Günter: Martin Heidegger. Zur Einführung, Hamburg
1992, S. 7 ff.



72

Angelpunkt eines Philosophierens, dem das industrialisierte Wohnen
längst ins Fragwürdige gerückt war. Während sich auch in München
ein heftig zustimmendes Publikum zur Heidegger-Hörerschaft
versammelte - unter anderem Ernst Jünger und Werner Heisenberg -, las

Deutschland Aldous Huxleys Schöne neue Welt erstmals in Übersetzung.
Es fand darin reichlich Nahrung für anhaltende Dämonisierungen der
Technik im Schatten der drohenden Atomkatastrophe.14

Doch auch der Philosoph aus Messkirch begann zunehmend auf
den ,Wink der Sprache4 zu hören. Wohnen, das sei nicht eine Tätigkeit

unter anderen, sondern vielmehr ein «Grundzug des Menschseins».15

Heidegger verwickelte die Zuhörer beider Städte in uralte
Verwandtschaften der Sprache und suchte an einer berühmten Stelle
seiner Darmstädter Überlegungen das althochdeutsche Wort für bauen,
,buan4, auf, das nicht nur wohnen bedeute. Es bedeute ,beo4, ,bin4, dessen

Imperativ aber lautet: sei! Erst derjenige, der ,wohnt', sei eigentlich
auf der Welt. Wie aber ist man das eigentlich? Dies eröffne sich
wiederum etymologisch im altsächsischen Wort ,wunon4, dem gotischen
,wunian4. Es meine, ebenso wie ,buan4, ein »Bleiben4,,Sich-Aufhalten4.16

Solch überraschende Darlegungen vermeintlich ursprünglicher
Wortbedeutungen erfolgen vor dem Hintergrund einer fundamentalen

Kritik an der neuzeitlichen Naturwissenschaft und stellen sich
zudem als Revision ihres inhärenten Raumverständnisses dar. Bereits
in Sein und Zeit attestierte Heidegger: «Der Raum ist weder im Subjekt,
noch ist die Welt im Raum. Der Raum ist vielmehr ,in4 der Welt, sofern
das für das Dasein konstitutive In-der-Welt-sein Raum erschlossen
hat.»17 Die forscherische Berechnung im homogenen Raum hatte
hingegen «umweltliche Gegenden zu den reinen Dimensionen», zur
«Stellenmannigfaltigkeit für beliebige Dinge»18 herabsinken lassen.

Dass Raum erst «im Rückgang auf die Welt begriffen werden»19 kann,
bedeutet den grösstmöglichen Gegensatz zum Raum als Anschauungsform.20

Im Dialog mit der Physik Newtons hatte Immanuel Kant in

14 Vgl. Safranski, Rüdiger: Ein Meister aus Deutschland.

Heidegger und seine Zeit, Frankfurt am Main 2001,
S. 432-449.

15 Heidegger, Anm. 12, S. 142.

16 Vgl. ibid., S. 141 und S. 143.

17 Heidegger, Martin: Sein und Zeit,Tübingen 2006,
S. 111.- Dem Raum widmet er sich in § 24,
S. 110-113.

18 Ibid., S. 112.

Im Jahr 1927 dienten ihm Hausbau und Landvermessung

durchaus noch als Negativbeispiele.
19 Ibid., S. 113.

20 Ibid., S. 109.

Gegen Kant wendet sich Heidegger an dieser

Stelle, im Zusammenhang mit der Orientierung
in einem dunklen Zimmer, direkt.



73

der Kritik der reinen Vernunft eine bekannte wie divergente Vorgängigkeit
des Raums postuliert: «Der Raum ist eine notwendige Vorstellung, a

priori, die allen äusseren Anschauungen zu Grunde liegt. Man kann
sich niemals eine Vorstellung davon machen, dass kein Raum sei, ob

man sich gleich ganz wohl denken kann, dass keine Gegenstände darin
angetroffen werden.»21 In Bauen Wohnen Denken heisst es: «Es gibt nicht
den Menschen und ausserdem ,Raum'».22 Nun, nach der ,Kehre' in
seinem Denken, ergeht daraus eine Aufforderung an jeden Einzelnen.
Nicht Kants wahrnehmendes Subjekt interessiert Heidegger, sondern
eine Raumauffassung, der die zweifache Wurzel des Bauens als ,Co-
lere4, Ackerbau, und »Aedificare4, Hausbau, zu Grunde liege. Die Pointe
besteht - bei aller herleitenden Vortragsdichte, deren eindringlichen
Klangbildes man sich in überlieferten Tondokumenten vergewissern
kann -23 in der Art und Weise wie wir uns zu den ,Dingen4 wohnend
verhielten oder, besser, zu verhalten hätten; wie wir uns in der Welt
einzurichten vermögen.

In der neuzeitlichen, sich naturwissenschaftlich begründenden
,Zeit des Weltbildes4 sei nämlich das »Erkennen4 zum charakteristischen
Weltbezug und somit zum Verfügbarmachen der Welt durch das
»Vorstellen4 geworden. «Nur was dergestalt Gegenstand wird, ist, gilt als
seiend.»24 Wohnen hingegen meine den »Aufenthalt bei den Dingen4
als »Schonen4, denn so erst entfaltet sich das «Bauen als Wohnen [...]
zum Bauen, das pflegt, nämlich das Wachstum - und zum Bauen, das

Bauten errichtet.»25 Näherte sich beim frühen Heidegger noch die
besorgende Alltäglichkeit der »zuhandenen4 Umwelt, wird in Darm-
stadt eine dynamische Raumfigur für die Argumentation zentral: das

»Geviert4.26 Zwischen den Göttlichen und den Sterblichen, dem Himmel

und der Erde spannt es räum-zeitliche Distanzen auf. Das Wohnen
im Geviert ereignet sich darin, indem der «Himmel empfangen», die

21 Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, Band 1, Frankfurt

am Main 1974 [1781], S. 72.-Werkausgabe
Band III, herausgegeben von Wilhelm Weischedel.

22 Heidegger, Anm. 12, S. 151.

23 Unter dem Titel «Von der Sache des Denkens» ist
im Jahr 2001 bei Sony Music eine CD-Box mit
Tondokumenten erschienen.

24 Heidegger, Martin: «Die Zeit des Weltbildes»

[1938], S. 80, in: Ders.: Holzwege, Frankfurt am

Main 1950, S. 69-104.

25 Heidegger, Anm. 12, S. 142.

26 Vgl. zum Geviert: Jahraus, Oliver: Martin Heidegger.

Eine Einführung, Stuttgart 2004, S. 205-213.
Die aktivistische Komponente des Raumbegriffs
findet sich auch bei den Brüdern Grimm wieder:
Raum wird dort vom ,Urbar-Machen', vom
.Einräumen der Lichtung' oder dem .Freimachen
des Siedlungsplatzes von Gestrüpp' hergeleitet.
Grimm, Jacob und Wilhelm: DeutschesWörterbuch,

Leipzig 1854-1960.— 16 Bände, Artikel «Raum».



74

«Erde gerettet», die «Göttlichen erwartet» werden und die Sterblichen
den «Tod vermögen. [...] Wohnen als Schonen verwahrt das ,Geviert4

in dem, wobei die Sterblichen sich aufhalten: in den Dingen.»27 Ein
solches Ding ist etwa die Brücke.28 Sie dient - neben dem Schwarz -
waldhof, mit dem man Heidegger gerne einschlägig in Verbindung
bringt — im zweiten Abschnitt von Bauen Wohnen Denken der anschaulicheren

Darstellung seiner reichlich abstrakten Überlegungen.29 In
zügigen Gedankenschritten schliesst er nun, dass Orte nur durch Dinge
zu Orten würden; Orte es aber seien, die erst Räume konstituierten:
«Demnach empfangen die Räume ihr Wesen aus Orten und nicht aus
»dem4 Raum.»30

Wie kommt es aber, dass das Bauen nicht mehr fähig sei,,Dinge'
herzustellen - ihre ursprüngliche und noble Aufgabe; dass wir das »Wohnen4

nicht mehr vermögen sollten? Erneut geht es um ein Verhältnis,
um ein Verhalten, wie es sich im Heidegger-Wort ,Her-vor-bringen4
ausdrückt und wodurch die Diskussion der neuzeitlichen Technik zu
einer Kritik an der Gegenwart insgesamt wird. Als schonendes Errichten

hatte das Bauen einst Mass am Geviert genommen, ja das Geviert
erst ,in das Anwesen hervorgebracht4. Die Kraftmaschinentechnik,
wiederum Ausdruck exakter Naturwissenschaft, unterscheide sich davon
wesentlich. Heidegger hatte schon in der ,Zeit des Weltbildes431 Ende

der 193Oer-Jahre ihr »Vorstellen4 mit einem »Angriff identifiziert.32
In der Folge überschneiden sich Technikkritik und Raumverständnis

27 Heidegger, Anm. 12, S. 145 f.

Die Begriffe ,Erde' und ,Welt' sowie ,Wohnen'
werden von ihm bereits im Jahr 1935 in einem

Vortrag an der Kunstwissenschaftlichen Gesellschaft

zu Freiburg im Breisgau vorbereitet, der
1936 überarbeitet vorliegt. Heidegger, Martin:
«Der Ursprung des Kunstwerks», in: Ders.:

Holzwege, Frankfurt am Main 1950, S. 7-68.
28 «Die Brücke versammelt die Erde als Fandschaft um

den Strom.» Heidegger, Anm. 12, S. 146.

29 «Wenn der Schnee ans Fenster fällt, / lang die

Abendglocke läutet, /vielen ist der Tisch bereitet
/und das Haus ist wohlbestellt. // Mancher auf
der Wanderschaft / kommt ans Tor auf dunklen
Pfaden. / Golden blüht der Baum der Gnaden /
aus der Erde kühlem Saft. // Wanderer tritt still
herein; / Schmerz versteinerte die Schwelle. / Da

erglänzt in reiner Helle / auf dem Tische Brot und
Wein.» Nicht von ungefähr zitiert Norberg-Schulz

in Genius Loci (Anm. 9) das Gedicht Ein Winterabend

(in: Sebastian im Traum, 1915) Georg Trakls, auf das

auch Heidegger in der zweiten Hälfte der
Fünfzigerjahre im Zusammenhang mit seinen Schriften

zur Sprache zurück greift. In der darin dichterisch
aufgeladenen architektonischen Situation scheint
für Architekten Heideggers Denken konkret zu
werden, sich zudem vom missverständlichen

Herrgottswinkel (dem .gewesenen Wohnen' des

Schwarzwaldhofs) aus Bauen Wohnen Denken zu
lösen. Vgl. auch: Heidegger, Martin: «Die Sprache»,
S. 9-33, in: Ders.: Unterwegs zur Sprache (1950-1959),
Stuttgart 2007.

30 Heidegger, Anm. 12, S. 149.

31 Es handelt sich um einen Vortrag (mit Zusätzen)

aus dem Jahr 1938, gehalten in Freiburg im
Breisgau unter dem Titel: ,Die Begründung des

neuzeitlichen Weltbildes durch die Metaphysik'.
32 «Das Vorstellen ist nicht mehr das Vernehmen



75

in der spezifisch neuzeitlichen Ausprägung jenes ,Her-vor-bringens' —

der ,techné': «Das in der modernen Technik waltende Entbergen ist
ein Herausfordern [...]. Inzwischen ist auch die Feldbestellung in den

Sog eines andersgearteten Bestellens geraten, das die Natur »stellt'. Es

stellt sie im Sinn der Herausforderung. Ackerbau ist jetzt motorisierte
Ernährungsindustrie. Die Luft wird auf die Abgabe von Stickstoff hin
gestellt, der Boden auf Erze, das Erz z.B. auf Uran [,..].»33 Die solcherart

zum Bestand herausgeforderte Natur ist grundverschieden vom
,Von-sich-her Aufgehen4 der Pflanze, das er nun als Her-vor-bringen
im höchsten Sinn auszeichnet, als «Aufbrechen der Blüte ins Erblühen,
in ihr selbst»34. Sie findet in sich selbst ihren Grund, nicht im Handwerk,

nicht in der Kunst - erst recht nicht im technischen ,Ge-stelT.
Gerade im erweiterten Zusammenhang der Spätphilosophie

Heideggers erweisen sich solche Gedanken nicht als altbackener
Traditionalismus oder gar der Zeit geschuldeter Fatalismus. Das Wesen der
modernen Technik selbst stellt für ihn gerade nichts Technisches dar.

Im Gegenteil, die Besinnung auf ihr Wesen förderte für ihn zu Tage,
dass das Herausfordern der Technik demselben Her-vor-bringen
entspringe, in dem auch die Kunst ihren Ursprung habe: in der 7iovr|Giç.

Heidegger hört an dieser Stelle seiner Überlegungen auf Hölderlins
Gesang Patmos, um diese Doppelfigur aus der Sprache des Dichters zu
entwickeln, in der Dichtkunst Bestätigung zu finden: «Wo aber Gefahr
ist, wächst / Das Rettende auch».35 Die Gefahr der Technik entberge

des Anwesenden, in dessen Unverborgenheit das

Vernehmen selbst gehört, und zwar als eine eigene

Art von Anwesen um unverborgenen Anwesenden.

[...] Nicht das Anwesende waltet, sondern der

Angriff herrscht.» Heidegger, Anm. 24, S. 100.

33 Heidegger, Martin: «Die Frage nach der Technik»,
in: Ders.: Vorträge und Aufsätze, Stuttgart 1954, S. 18 f.

Weitere Beispiele in diesem Text sind die Windkraft,

der Kohlebergbau und erneut der Fluss,

nun mit einem Wasserkraftwerk versehen: «Das

Wasserkraftwerk ist in den Rheinstrom gestellt.
Es stellt ihn auf seinen Wasserdruck, der die

Turbinen daraufhin stellt, sich zu drehen, welche

Drehung diejenigen Maschine antreibt, deren

Getriebe den elektrischen Strom herstellt, für
den die Überlandzentrale und ihr Stromnetz zur
Strombeförderung bestellt ist. Im Bereich dieser

ineinandergreifenden Folgen der Bestellung
elektrischer Energie erscheint auch der Rheinstrom als

etwas Bestelltes. [...] Aber der Rhein bleibt doch,
wird man entgegnen, Strom der Landschaft. Mag

sein, aber wie? Nicht anders denn als bestellbares

Projekt der Besichtigung durch die Reisegesellschaft,

die eine Urlaubsindustrie dorthin bestellt
hat.» Ibid., S 19 f.

34 Ibid., S. 15.

35 Ibid., S. 32. Die Zeilen stammen aus dem Hymnus
Patmos, den Friedrich Hölderlin dem Landgrafen

von Homburg gewidmet hat. Mag sein, diese

,Doppelfiguren' (retten / gefährden; techné / poi-
esis etc.) entspringen argumentativ aus Heideggers

vorgängiger Verwendung des griechischen Begriffs
für Wahrheit, aletheia, den er mit »Unverborgenheit'

übersetzt. Der Heidegger-Biograph Jahraus

hierzu: «»Wahrheit' ist der Name des Selbstvollzugs

von Heideggers Philosophie. Hier fällt der

Gegenstand der Philosophie mit der Art und
Weise, über ihn zu philosophieren, zusammen.»



76

dem Fragenden ihr rettendes Wesen. Da dieses eben selbst nichts
Technisches sei, kann «die entscheidende Auseinandersetzung mit ihr in
einem Bereich geschehen, der einerseits mit dem Wesen der Technik
verwand und andererseits von ihm doch grundverschieden ist. Ein
solcher Bereich ist die Kunst.»36 Daraus erklingt der Aufruf, die Technik

- wie Heidegger selbst es vorzeigt - ins Fragwürdige zu rücken. Denn
«immer durchwaltet den Menschen das Geschick der Entbergung.
Aber es ist nie das Verhängnis eines Zwanges. Denn der Mensch wird
gerade erst frei, insofern er in den Bereich des Geschickes gehört und
so ein Hörender wird, nicht aber ein Höriger.»37

Worin besteht also das Wesen der Technik? Der Hermeneutiker
Günter Figal beschliesst seine Auseinandersetzung mit Heidegger
bezeichnenderweise im selben Zusammenhang, wenn er feststellt: «Die
Technik ist eine bestimmte und von der Kunst unterschiedene Weise,
Seiendes zur Präsenz zu bringen, und allein wenn man die Formulierung

,zur Präsenz bringen4 genau genug hört, wird deutlich, das

sie die Erfahrung der Absenz in sich trägt.»38 Wie einst beim Orakel-
spruch zu Delphi gilt heute für den Dichter, dem Stellvertreter der
Kunst in Heideggers Denken: Er «sagt weder, noch verbirgt er, sondern
er immer durchwaltet den Menschen das Geschick der Entbergung.
Aber es ist nie das Verhängnis eines Zwanges, denn der Mensch wird
gerade erst frei insofern er in den Bereich es Geschickes gehört und so

ein Hörender wird, nicht aber ein Höriger ,winkt'»39. Seine Sprache
spricht vom Zeit-raum einer Zwischenzeit, die von uns allerdings
ausgehalten werden muss.40 Denn nur das vermag die Kunst, das

Unverfügbare an der Gegenwart der Dinge zu zeigen. So gilt es auch «allem
zuvor und endlich den blühenden Baum nicht fallen, sondern ihn erst

Jahraus, Anm. 26, S. 158. Schon mit der doppelten
Gründung des Wohnens im Pflegen und Errichten,
aber auch mit dem ,Geviert' begegnet man Dualismen

in Heideggers Denken; beim Letzteren sogar
einem verdoppelten.

36 Heidegger, Anm. 33, S. 39.

37 Ibid., S. 28.

38 Figal, Anm. 13, S. 162.

39 Heidegger, Martin: Hölderlins Hymnen ,Germanien'

und ,Der Rhein', Frankfurt am Main 1980, S. 127. —

Gesamtausgabe Band 39, Freiburger Vorlesungen,
Wintersemester 1934/35. — hrsg. von S. Ziegler.

40 «Der erste Anfang ist gewesen, und der andere

Anfang ist zukünftig. Die Geschichte »zwischen'

diesen beiden Anfängen ist ein einziger Untergang
und Übergang. Sie ist eine einzige Zwischenzeit.

[...] Dieser Gedanke leitet die späten Arbeiten

Heideggers. Diese Arbeiten sind »ethisch' in dem
Sinne, dass mit ihnen auf eine Haltung hingewiesen

werden soll, die sich im Aushalten des offenen

Zeit-raums der Geschichte ausprägt und in
solcher Ausprägung dem Zeit-Raum der Geschichte

entspricht.» Figal, Anm. 13, S 156 f.



77

einmal stehen zu lassen, wo er steht»41. Und so fordert uns der Denker

mit dem Dichter auf: «dichterisch wohnet der Mensch auf dieser
Erde!» Dichterisch wohnet der Mensch, doch «der Dichter dichtet nur
dann, wenn er das Mass nimmt, indem er die Anblicke des Himmels so

sagt, dass er sich seinen Erscheinungen als dem Fremden fügt [...]».42
In der Mitte dieses an Vorträgen reichen Jahrzehnts fand Martin

Heidegger mit dem Begriff der ,Gelassenheit' zu einer erweiterten —

wenn auch im lebensweltlichen Nachvollzug nicht minder anspruchsvollen

- Einstellung zur Technik.43 In der vertrauten Landschaft um
Messkirch, bei der Feier zum 175. Geburtstag des frühromantischen
Komponisten Conradin Kreutzer, begegnet ihm der »Horizont* — und
somit eine weitere Raummetapher. Beinahe scheint es, als hole er Atem
mit seiner herbstlichen Rede in der Heimat: «Die Gelassenheit zu den

Dingen und die Offenheit für das Geheimnis gehören zusammen. Sie

gewähren uns die Möglichkeit, uns auf eine ganz andere Weise in der
Welt aufzuhalten. Sie versprechen uns einen neuen Grund und Boden,
auf dem wir innerhalb der technischen Welt, und ungefährdet durch
sie, stehen und bestehen können.»44 Der Titel des Vortrags nutzt ein
versöhnliches Wort, das auch den Umgang mit den Gegenständen der
heute unausweichlich technisierten Welt zu bezeichnen vermag.

Die Erörterung der Gelassenheit ereignet sich wiederum als

Gespräch. Diesmal in der fiktiven, von Zutrauen getragenen Unterredung
zwischen dem »Forscher*, dem »Gelehrten* und dem »Lehrer*. Es ist ein
Feldweggespräch, bei dem der Satz fällt: «Das Denken wäre dann das

In-die-Nähe-kommen zum Fernen.»45 Heideggers eigene Schritte,
vom Schwarzwaldhof zur Gleichursprünglichkeit der Technik und der
Kunst bis hin zur Gelassenheit, führten ihn zur ,Offenheit' gegenüber
den Dingen. Verglichen mit der darin ausgesprochenen Wachheit für
ihre Gegenwart erscheint der technische Zugriff auf sie als allzu fest-

41 Heidegger, Martin: Was heißt Denken? (1951-52),
Tübingen 1997, S. 18.

42 Heidegger, Martin: «... dichterisch wohnet der
Mensch ...», S. 194, in: Ders. Vorträge und Aufsätze,

Stuttgart 1954, S. 181-198. Es handelt sich dabei

um Zeilen aus Friedrich Höderlins Hymne In

lieblicher Bläue, die erstmals 1823 in Wilhelm
Waiblingen Roman Phaeton erschienen ist.

43 «Wir ,lassen' die technischen Gegenstände in un
sere tägliche Welt hinein und »lassen' sie zugleich

draussen. Das heisst: auf sich beruhen als Dinge,
die nichts Absolutes sind, sondern selbst auf
Höheres angewiesen bleiben.» Heidegger, Martin:
Gelassenheit, Pfullingen 1959, S. 23. Die Aktivität des

Individuums wird durch das ,Lassen' nur scheinbar

passiviert, denn dahinter steht eine Haltung,
die zuvor erworben werden muss.

44 Ibid., S. 24.

45 Ibid., S. 43.



78

stellend, um das stets an ihnen Verborgene am Leben zu lassen. Die

lebendige Sprache der Dichter und die Erfahrung wachsender Natur
begegneten den Dingen allerdings auf andere Weise als das Vorurteilen
der Technik. Da ihnen selbst das Urteilen nicht mehr gemäss sei, hatte
uns Heidegger aufgefordert, das Technische aus seinem Wesen heraus

zu verstehen und als Teil unseres eigenen »Geschicks' zu begreifen -
dies führte zu einer eigentümlichen Vorstellung vom Wohnen, in sich
stets auch ein Beziehungsgeflecht durchmessend.

Der für diese Haltung notwendigen Gelassenheit spielt die Gegend
bei Messkirch endlich um eine fremde Ferne kreisende Gedanken zu.46

Das Denken der drei - wie auch in Heideggers Sprache - Gehenden ist
kein Wollen; die Landschaft wird zum Ort der »Offenheit' für den
Horizont. In ihn fügt sich das Gespräch, aus dem wir hören: «[...] in der
Gegend, in der wir uns aufhalten, ist alles nur dann in bester Ordnung,
wenn es keiner gewesen ist.»47

46 Die Einbettung von Heideggers ,Ferne' in die

,Nähe' einer technisierten Wirklichkeit und somit
den Diskurs der Medientheorie wäre an dieser

Stelle etwa mit Götz Grossklaus möglich: Medien-

Zeit. Medien-Raum. Zum Wandel der raumzeitlichen

Wahrnehmung in der Moderne, Frankfurt am Main
1995. - II. Teil, «Nähe und Ferne.

Wahrnehmungswandel im Übergang zum elektronischen
Zeitalter».

47 Heidegger, Martin, Anm. 43, S. 47.


	"Auf die Welt hin geöffnet" : Heidegger, der Raum und die Technik

