Zeitschrift: Pamphlet
Herausgeber: Professur fur Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zirich

Band: - (2011)

Heft: 14: Mies als Gartner

Artikel: Natur und Poetik in Mies van der Rohes Berliner Werken
Autor: Kdppler, Jorn

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-984667

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-984667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NATUR UND POETIK
IN MIES VAN DER ROHES BERLINER WERKEN

Jorn Koppler

In seiner Erzihlung «Der Mann, der Biume pflanzte» berichtet Jean
Giono von einer Wanderung, die er vor dem Ersten Weltkrieg in den
provencialischen Ausldufern der Alpen unternahm. Er beschreibt dabei
eine durch Abholzung der Wilder verwiistete und trostlose Landschaft,
deren Dorfer von ihren Bewohnern aufgrund der durch die fehlenden
Wilder bewirkten Austrocknung der Brunnen und Quellen lingst ver-
lassen waren, wodurch auch jede Land- und Viehwirtschaft bald unméo-
glich wurde. In dieser Eindde nun traf er auf einen Schathirten, der bei
seinen taglichen Gangen tiiber die verbliebenen, kargen Heidewiesen
jeden Tag etwa einhundert Eicheln in dieser lebensfeindlichen Lands-
chaft aussite, die er in entfernt liegenden Wildern sammelte. Mit den
Jahren, in denen Giono immer wieder in dieses Gebiet zurtickkehrte,
zeigte sich der Erfolg der unbeirrten Arbeit des Hirten, da mit den
langsam wiederentstehenden Waldern zuerst das Wasser, dann die Tiere
und schliesslich auch die Menschen zurtickkehrten. Nach etwa dreissig
Jahren war aus «der Wiste das Land Kanaan»' wiedererstanden, waren
die Dorfer wiederbesiedelt, die ausgetrockneten Bachliufe wassergefiillt,
war das Leben zuriickgekehrt in einen durch Menschen einst lebensfein-
dlich gemachten Ort.

Was aber hat das mit Mies van der Rohes Architekturgedanken zu
tun, mit dem Naturbezug in diesem Gedanken? Nun, eigentlich alles
in dieser Erzihlung hat damit zu tun. Mehr noch, in dieser Erzaihlung
ist geradezu paradigmatisch aufgehoben, was den Kern nicht nur der
Mies’schen Architektur, sondern tiberhaupt jeder Architektur ausmacht,
welche auf Bedeutung und damit auf Sinn zielt. Es ist das gleiche Mo-
ment in dieser Erzihlung, welches sich auch im Raum auf dem Plateau
der Berliner Neuen Nationalgalerie vermitteln mag, wenn das nachmit-
tagliche Sonnenlicht den Saum der rahmenden Akazien- und Ahorn-
biume durchleuchtet und eintaucht unter das schwebend schwarze
Stahldach. Das gleiche Moment wie jenes, welches in der zykaden-
durchstimmten Mittagshitze in Paestum vor der dorischen Siaulenfront
des Poseidontempels erfahrbar wire, vor einem ganz dhnlichen Saum

1 Giono, Jean: «Der Mann, der Biume pflanzte», in:
Hindermann, Federico (Hg.): «Sag" ich’s euch, geliebte
Baume ...». Texte aus der Weltliteratur, Ziirich 1984,

S. 100.



24

von Baumen, Olivenbaumen. Was aber bezeichnet dieses Moment, was
verbindet die Rolle der Natur in Gionos Erzahlung mit der Erscheinung
der Natur in Mies’ architektonischem Werk?

Architektur im Zeichen der Natur: Theorie

Giono beschreibt in den Bildern der Erzahlung eine Wahrheit, besser:
eine Sinnwahrheit, die so unmittelbar zuganglich ist, dass sie eigentlich
nach gar keiner Begriindung verlangt. Der Grund fiir diesen geradezu
voraussetzungslosen Sinn- und Wahrheitsausdruck der Erzahlung ware
vielleicht damit zu erkliren, dass der Mensch hinter das zurucktritt,
was von ihm unabhingig und jenseits seines Zeithorizontes existiert:
Natur. Womit bereits ein Grund fiir den Sinn- und Wahrheitsgehalt der
Erzdhlung benannt ware, ist doch, frage ich nach Wahrheit, der dus-
serste in der Moderne denkbare Satz tiber sie, dass Wahrheit « Wirklich-
keit», also Natur ist. Aber so wie Gionos Erzihlung eine spezifische
Wahrheit, namlich eine Sinnwahrheit, bezeugt und nicht eine solche
der Naturwissenschaft, der Okonomie et cetera, so ist es nicht zufillig
auch eine spezifische Erscheinung der Natur, welche in der Erzahlung
schlussendlich vers6hnend auftritt: nimlich die der Schonheit der le-
bendigen Natur. Der Zusammenhang zwischen einer Sinnwahrheit und
dem Erscheinen der Schonheit der Natur besteht darin, dass im Moment
ihrer Schonheit — und zwar nur in diesem —* sich dem Betrachter die
Wirklichkeit so geordnet zeigt, dass alles in ihr, jede Einzelerscheinung
— einschliesslich der des Betrachters selbst — plotzlich einen Platz und
damit seinen Sinn bekommt. Und dieser Sinn besteht darin, dass Leben
sei — was durch die Tatigkeit des Hirten wieder ermdglicht wurde. Im
Moment der Schonheit erscheint uns die Natur so, dass alles in ihr, vom
Stein als Grund bis zu den Lebewesen selbst, auf die Entfaltung der Indi-
vidualitat des Lebens hin abgestimmt ist. Kant beschrieb diesen Sinnmo-

2 Im Gegensatz zur Erfahrung des Erhabenen. Vgl. Schénheit: Immanuel Kants Asthetik aus architek-
Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, 1793 (2. tonischer Perspektive wiedergelesen», in: Ach, Egon
Auflage), § 23ff. — Konigl. Preussische Akademie - die Zeitung vom Lehrstuhl Gebdudelehre und Entwerfen,
der Wissenschaften (Hg.): Kant's Gesammelte Schriften Universitit Karlsruhe, Nr. 10, 2004, S. 4f. Internet:
(=Akademieausgabe), Band 5, Berlin 1908 bzw. zur www.koeppler-tuerk.de > Veréffentlichungen,
Einleitung in die Begriffe der Schénheit und Stand 15.09.2011, 11.30 Uhr.

des Erhabenen: Képpler, Jorn: «Erkenntnis und



i S T sl
ot P = e
At B o s

Mies van der Rohe, Haus Lemke, Berlin-Weissensee



26

ment der Schonheit in seiner asthetischenTheorie als «Zweckmassigkeit
ohne Zweck»,> was vielleicht zu tibersetzen waire mit der Wahrne-
hmung einer «Schoépfungsidee ohne Schopfer», einer Sinnwahrheit
der Wirklichkeit also. Womit nicht nur der zweite und zentrale Grund
fiir den unmittelbar erfahrbaren Wahrheitsgehalt der Erzihlung Gio-
nos benannt ist, sondern zugleich generell dem modernen Denken
eine Perspektive eroffnet wird: dem existenziellen und bis heute nicht
gelosten Problem zu entkommen, dass der moderne Mensch nach der
Ausklammerung Gottes aus normativen Begriindungszusammenhan-
gen sehr wohl naturwissenschaftliche Wahrheiten, Sinnwahrheiten aber
nicht aus sich selbst heraus — das heisst argumentativ, mittels seiner Vers-
tandesrationalitat — objektivieren kann. Solche Sinnwahrheiten wurden
wiederum von Kant in Form des menschlichen Fragens nach Erkenntnis
(Was kann ich wissen?), Moralitit (Was soll ich tun?) und Glauben (Was
darf ich hoffen?) beschrieben.* Alle wissenschaftlich-verstandesratio-
nalen Aussagen zu Fragen nach Sinn bleiben rein subjektiv und wiirden
als solche zu einer reinen Auffassungssache.” Dass dieser Zustand vor
allem in Bezug auf die Moralitit und deren Kern, das Tétungsverbot,
natiirlich nicht lebbar ist, leuchtet von selbst ein. Die aus diesem Zus-
tand weisende Perspektive besteht nach Kant nun darin, dass in einem
Reflexionsschritt der dsthetischen Erfahrung der Schonheit der Natur —
die eben keine verstandesrationale Erkenntnis, sondern eine begriffslose,
das heisst nicht-argumentativ-wissenschaftliche darstellt — eine Objek-
tivierung von in uns angelegten, aber nur subjektiven Sinnideen an dem
sich zeigenden Wahrheitsmoment maoglich wird: Wahr sei also, was mit
der weitest denk- und erfahrbaren Sinnwahrheit der Wirklichkeit sich
kongruent zeigt, ebenjener der Entfaltung des Leben selbst.® Um diesen
zentralen Punkt der asthetischen Theorie der Moderne zu verdeutlichen,

3 Kant (1793), S. 220f. Schrecken aller Modernen auch so benannte. Es

4 Kant, Immanuel: Kritik der reinenVernunft, 1787 fehlt der Verstandesrationalitit in Bezug auf diese
(2. Auflage), S. 522. — Konigl. Preussische Akad- Sinnfragen ein Objektiy, eine aussersubjektive
emie der Wissenschaften (Hg): Kant’s Gesammelte Referenz, welche iiber den Wahrheitsgehalt einer
Schriften (=Akademieausgabe), Band 3, Berlin 1904. diesbeziiglichen Aussage entscheiden konnte.

5 Was auch als Subjektivititsproblem der Aufklirung Vgl. Koppler, Jérn: Sinn und Krise moderner Architektur.
benannt ist, mag daran einleuchtend werden, dass Zeitgenossisches Bauen zwischen Schonheitserfahrung und
es unmoglich ist, eine logisch-wissenschaftliche Rationalitdtsglauben, Bielefeld 2010, S. 37ff.
Argumentation beispielsweise gegen gelebte 6 Vgl. Kant (1793), S. 195f. und S. 353 bzw. Koppler
Unmoral, in extrema gegen das Toten, in das (2010), S. 59.

Feld zu fithren, was Nietzsche zuerst und zum



27

sei hier das Bild eines erfahrenen Momentes der Schonheit der Natur,
das frithsommerliche Aufblithen einer Obstbaumwiese etwa, angefiihrt,
welches sich mit dem Begriff des Mitgefiihls leicht zur Deckung bringen
lasst. Unmoglich aber erscheint es, dieses Bild mit einem Begriff wie
jenem der Embryonenforschung zusammenzudenken. Die Frage unserer
geistigen Existenz wird also fiir jene ephemeren Momente der Schon-
heit der Natur transparent, in welchen sich zeigt, was der Mensch selbst
nicht herzustellen vermag: Zuspruch und Versicherung, dass Sinn sei.

Grosse, Bedeutung zum Ausdruck bringende Architektur setzt diese
Erfahrung seit je ins Werk. Man koénnte es als poetischen Architek-
turgedanken bezeichnen, das beschriebene, fragile Sinnverhiltnis des
Menschen zur Natur so zum Ausdruck zu bringen, dass seine Werke eben
nicht sich an der Unmoglichkeit versuchen, selbst Sinn in verstandesra-
tionaler Weise herzustellen, sondern — mit Adorno gesprochen —nur den
«stummen Hinweis auf das, was schon sei» geben,” auf das, was also Sinn
zeige in der Natur selbst. In den frithen Tempeln der Griechen ist dieser
poetische Gedanke® vollstindig ausformuliert, wenn beim Eichenhei-
ligtum von Dodona die als heilig angesehene Eiche nur mit einer Mauer
— dem Peribolos —, einem Tor und einem in diese Mauer eingelassenen,
kleinen Tempelraum umrahmt wird, sodass die Architektur, analog zum
Hirten in Gionos Erzahlung, hinter die schone, also Bedeutung tragende,
Natur und damit hinter die Entfaltung des Lebendigen zurticktritt. Sie
wird so gleichsam zu einem Negativ, weist den Blick von der Fixierung
auf ihre Gestalt auf das durch diese Gestalt in Raum zu Bringende. Und
eben dieses «Siehe», des Zeigens auf Natur, welche jene Wahrheit in
sich tragt, die sich der Subjektivitat des eigenen Denkens entzieht, dieses
«ist» das Verbindende, das zwischen Gionos Erzihlung und der Architek-
tur Mies van der Rohes wie auch des Poseidontempels in Paestums liegt.
Mies Architekturdenken steht ganz in der Tradition eines poetisch-na-
turbezogenen Bauens.

7 Adorno, Theodor W.: Asthetische Theorie, Frankfurt so dem Gedanken des herstellenden Erzeugens,
a. Main 1980, S. 383. der Technik als «techné» entgegengesetzt ist. Vgl.
8 Nach dem altgriechischen Begriff der «poiesis», Heidegger, Martin: «Die Frage nach der Technik»,
die nach Platon nur das «Her-vor-bringen» eines 1953, in: Ders.: Vortrige und Aufsitze, Stuttgart 2004,
Gegenstandes «aus dem Nicht-Anwesenden (...) in S. 154t

das Anwesen» (Symposion, 205b) bezeichnet und



28

Mies van der Rohes Architektur im Zeichen der Natur

«Wir sollten uns bemuhen, Natur, Hiuser und Menschen zu einer
hoheren Einheit zusammenzubringen. Wenn Sie die Natur durch die
Glaswinde des Farnsworth-Hauses sehen, bekommt sie eine tiefere
Bedeutung, als wenn Sie aullen stehen. Es wird so mehr von der Natur
ausgesprochen — sie wird ein Teil eines groen Ganzen.»’ In diesem Zitat
von Mies ist bereits ausgesprochen, inwiefern er die Perspektive seiner
Architektur als in-werksetzend, als poetisch also verstand. Ab 1927
entwickelte sich diese in seinem Bauen explizit mit einer Abkehr von
der durch den Mainstream der modernen Avantgardebewegung hochge-
haltenen Technikfixierung. Durch das Studium der Schriften des Theo-
logen und Religionsphilosophen Romano Guardini kommt er mit jener
anderen, asthetisch grundierten Interpretation modernen Denkens in
Kontakt. Guardini betonte dabei ahnlich wie Kant die Notwendigkeit
einer Objektivierung der in der Moderne gewonnenen Freiheit des
Menschen, wenn der Sinn eben dieser Freiheit darin erkannt wird, dass
«Natur und Menschenwerk»'? sich vermahlt zeigen. «Wir wollen (...)
eine Ordnung, die jedem Ding seinen Platz gibt. Und wir wollen jedem
Ding das geben, was ihm zukommt, seinem Wesen nach. Das wollen wir
tun auf eine so vollkommene Weise, dass die Welt unserer Schépfungen
von innen her zu blithen beginnt. Mehr wollen wir nicht. Mehr aber
koénnen wir nicht. Durch nichts wird Ziel und Sinn unserer Arbeit mehr
erschlossen als durch das tiefe Wort von St. Augustin: <Das Schoéne ist
der Glanz des Wahren!>»'' Mies wihlte den Augustinus zugeschriebenen
Satz'> zu einem Leitsatz seines Bauens. Ausdruck dieses Denkens ist die
in seinen Werken mehr und mehr zum eigentlichen Sinnkern werdende
Natur — sei es nun in Form der immer reiferen Gestaltung der Girten an
seinen Hausern oder in Form des Zurticktretens der Konstruktion hinter
die ins Werk gesetzte Natur. In der Zusammenschau einer Auswahl sei-
ner Berliner Werke, die nun betrachtet werden sollen, kann dieser Denk-

9 Mies van der Rohe, Ludwig: «Interview mit 11 Mies van der Rohe, Ludwig: «Antrittsrede», 1938,
Christian Norberg-Schulz», 1958, in: Neumeyer, in: Neumeyer (1986), S. 380f.
Fritz: Mies van der Rohe. Das kunstlose Wort. Gedanken zur 12 Abgeleitet ist dieser bei Augustinus selbst nicht zu
Baukunst, Berlin 1986, S. 405. findende Ausspruch wohl von dem Satz Thomas v.
10 Guardini, Romano: «Briefe vom Comer See», Aquins: «Schénheit ist der Glanz der Ordnung».
1925, in: Ders.: Die Technik und der Mensch, Mainz Vlg.: Berger, Klaus: Von der Schonheit der Ethik, Frank-

1965, S. 69. furt a. Main 2006, S. 9.



19

und Entwurfsweg in seiner Entwicklung nachvollzogen werden: Vom
Haus Riehl (1907) tiber die Hiuser Werner und Perls (beide 1912) zum
Haus Lemke (1932) bis zum bereits erwdhnten «pensiero magnifico» '
der Neuen Nationalgalerie (1962). So wird auch sichtbar, dass die Natur
in seinem Werk von Beginn an prasent war, bereits vor der Entwicklung
einer explizit naturpoetischen Grundierung seines Bauens ab 1927.

Beim Haus Riehl in Potsdam-Babelsberg mag erstaunen, wie souve-
ran der 21-jahrige Mies in seinem ersten realisierten Haus den Grun-
dzug einer poetisch-naturbezogenen Architektur zum Ausdruck bringt.
Interessant ist dabei der oft bemerkte Aspekt'*, dass diese Naturbezo-
genheit sich auf zwei im Massstab voneinander verschiedenen, geradezu
entgegengesetzten Ebenen verraumlicht: Zum einen in der Nahbezie-
hung des zweigeschossigen Hauses zum Garten — genauer gesagt zum
oberen, geometrischen Hausgarten —, welcher ein an das Strassenniveau
anschliessendes Plateau auf dem Hanggrundstiick bildet; zum anderen
durch die — zumindestens zur Zeit der Errichtung des Gebaudes vorhan-
dene — freie Aussicht von eben diesem Plateau auf die Potsdamer Wald -
und Seenlandschaft des Griebnitzsees. Sie entfaltet sich tiber der Linie
der das Plateau begrenzenden Briistungsmauer und zeigt sich erst nach
dem Eintreten in den «Hortus conclusus» des oberen Gartens durch
die Tir der hohen, strassenseitigen Gartenmauer. Die zwischen diesen
beiden Ebenen entstehende Spannung zwischen der gestalteten, dem
Menschen angepassten Natur des Gartens und dem potentiellen Sinn-
bild geschopfter Natur in der Landschaft bestimmt nun den Entwurf
asthetisch in so starker Weise, dass es fast gleichgiiltig scheint, welche
Form oder Grosse das dieses Beziehungsverhaltnis nur begleitende Haus
hat. Jedoch nur fast: Wichtigen Anteil daran hat auch die vor der Halle
liegende Loggia des Hauses, womit zugleich ein weiterer wichtiger,
vielleicht entscheidender Aspekt des architektonischen Naturbezuges
eingefiihrt ist, auf welchen Mies in seinen Entwiirfen in der Folge
immer wieder zurtlickgreifen wird: jener Aspekt des durch Konstruktion
gerahmten Blickes auf Natur. Und so wie hier das zu Zeigende — als das

13 Guardini (1965), S. 68. Atmosphire vom «Klosterli>», in: Bergdoll, Barry;
14 Vgl. u. a. Bergdoll, Barry: «Das Wesen des Raumes Riley, Terence (Hg.): Mies in Berlin. Die Berliner Jahre
bei Mies van der Rohe» und Neumeyer, Fritz: 1907-1938, Miinchen/London/New York 2001.

«Der Erstling von Mies. Ein Wiedereintritt in die



ARCH. LUDWIG BIEL WEDRARTLISSNG LARGHADY GF STEHL 1% SELSARELIAESE
T

L1 L

Doppelseite aus Hermann Muthesius’ Buch «Landhaus und Garten» (Ausgabe 1910) mit Mies van der
Rohe’s Haus Riehl, Potsdam-Babelsberg, 1907



31

In-Werkzusetzende — erst der Loggia ihre Sinnbestimmung und Form
gibt, so scheint es sich auch mit den tbrigen Raumen des Hauses zu
verhalten, sowohl der Proportion als auch der asthetischen Gestaltung
nach. Eine bescheidene, unaufdringliche Atmosphire zeigt sich in den
historischen Aufnahmen des Hauses, welche ganz den Prinzipien der
sich um die Jahrhundertwende entwickelnden Wohnreformbewegung
folgt. Was kaum zufillig erscheint, ist doch die spiter in den Werkbund
aufgehende Bewegung stark den Ideen des englischen Arts-and-Crafts
verpflichtet, in der Architekten, Kiinstler und Poeten — wie zum Beis-
piel Ruskin und Morris — im Handwerk die Rolle einer Alternative zu
den Entfremdungen der Industrialisierung, der instrumentell-tech-
nischen Moderne also, zuschrieben. Das traditionelle, jedoch intellek-
tuell reflektierte Handwerk sollte dabei die gleiche objektivierende
Rolle fiir den modernen Menschen spielen wie die Naturerfahrung fiir
die beschriebene isthetische Theorie der Moderne, insofern die tatsa-
chliche und nicht abstrakt-verstandesrationale Auseinandersetzung mit
der Wirklichkeit dem Menschen durch die Erfahrung einen Kompass in
Bezug auf die Giiltigkeit seiner Sinnideen zur Hand gab. Die Architektur
des Hauses Riehl fithrt also in gewisser Hinsicht fort, was bereits in der
Konzeption des Gartens angelegt ist, dessen Bepflanzung von Karl Foers-
ter vorgenommen wurde — auch er ein Vertreter der Reformbewegung.
Das erklart im tibrigen auch die urspriingliche Gestaltung des oberen
Gartens. Ganz im Gegensatz zu damals vorherrschenden Villengarten
mit tiberbordenden Szenerien aus vornehmlich ortsfremden, exotischen
Pflanzen zeigte er sich in der Tradition von Bauerngirten unpratentios
und von heimischen Pflanzen, in erster Linie Rosen, geprigt. Dass der
Bauherr Alois Riehl ein Vertreter des Neu-Kantianismus war und Mies
an den regelmassig im Haus abgehaltenen philosophischen Salons teil-
nahm, vermag die These zu stiitzen, dass er sich der Rolle der Natur
als Sinn objektivierende Wirklichkeit bereits 1907 durchaus bewusst
war und dieses auch mit einer poetisch-hervorbringenden und nicht
technischen beziehungsweise historistischen Architektur zum Ausdruck
brachte. Werkhistorisch sollte zwar ab den frithen 1920er Jahren eine
Phase einer zuerst technikgrundierten Architekturhaltung folgen, die
aber mit der erwdhnten Wende ab etwa 1927 ein Ende fand.



32

Einen qualitativen Schritt in der weiteren Ausformulierung eines
poetisch-naturbezogenen Architekturgedankens macht Mies in seinen
Berliner Werken dann im Haus Lemke aus dem Jahr 1932. Zwischen
dem Haus Riehl und dem Haus Lemke liegen noch mehrere Entwiirfe
nach den beschriebenen Prinzipien des Riehl-Hauses. In diesen En-
twiirfen wird die Entdeckung Schinkels durch Mies offenbar, einem der
wichtigsten Architekten poetisch-naturbezogenen Bauens. Das in die-
sem Sinne grossartige kleine Casino im Schloss Klein-Glienicke, unweit
des Hauses Riehl gelegen, zeugt davon: «Die hochste Kunst ist selbstan-
dig denn sie hat es mit dem Urspriinglichsten zu thun. In diesem ist der
Character der Natur nicht durch menschliche Deutung oder Auslegung
missverstanden worden, sie gilt noch vollig nach ihrem innewohnenden
und einfach gezeigten Werth. In diesem erkennt sie dessen hochste Vol-
lendung, Charakter, Schonheit.»'* So verwundert es kaum, wenn man
im Haus Werner (1912) eine Anverwandlung des Stibadium-Gartens
des Schlosses Charlottenhof im Park Sanssouci entdeckt sowie am Haus
Perls (1912) eine Wiederaufnahme des Schinkel’schen Klassizismus,
welcher im Sinne der Aufklirung ideell-philosophische und nicht nos-
talgische oder machtpolitische Beziige zur Antike herzustellen versuchte.
Zu erwahnen bleibt noch ein in diesem Zusammenhang bemerken-
swertes Element der Erweiterung des Hauses Perls fiir den Kunstsammler
Eduard Fuchs von 1928. Es handelt sich um den Ubergang vom Inneren
des Obergeschosses auf die Dachterrasse des Erweiterungsbaues, welcher
von einer flachen Betondachplatte iiberdeckt wird. Was sich beschrie-
ben und auch fotografiert nur prosaisch ausnimmt, zeigt in realer Ans-
chauung, die Fiahigkeit des Architekten, einen poetischen Sinnbezug zur
Natur nicht nur architektonisch zu behaupten beziehungsweise theore-
tisch zu postulieren, sondern diesen auch asthetisch wirksam werden zu
lassen. Betritt man die Dachterrasse, so wird beim kunstvoll eingesetzten
Richtungswechsel der Bewegung der Blick in seltsam intensiver Weise
auf die, die Terrasse siumenden, maichtigen Baumkronen gelenkt. Sie
werden gerahmt von der Unterkante der Deckenplatte. Verweilt man
langer an dieser Stelle, erkennt man auch den Grund der Intensitat die-
ser In-Werksetzung des Bildes der Natur, ist die Platte doch mit einem

15 Peschken, Goerd; Schinkel, Karl Friedrich: Das
Architektonische Lehrbuch, Mtinchen 2001, S. 114.



33

leichten Bogenstich versehen, wodurch ihre untere Begrenzungslinie
fast gerade wirkt, was bei einer tatsichlich geraden Platte aufgrund der
Gesetze der Wahrnehmung paradoxerweise nicht so erscheinen, diese
sogar als leicht durchhangend gesehen wiirde. Durch diese kunstvolle
Kenntlichmachung wird die Interdependenz zwischen der Raum bil-
denden Konstruktion und der diese Freiheit des Raumes und des Mens-
chen in ihrem Sinn bestimmenden Natur deutlich wahrnehmbar.

Diese zeigt sich auch beim Haus Lemke, dessen qualitativer Schritt in
der Ausdehnung des Prinzips einer Gegentiberstellung von Konstruktion
und Natur auf die gesamte Hauskonzeption besteht. Das relativ kleine,
winkelfé6rmige Haus fiir den Druckereibesitzer Karl Lemke und seine
Frau in Berlin-Weissensee von 1932 ist eine beinahe reine konstruk-
tive Lineatur, womit Mies schliesslich das Bild der Historizitat, welche
noch die Architektur des Hauses Riehl bestimmte, tiberwand. Erscheint
dort der Bezug auf historische Vorbilder aus dem Biedermeier und auf
das anonyme Bauen der Mark Brandenburg zwar folgerichtig aus den
Gedanken der Wohnreformbewegung entwickelt, so ist doch die Suche
nach einer der Gegenwart entsprechenden Sinnform in der Architektur
des Hauses Lemke als viel versprechender zu betrachten. Allein schon
deshalb, da die sparsamen Ornamentformen im Haus Riehl dem klas-
sisch-antiken Formenvokabular entliehen sind, also religiosen Seins-
bildern entstammen, die der Moderne fremd werden. Stattdessen setzt
Mies nun auf das Erscheinenlassen des Bildes der konstruktiven Fiigung
des Materiales, in Form vor allem des Sichtmauerwerkes der Fassade und
der Stahlkonstruktion der grossen Fensterflichen in beiden Wohnrau-
men, welche hinsichtlich ihrer Sinnbestimmung der Natur des Gartens
und der Landschaft des Obersees gegentibergestellt werden. Dass Mies
dabei weiter gehen wollte, als die Bauherren dies aufgrund der ihm fiir
den Entwurf zugestandenen Bausumme gewdhrten, lisst sich an den
Entwurfsskizzen fiir das Haus Lemke ablesen: In einer frithen Variante
ist die Dialektik zwischen Konstruktion und Natur in ihrer Essenz abge-
bildet. Viel starker als in der ausgefiihrten Fassung zeigt sich hier jenes
durch die Konstruktion verwirklichte Innen — jenes dem Menschen
Gemasse — einem Sinn gewahrenden Aussen der Natur gegentibergestellt.
Trotzdem die Bauherren einen Patio und die den Blick rahmende
Konstruktion verweigerten, wurde dennoch ein starker poetischer Na-
turbezug verwirklicht. Anstelle der Raumfigur des Patios trat der durch



34

den Hauswinkel gebildete, offene Hof, dessen Poetik durch den dort
gepflanzten Walnussbaum zum Ausdruck kommt. Man fiihlt sich an die
bereits erwahnte Raumkonstruktion des Tempels des Eichenheiligtums
von Dodona erinnert. Die Ebene der Rahmung der Natur verlagerte
Mies in die Fenster selbst, die als feingliedrige Stahlkonstruktion den
Gesamtblick in Garten und Landschaft geometrisch unterteilen. Es ist
schwierig, die Spannung in Worte zu fassen, die von dem «Wie» dieser
Unterteilung ausgeht — an den aussersten Punkt getrieben scheint hier
der Moment der Klarheit der Linien und Proportionen, ein geometris-
cher Wohlklang geht von ihnen aus, der jedoch nichts ware, ohne die
im Wind und Licht sich bewegenden Blitter des Walnussbaumes; die
dunkel-schattenbergende, breitkronige Linde im Garten oder der griin
flirrende Waldsaum am Obersee in der Ferne.

Trotz alledem stellt sich beim Haus Lemke eine noch ungeloste Frage:
jene nach dem Dauernden im Sinnbezug der Konstruktion des Hauses.
Ist, wie beschrieben, die Objektivierung von Sinn in der Natur nur in
dem spezifischen Moment der Schonheit dsthetisch erfahrbar, so scheint
im Haus Lemke, deren konstruktive Sinnbestimmung sich ganz der Na-
tur zuwendet, die Entfaltung der Sinnverraumlichung daran gebunden,
in welchem ephemeren Bild sich die Natur des Gartens und der Lands-
chaft vor dem Haus zeigt. So wartet man férmlich auf Momente, in
denen die Sonne durch die Wolken tritt und so erst die Beziehung zwis-
chen Architektur und Natur zum Vorschein bringt. In grauen, regne-
rischen Momenten, Erscheinungen also der Natur, die nicht unbedingt
und augenscheinlich den Moment des Schonen zu evozieren vermaogen,
scheint es, als falle die gesamte Konstruktion des Hauses, die Lineatur
der Stahlrahmen der Fenster wie der Sichtziegelverbande, ihre wohl-
temperierten Proportionen in das zurtick, was sie ohne jede dussere Bes-
timmung nur sind — namlich Technik. Denn Konstruktion «ist» Technik.
So scheint das Haus immer auf Momente von Schonheit angewiesen, die
sich in der vor ihm liegenden Natur ereignen. Aus der Geschichte der
Architektur lassen sich nun zwei Moglichkeiten ablesen, mit der Frage
der dauerhaften Sinnbestimmung des subjektiven Werkes — des Hauses
— umzugehen. Zum einen natiirlich durch das Ornament, welches als
dauerhafte Form historisch die technische Konstruktion des Bauwerkes
mit religios begriindeten Bildern des Lebens selbst, der dsthetisch erfa-
hrbaren Sinnwahrheit der Wirklichkeit also, umhiillte und so unabhan-



35

gig von den ephemeren Erscheinungen der Wirklichkeit an Momente
von Sinn in ihr erinnerte. Diese M6glichkeit aber war fiir Mies zunichst
keine, der er ohne weiteres folgen konnte. Er war sich der Schwierigkeit
bewusst, eine in Jahrtausenden entstandene, tiberindividuelle Form ein-
fach neu, unter nicht-religisen Vorzeichen, zu entwerfen.'® Der andere
historische Weg liegt darin, einen expliziten Bezug auf den Schonheit
dauerhaft zum Ausdruck bringenden Garten herzustellen. Dieser zweite,
da wiederum nur auf das Objektiv der Natur verweisende, Weg scheint
nun zwar im Haus Lemke eingeschlagen, aber gleichsam nicht zu Ende
gegangen. Die wiederum von Karl Foerster, vornehmlich wohl von sei-
ner Mitarbeiterin Herta Hammerbacher,'” vorgenommene Gartenges-
taltung konnte man als hochstens angenehm bezeichnen. Ein expliziter
Ausdruck von Schonheit, der Fiille des Lebens und seiner friedvollen,
aufeinander bezogenen Entfaltung, stellt sich nicht ein. Dass Mies sich
hier nicht mehr im Detail engagierte, mag zeigen, dass ihm der Weg der
Sinnbestimmung der Konstruktion durch einen Schoénheit dauerhaft
zum Ausdruck bringenden Garten nicht in dem Masse bewusst war, wie
es dreissig Jahre spater bei der Neuen Nationalgalerie der Fall sein wird.

Die Neue Nationalgalerie von 1962 sollte schliesslich beide mogli-
chen Wege der Sinnbestimmung fiir die Architektur der Moderne neu
interpretieren — jenen des Ornamentes sowie jenen durch die Schonheit
eines auf das Bauwerk bezogenen Gartens. Die Sequenz, die sich aufs-
pannt von den flachen Granitstufen zum Gebiudeplateau und fortsetzt
beim Eintreten unter den Schirm der machtigen schwarzen Stahlplatte
des Daches, beim Durchschreiten der Halle, Hinabsteigen in die Dun-
kelheit der Ausstellungsebene bis hin zum Auftauchen des laubgriin
gefarbten Lichtes im Patiogarten und der sich 6ffnenden Sicht auf die
sanft bewegten Kronen der Akazien — diese Sequenz bringt den «stum-
men Hinweis auf das, was schon sei» in so konzentrierter Weise zum
Ausdruck, dass sich sowohl ein Eindruck von Uberzeitlichkeit als auch
Einsicht — verstanden als erlebte Sinnversicherung — in und durch diese
Architektur einstellt. Und das, da die Konstruktion der oberen Halle von
der Natur in Form der Schwerkraft bestimmt wird, die hier durch den

16 Hierzu Mies: «In unendlich langsamer Enthiillung 17 Vgl. hierzu sowie zur Entwicklung des Garten-
entsteht die grofle Form, die hervorzubringen Sinn planes des Hauses Lemke: Noack, Wita: Konzentrat der
der Epochen ist.» Vgl.: Mies van der Rohe, Ludwig: Moderne. Das Landhaus Lemke von Ludwig Mies van der Rohe,
«Vortrag. Um 1950», in: Neumeyer (1986), S. 390. Minchen/Berlin 2008, S. 17 6ff.



36

Kunstgriff reduzierter Stiitzenzahl korperlich spiirbar wird. Zum ande-
ren, da sie nun tatsachlich durch das Ornament erweitert wird, wenn
die Kreuzstahlstiitzen alle Elemente einer die Natur transponierenden,
antiken Saule in die dem Stahlbau angemessene statische Form bringen:
vom ehemaligen Holz-Rutenbiindel und der in Stein tibersetzten Kan-
nelur, die hier zu Schattenfugen der zusammengeschweissten T-Trager
geworden ist, zur Einschniirung — den Anuli, in welche einst Bliiten als
Symbol des Lebens zur Bekronung der Biindelsiulen eingesteckt wur-
den —, zum oberen Gelenklager der Kreuzstiitzen verwandelt, bis hin
zur Entasis, welche sich in der Stahlkonstruktion aus der unteren Eins-
pannung und der oberen Gelenkigkeit der Stiitzen erklart — auch diese
stammt von der antiken Saule, der konvexen Form der Holzrutenbitin-
del ab."® Natiirlich kénnte man einwenden, dass auch hier Historismus
betrieben wurde. Die tatsichliche Wirkung dieser Symbolform erzdhlt
aber etwas anderes, was mitunter an ihrer statischen Plausibilitat liegen
mag. Gar nicht an Formen und Sinnbegriindungen aus dem Feld der
Religion denkt man hier, vielmehr scheint eine Art von Naturhaftigkeit
der Geschichte und Geschicke des Menschen vermittelt, als Erinnerung
an die immer wahrenden Anstrengungen des Menschen um Erkenntnis,
um die Einsicht in das Ratsel seiner Existenz, was jede Kultur begriindete
und aus dem Unbewussten enthob. Verstarkt noch wird diese architek-
tonische Reflexion durch die Umrahmung der auf dem Granitplateau
stehenden Hallenkonstruktion mit Biumen — Silberahorn, Kastanie und
Akazie —, sodass vor allem im Westen die Stadt fast ginzlich verschwindet
und das Bild einer Lichtung vor einer diese siumenden Waldlandschaft
aufscheint. Tempel, Ausschnitt oder Rahmung,'” und Natur, poetisch,
statt religios gesehen, stehen in dialektischer Beziehung zueinander.
Scheinen die obere Halle und das Plateau vornehmlich dem Monu-
mentalen, Erinnernden®® verpflichtet, vermittelt der diese Riume bes-
timmende Patiogarten ein Erweiterndes: die von Kant beschriebene
asthetische, also begriffslose Einsicht in das Sinn versichernde Moment
der schonen Natur. Man koénnte vielleicht auch von einem Moment

18 Vgl. hierzu die Entwicklung der antiken agyp- «templum» als «umspannter Raum» und «Beo-
tischen Biindelsiulen u. a. in: Miiller, Werner; bachtungskreis».
Vogel, Gunther: dtv-Atas zur Baukunst. Tafeln und Texte, 20 Nach der urspriinglichen lateinischen Bedeutung
Band 1, Miinchen 1994, S. 105. des «monumentums» als «Denkmal» und «An-

19 Nach der Bedeutung des lateinischen Wortes denken».



Mies van der Rohe, Neue Nationalgalerie Berlin, Oberes Plateau mit Kreuzstahlstiitzen



Mies van der Rohe, Neue Nationalgalerie Berlin, Blick in den Patiogarten



39

der Versohnung angesichts der Schonheit des Gartens sprechen, dessen
Antipode, die unversdhnte Trennung von Subjekt und Objekt, noch auf
dem Plateau spiirbar ist in der Ungewissheit, ob der Mensch mit seinen
Kulturleistungen — Konstruktionen also — jemals Versohnung zwischen
sich und der Wirklichkeit erreichte: die Akazien und Birken des Patios,
der Liguster und der die Aussenwand tiberrankende Wilde Wein spre-
chen davon; der hineingetupfte Ilex und die alles zusammenbindende
zentrale Wasserfliche. Womit auch die angesprochene Moglichkeit eines
dauernden Sinnbezuges der Konstruktion durch ihre explizite Pers-
pektivitit auf einen, Schoénheit dauerhaft verriumlichenden, Garten
verwirklicht wurde. Dass nun all das zu sprechen beginnt, und nicht
der Mensch, sondern naturhafte Wirklichkeit selbst von ihrem Sinn
erzahlt, darin steckt der Wahrheitsbezug, der die Neue Nationalgalerie
so bedeutend und zu einem wahren «pensiero magnifico» macht. An ihr
lasst sich studieren, wie auch in der Gegenwart der Architekturgedanke
eines poetisch-naturbezogenen Bauens fortgefithrt, den sinnfremden
Verrenkungen moderner Gegenwartsarchitektur entkommen werden
kann. Sie lassen sich betrachten, geht man nur ein paar Schritte weiter
zum Potsdamer Platz. Alles, jeder spricht hier: die Architekten, die
Konzerne, der konsumwiitig-liquidierte Mensch, alles mogliche spricht
hier, nur eines ereignet sich in diesen Bauten mit Sicherheit nicht: der
Hinweis, dass nur in der Natur selbst Sinn sich zeigen mag. Jener Sinn,
der keine Epoche, keine Voraussetzungen, nichts Zeitgenossisches und
schon gar nichts Modisches kennt.
Auch davon wusste Mies.



	Natur und Poetik in Mies van der Rohes Berliner Werken

