
Zeitschrift: Pamphlet

Herausgeber: Professur für Landschaftsarchitektur, Christophe Girot, ETH Zürich

Band: - (2011)

Heft: 14: Mies als Gärtner

Artikel: Natur und Poetik in Mies van der Rohes Berliner Werken

Autor: Köppler, Jörn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-984667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-984667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NATUR UND POETIK

IN MIES VAN DER ROHES BERLINER WERKEN

Jörn Köppler

In seiner Erzählung «Der Mann, der Bäume pflanzte» berichtet Jean
Giono von einer Wanderung, die er vor dem Ersten Weltkrieg in den

provencialischen Ausläufern der Alpen unternahm. Er beschreibt dabei
eine durch Abholzung der Wälder verwüstete und trostlose Landschaft,
deren Dörfer von ihren Bewohnern aufgrund der durch die fehlenden
Wälder bewirkten Austrocknung der Brunnen und Quellen längst
verlassen waren, wodurch auch jede Land- und Viehwirtschaft bald unmöglich

wurde. In dieser Einöde nun traf er auf einen Schafhirten, der bei
seinen täglichen Gängen über die verbliebenen, kargen Heidewiesen

jeden Tag etwa einhundert Eicheln in dieser lebensfeindlichen Landschaft

aussäte, die er in entfernt liegenden Wäldern sammelte. Mit den
Jahren, in denen Giono immer wieder in dieses Gebiet zurückkehrte,
zeigte sich der Erfolg der unbeirrten Arbeit des Hirten, da mit den

langsam wiederentstehenden Wäldern zuerst das Wasser, dann die Tiere
und schliesslich auch die Menschen zurückkehrten. Nach etwa dreissig
Jahren war aus «der Wüste das Land Kanaan»1 wiedererstanden, waren
die Dörfer wiederbesiedelt, die ausgetrockneten Bachläufe wassergefüllt,
war das Leben zurückgekehrt in einen durch Menschen einst lebensfeindlich

gemachten Ort.

Was aber hat das mit Mies van der Rohes Architekturgedanken zu
tun, mit dem Naturbezug in diesem Gedanken? Nun, eigentlich alles

in dieser Erzählung hat damit zu tun. Mehr noch, in dieser Erzählung
ist geradezu paradigmatisch aufgehoben, was den Kern nicht nur der
Mies sehen Architektur, sondern überhaupt jeder Architektur ausmacht,
welche auf Bedeutung und damit auf Sinn zielt. Es ist das gleiche
Moment in dieser Erzählung, welches sich auch im Raum auf dem Plateau
der Berliner Neuen Nationalgalerie vermitteln mag, wenn das nachmittägliche

Sonnenlicht den Saum der rahmenden Akazien- und Ahorn-
bäume durchleuchtet und eintaucht unter das schwebend schwarze
Stahldach. Das gleiche Moment wie jenes, welches in der zykaden-
durchstimmten Mittagshitze in Paestum vor der dorischen Säulenfront
des Poseidontempels erfahrbar wäre, vor einem ganz ähnlichen Saum

1 Giono, Jean: «Der Mann, der Baume pflanzte», in:
Hindermann, Federico (Hg.): «Sag' ich's euch,geliebte

Baume ...».Texte aus der Weltliteratur, Zurich 1984,
S. 100.



24

von Bäumen, Olivenbäumen. Was aber bezeichnet dieses Moment, was
verbindet die Rolle der Natur in Gionos Erzählung mit der Erscheinung
der Natur in Mies' architektonischem Werk?

Architektur im Zeichen der Natur: Theorie

Giono beschreibt in den Bildern der Erzählung eine Wahrheit, besser:

eine Sinnwahrheit, die so unmittelbar zugänglich ist, dass sie eigentlich
nach gar keiner Begründung verlangt. Der Grund für diesen geradezu
voraussetzungslosen Sinn- und Wahrheitsausdruck der Erzählung wäre
vielleicht damit zu erklären, dass der Mensch hinter das zurücktritt,
was von ihm unabhängig und jenseits seines Zeithorizontes existiert:
Natur. Womit bereits ein Grund für den Sinn- und Wahrheitsgehalt der

Erzählung benannt wäre, ist doch, frage ich nach Wahrheit, der äus-
serste in der Moderne denkbare Satz über sie, dass Wahrheit «Wirklichkeit»,

also Natur ist. Aber so wie Gionos Erzählung eine spezifische
Wahrheit, nämlich eine Sinnwahrheit, bezeugt und nicht eine solche
der Naturwissenschaft, der Ökonomie et cetera, so ist es nicht zufällig
auch eine spezifische Erscheinung der Natur, welche in der Erzählung
schlussendlich versöhnend auftritt: nämlich die der Schönheit der
lebendigen Natur. Der Zusammenhang zwischen einer SinnWahrheit und
dem Erscheinen der Schönheit der Natur besteht darin, dass im Moment
ihrer Schönheit - und zwar nur in diesem -2 sich dem Betrachter die
Wirklichkeit so geordnet zeigt, dass alles in ihr, jede Einzelerscheinung

- einschliesslich der des Betrachters selbst - plötzlich einen Platz und
damit seinen Sinn bekommt. Und dieser Sinn besteht darin, dass Leben
sei — was durch die Tätigkeit des Hirten wieder ermöglicht wurde. Im
Moment der Schönheit erscheint uns die Natur so, dass alles in ihr, vom
Stein als Grund bis zu den Lebewesen selbst, auf die Entfaltung der
Individualität des Lebens hin abgestimmt ist. Kant beschrieb diesen Sinnmo-

2 Im Gegensatz zur Erfahrung des Erhabenen. Vgl.
Kant, Immanuel: Kritik der Urteilskraft, 1793 (2.

Auflage), § 23ff. — Konigl. Preussische Akademie
der Wissenschaften (Hg.): Kants Gesammelte Schriften

(=Akademieausgabe), Band 5, Berlin 1908 bzw. zur
Einleitung in die Begriffe der Schönheit und
des Erhabenen: Koppler, Jörn: «Erkenntnis und

Schönheit: Immanuel Kants Ästhetik aus
architektonischer Perspektive wiedergelesen», in: Ach, Egon

- die Zeitung vom Lehrstuhl Gebaudelehre und Entwerfen,

Universität Karlsruhe, Nr. 10, 2004, S. 4f. Internet:

www.koeppler-tuerk.de > Veröffentlichungen,
Stand 15.09.2011, 11.30 Uhr.



Mies van der Rohe, Haus Lemke, Berlin-Weissensee



26

ment der Schönheit in seiner ästhetischen Theorie als «Zweckmässigkeit
ohne Zweck»,3 was vielleicht zu übersetzen wäre mit der Wahrnehmung

einer «Schöpfungsidee ohne Schöpfer», einer SinnWahrheit
der Wirklichkeit also. Womit nicht nur der zweite und zentrale Grund
für den unmittelbar erfahrbaren Wahrheitsgehalt der Erzählung Gio-
nos benannt ist, sondern zugleich generell dem modernen Denken
eine Perspektive eröffnet wird: dem existenziellen und bis heute nicht
gelösten Problem zu entkommen, dass der moderne Mensch nach der
Ausklammerung Gottes aus normativen Begründungszusammenhängen

sehr wohl naturwissenschaftliche Wahrheiten, Sinnwahrheiten aber
nicht aus sich selbst heraus - das heisst argumentativ, mittels seiner Vers-
tandesrationalität - objektivieren kann. Solche Sinnwahrheiten wurden
wiederum von Kant in Form des menschlichen Fragens nach Erkenntnis
(Was kann ich wissen?), Moralität (Was soll ich tun?) und Glauben (Was
darf ich hoffen?) beschrieben.4 Alle wissenschaftlich-verstandesrationalen

Aussagen zu Fragen nach Sinn bleiben rein subjektiv und würden
als solche zu einer reinen Auffassungssache.5 Dass dieser Zustand vor
allem in Bezug auf die Moralität und deren Kern, das Tötungsverbot,
natürlich nicht lebbar ist, leuchtet von selbst ein. Die aus diesem Zustand

weisende Perspektive besteht nach Kant nun darin, dass in einem
Reflexionsschritt der ästhetischen Erfahrung der Schönheit der Natur -
die eben keine verstandesrationale Erkenntnis, sondern eine begriffslose,
das heisst nicht-argumentativ-wissenschaftliche darstellt - eine
Objektivierung von in uns angelegten, aber nur subjektiven Sinnideen an dem
sich zeigenden Wahrheitsmoment möglich wird: Wahr sei also, was mit
der weitest denk- und erfahrbaren Sinnwahrheit der Wirklichkeit sich

kongruent zeigt, ebenjener der Entfaltung des Leben selbst.6 Um diesen
zentralen Punkt der ästhetischen Theorie der Moderne zu verdeutlichen,

3 Kant (1793), S. 220f.

4 Kant, Immanuel: Kritik der remen Vernunft, 1787

(2. Auflage), S. 522. - Konigl. Preussische Akademie

der Wissenschaften (Hg.) : Kants Gesammelte

Schriften (=Akademieausgabe), Band 3, Berlin 1904.
5 Was auch als Subjektivitatsproblem der Aufklarung

benannt ist, mag daran einleuchtend werden, dass

es unmöglich ist, eine logisch-wissenschaftliche

Argumentation beispielsweise gegen gelebte

Unmoral, in extrema gegen das Toten, in das

Feld zu fuhren, was Nietzsche zuerst und zum

Schrecken aller Modernen auch so benannte. Es

fehlt der Verstandesrationalitat in Bezug auf diese

Sinnfragen ein Objektiv, eine aussersubjektive
Referenz, welche über den Wahrheitsgehalt einer

diesbezüglichen Aussage entscheiden konnte.

Vgl. Koppler, Jörn: Sinn und Krise moderner Architektur.

Zeitgenossisches Bauen zwischen Schonheitserfahrung und

Rationahtatsglauben, Bielefeld 2010, S. 37ff.
6 Vgl. Kant (1793), S. 195f. und S. 353 bzw. Koppler

(2010), S. 59.



27

sei hier das Bild eines erfahrenen Momentes der Schönheit der Natur,
das frühsommerliche Aufblühen einer Obstbaumwiese etwa, angeführt,
welches sich mit dem Begriff des Mitgefühls leicht zur Deckung bringen
lässt. Unmöglich aber erscheint es, dieses Bild mit einem Begriff wie
jenem der Embryonenforschung zusammenzudenken. Die Frage unserer
geistigen Existenz wird also für jene ephemeren Momente der Schönheit

der Natur transparent, in welchen sich zeigt, was der Mensch selbst

nicht herzustellen vermag: Zuspruch und Versicherung, dass Sinn sei.

Grosse, Bedeutung zum Ausdruck bringende Architektur setzt diese

Erfahrung seit je ins Werk. Man könnte es als poetischen
Architekturgedanken bezeichnen, das beschriebene, fragile Sinnverhältnis des

Menschen zur Natur so zum Ausdruck zu bringen, dass seine Werke eben

nicht sich an der Unmöglichkeit versuchen, selbst Sinn in verstandesrationaler

Weise herzustellen, sondern - mit Adorno gesprochen - nur den

«stummen Hinweis auf das, was schön sei» geben,7 auf das, was also Sinn

zeige in der Natur selbst. In den frühen Tempeln der Griechen ist dieser

poetische Gedanke8 vollständig ausformuliert, wenn beim Eichenheiligtum

von Dodona die als heilig angesehene Eiche nur mit einer Mauer

- dem Peribolos -, einem Tor und einem in diese Mauer eingelassenen,
kleinen Tempelraum umrahmt wird, sodass die Architektur, analog zum
Hirten in Gionos Erzählung, hinter die schöne, also Bedeutung tragende,
Natur und damit hinter die Entfaltung des Lebendigen zurücktritt. Sie

wird so gleichsam zu einem Negativ, weist den Blick von der Fixierung
auf ihre Gestalt auf das durch diese Gestalt in Raum zu Bringende. Und
eben dieses «Siehe», des Zeigens auf Natur, welche jene Wahrheit in
sich trägt, die sich der Subjektivität des eigenen Denkens entzieht, dieses

«ist» das Verbindende, das zwischen Gionos Erzählung und der Architektur

Mies van der Rohes wie auch des Poseidontempels in Paestums liegt.
Mies Architekturdenken steht ganz in der Tradition eines
poetisch-naturbezogenen Bauens.

7 Adorno, Theodor W Ästhetische Theorie, Frankfurt
a Mam 1980, S 383

8 Nach dem altgrichischen Begriff der «poiesis»,
die nach Piaton nur das «Her-vor-brmgen» eines

Gegenstandes «aus dem Nicht-Anwesenden m
das Anwesen» (Symposion, 205b) bezeichnet und

so dem Gedanken des herstellenden Erzeugern,
der Technik als «techne» entgegengesetzt ist Vgl
Heidegger, Martin «Die Frage nach der Technik»,
1953, m Ders Vortrage und Aufsatze, Stuttgart 2004,
S 15ff



28

Mies van der Rohes Architektur im Zeichen der Natur

«Wir sollten uns bemühen, Natur, Häuser und Menschen zu einer
höheren Einheit zusammenzubringen. Wenn Sie die Natur durch die
Glaswände des Farnsworth-Hauses sehen, bekommt sie eine tiefere

Bedeutung, als wenn Sie außen stehen. Es wird so mehr von der Natur
ausgesprochen - sie wird ein Teil eines großen Ganzen.»9 In diesem Zitat
von Mies ist bereits ausgesprochen, inwiefern er die Perspektive seiner
Architektur als in-werksetzend, als poetisch also verstand. Ab 1927
entwickelte sich diese in seinem Bauen explizit mit einer Abkehr von
der durch den Mainstream der modernen Avantgardebewegung
hochgehaltenen Technikfixierung. Durch das Studium der Schriften des Theologen

und Religionsphilosophen Romano Guardini kommt er mit jener
anderen, ästhetisch grundierten Interpretation modernen Denkens in
Kontakt. Guardini betonte dabei ähnlich wie Kant die Notwendigkeit
einer Objektivierung der in der Moderne gewonnenen Freiheit des

Menschen, wenn der Sinn eben dieser Freiheit darin erkannt wird, dass

«Natur und Menschenwerk»10 sich vermählt zeigen. «Wir wollen
eine Ordnung, die jedem Ding seinen Platz gibt. Und wir wollen jedem
Ding das geben, was ihm zukommt, seinem Wesen nach. Das wollen wir
tun auf eine so vollkommene Weise, dass die Welt unserer Schöpfungen
von innen her zu blühen beginnt. Mehr wollen wir nicht. Mehr aber
können wir nicht. Durch nichts wird Ziel und Sinn unserer Arbeit mehr
erschlossen als durch das tiefe Wort von St. Augustin: <Das Schöne ist
der Glanz des Wahren!>»11 Mies wählte den Augustinus zugeschriebenen
Satz12 zu einem Leitsatz seines Bauens. Ausdruck dieses Denkens ist die
in seinen Werken mehr und mehr zum eigentlichen Sinnkern werdende
Natur - sei es nun in Form der immer reiferen Gestaltung der Gärten an
seinen Häusern oder in Form des Zurücktretens der Konstruktion hinter
die ins Werk gesetzte Natur. In der Zusammenschau einer Auswahl seiner

Berliner Werke, die nun betrachtet werden sollen, kann dieser Denk-

9 Mies van der Rohe, Ludwig «Interview mit
Christian Norberg Schulz», 1958, m Neumeyer,
Fritz Mies van der Rohe Das kunstloseWört Gedanken zur

Baukunst, Berlin 1986, S 405

11 Mies van der Rohe, Ludwig «Antrittsrede», 1938,

m Neumeyer (1986), S 380f
12 Abgeleitet ist dieser bei Augustmus selbst nicht zu

findende Ausspruch wohl von dem Satz Thomas v

Aqums «Schönheit ist der Glanz der Ordnung»
Vlg Berger, Klaus Von der Schönheit der Ethik, Frank

furt a Mam 2006, S 9

10 Guardini, Romano «Briefe vom Corner See»,

1925, m Ders Die Technik und der Mensch, Mainz.

1965, S 69



29

und Entwurfsweg in seiner Entwicklung nachvollzogen werden: Vom
Haus Riehl (1907) über die Häuser Werner und Perls (beide 1912) zum
Haus Lemke (1932) bis zum bereits erwähnten «pensiero magnifico»13
der Neuen Nationalgalerie (1962). So wird auch sichtbar, dass die Natur
in seinem Werk von Beginn an präsent war, bereits vor der Entwicklung
einer explizit naturpoetischen Grundierung seines Bauens ab 1927.

Beim Haus Riehl in Potsdam-Babelsberg mag erstaunen, wie souverän

der 21-jährige Mies in seinem ersten realisierten Haus den Grundzug

einer poetisch-naturbezogenen Architektur zum Ausdruck bringt.
Interessant ist dabei der oft bemerkte Aspekt14, dass diese Naturbezo-
genheit sich auf zwei im Massstab voneinander verschiedenen, geradezu

entgegengesetzten Ebenen verräumlicht: Zum einen in der Nahbeziehung

des zweigeschossigen Hauses zum Garten - genauer gesagt zum
oberen, geometrischen Hausgarten -, welcher ein an das Strassenniveau
anschliessendes Plateau auf dem Hanggrundstück bildet; zum anderen
durch die - zumindestens zur Zeit der Errichtung des Gebäudes vorhandene

- freie Aussicht von eben diesem Plateau auf die Potsdamer Wald-
und Seenlandschaft des Griebnitzsees. Sie entfaltet sich über der Linie
der das Plateau begrenzenden Brüstungsmauer und zeigt sich erst nach
dem Eintreten in den «Hortus conclusus» des oberen Gartens durch
die Tür der hohen, strassenseitigen Gartenmauer. Die zwischen diesen
beiden Ebenen entstehende Spannung zwischen der gestalteten, dem
Menschen angepassten Natur des Gartens und dem potentiellen Sinnbild

geschöpfter Natur in der Landschaft bestimmt nun den Entwurf
ästhetisch in so starker Weise, dass es fast gleichgültig scheint, welche
Form oder Grösse das dieses Beziehungsverhältnis nur begleitende Haus
hat. Jedoch nur fast: Wichtigen Anteil daran hat auch die vor der Halle
liegende Loggia des Hauses, womit zugleich ein weiterer wichtiger,
vielleicht entscheidender Aspekt des architektonischen Naturbezuges
eingeführt ist, auf welchen Mies in seinen Entwürfen in der Folge
immer wieder zurückgreifen wird: jener Aspekt des durch Konstruktion
gerahmten Blickes auf Natur. Und so wie hier das zu Zeigende - als das

13 Guardini (1965), S 68 Atmosphäre vom <Klosterli»>, m Bergdoll, Barry,
14 Vgl u a Bergdoll, Barry «Das Wesen des Raumes Riley, Terence (Hg) Mies in Berlin Die Berliner Jahre

bei Mies van der Rohe» und Neumeyer, Fritz 1907 1938, München/London/New York 2001

«Der Erstimg von Mies Em Wiedereintritt m die



Doppelseite aus Hermann Muthesius' Buch «Landhaus und Garten» (Ausgabe 1910) mit Mies van der
Rohe's Haus Riehl, Potsdam-Babelsberg, 1907



31

In-Werkzusetzende — erst der Loggia ihre Sinnbestimmung und Form
gibt, so scheint es sich auch mit den übrigen Räumen des Hauses zu
verhalten, sowohl der Proportion als auch der ästhetischen Gestaltung
nach. Eine bescheidene, unaufdringliche Atmosphäre zeigt sich in den
historischen Aufnahmen des Hauses, welche ganz den Prinzipien der
sich um die Jahrhundertwende entwickelnden Wohnreformbewegung
folgt. Was kaum zufällig erscheint, ist doch die später in den Werkbund
aufgehende Bewegung stark den Ideen des englischen Arts-and-Crafts
verpflichtet, in der Architekten, Künstler und Poeten - wie zum Beispiel

Ruskin und Morris — im Handwerk die Rolle einer Alternative zu
den Entfremdungen der Industrialisierung, der instrumented-technischen

Moderne also, zuschrieben. Das traditionelle, jedoch intellektuell

reflektierte Handwerk sollte dabei die gleiche objektivierende
Rolle für den modernen Menschen spielen wie die Naturerfahrung für
die beschriebene ästhetische Theorie der Moderne, insofern die
tatsächliche und nicht abstrakt-verstandesrationale Auseinandersetzung mit
der Wirklichkeit dem Menschen durch die Erfahrung einen Kompass in
Bezug auf die Gültigkeit seiner Sinnideen zur Hand gab. Die Architektur
des Hauses Riehl führt also in gewisser Hinsicht fort, was bereits in der

Konzeption des Gartens angelegt ist, dessen Bepflanzung von Karl Foers-

ter vorgenommen wurde - auch er ein Vertreter der Reformbewegung.
Das erklärt im übrigen auch die ursprüngliche Gestaltung des oberen
Gartens. Ganz im Gegensatz zu damals vorherrschenden Villengärten
mit überbordenden Szenerien aus vornehmlich ortsfremden, exotischen
Pflanzen zeigte er sich in der Tradition von Bauerngärten unprätentiös
und von heimischen Pflanzen, in erster Linie Rosen, geprägt. Dass der
Bauherr Alois Riehl ein Vertreter des Neu-Kantianismus war und Mies
an den regelmässig im Haus abgehaltenen philosophischen Salons

teilnahm, vermag die These zu stützen, dass er sich der Rolle der Natur
als Sinn objektivierende Wirklichkeit bereits 1907 durchaus bewusst

war und dieses auch mit einer poetisch-hervorbringenden und nicht
technischen beziehungsweise historistischen Architektur zum Ausdruck
brachte. Werkhistorisch sollte zwar ab den frühen 1920er Jahren eine
Phase einer zuerst technikgrundierten Architekturhaltung folgen, die
aber mit der erwähnten Wende ab etwa 1927 ein Ende fand.



32

Einen qualitativen Schritt in der weiteren Ausformulierung eines

poetisch-naturbezogenen Architekturgedankens macht Mies in seinen
Berliner Werken dann im Haus Lemke aus dem Jahr 1932. Zwischen
dem Haus Riehl und dem Haus Lemke liegen noch mehrere Entwürfe
nach den beschriebenen Prinzipien des Riehl-Hauses. In diesen
Entwürfen wird die Entdeckung Schinkels durch Mies offenbar, einem der

wichtigsten Architekten poetisch-naturbezogenen Bauens. Das in diesem

Sinne grossartige kleine Casino im Schloss Klein-Glienicke, unweit
des Hauses Riehl gelegen, zeugt davon: «Die höchste Kunst ist selbständig

denn sie hat es mit dem Ursprünglichsten zu thun. In diesem ist der
Character der Natur nicht durch menschliche Deutung oder Auslegung
missverstanden worden, sie gilt noch völlig nach ihrem innewohnenden
und einfach gezeigten Werth. In diesem erkennt sie dessen höchste
Vollendung, Charakter, Schönheit.»15 So verwundert es kaum, wenn man
im Haus Werner (1912) eine Anverwandlung des Stibadium-Gartens
des Schlosses Charlottenhof im Park Sanssouci entdeckt sowie am Haus
Perls (1912) eine Wiederaufnahme des Schinkelschen Klassizismus,
welcher im Sinne der Aufklärung ideell-philosophische und nicht
nostalgische oder machtpolitische Bezüge zur Antike herzustellen versuchte.
Zu erwähnen bleibt noch ein in diesem Zusammenhang bemerkenswertes

Element der Erweiterung des Hauses Perls für den Kunstsammler
Eduard Fuchs von 1928. Es handelt sich um den Übergang vom Inneren
des Obergeschosses auf die Dachterrasse des Erweiterungsbaues, welcher
von einer flachen Betondachplatte überdeckt wird. Was sich beschrieben

und auch fotografiert nur prosaisch ausnimmt, zeigt in realer
Anschauung, die Fähigkeit des Architekten, einen poetischen Sinnbezug zur
Natur nicht nur architektonisch zu behaupten beziehungsweise theoretisch

zu postulieren, sondern diesen auch ästhetisch wirksam werden zu
lassen. Betritt man die Dachterrasse, so wird beim kunstvoll eingesetzten
Richtungswechsel der Bewegung der Blick in seltsam intensiver Weise
auf die, die Terrasse säumenden, mächtigen Baumkronen gelenkt. Sie

werden gerahmt von der Unterkante der Deckenplatte. Verweilt man
länger an dieser Stelle, erkennt man auch den Grund der Intensität dieser

In-Werksetzung des Bildes der Natur, ist die Platte doch mit einem

15 Peschken, Goerd; Schinkel, Karl Friedrich: Das

Architektonische Lehrbuch, München 2001, S. 114.



33

leichten Bogenstich versehen, wodurch ihre untere Begrenzungslinie
fast gerade wirkt, was bei einer tatsächlich geraden Platte aufgrund der
Gesetze der Wahrnehmung paradoxerweise nicht so erscheinen, diese

sogar als leicht durchhängend gesehen würde. Durch diese kunstvolle
Kenntlichmachung wird die Interdependenz zwischen der Raum
bildenden Konstruktion und der diese Freiheit des Raumes und des Menschen

in ihrem Sinn bestimmenden Natur deutlich wahrnehmbar.
Diese zeigt sich auch beim Haus Lemke, dessen qualitativer Schritt in

der Ausdehnung des Prinzips einer Gegenüberstellung von Konstruktion
und Natur auf die gesamte Hauskonzeption besteht. Das relativ kleine,
winkelförmige Haus für den Druckereibesitzer Karl Lemke und seine
Frau in Berlin-Weissensee von 1932 ist eine beinahe reine konstruktive

Lineatur, womit Mies schliesslich das Bild der Historizität, welche
noch die Architektur des Hauses Riehl bestimmte, überwand. Erscheint
dort der Bezug auf historische Vorbilder aus dem Biedermeier und auf
das anonyme Bauen der Mark Brandenburg zwar folgerichtig aus den
Gedanken der Wohnreformbewegung entwickelt, so ist doch die Suche

nach einer der Gegenwart entsprechenden Sinnform in der Architektur
des Hauses Lemke als viel versprechender zu betrachten. Allein schon
deshalb, da die sparsamen Ornamentformen im Haus Riehl dem
klassisch-antiken Formenvokabular entliehen sind, also religiösen Seins-
bildern entstammen, die der Moderne fremd werden. Stattdessen setzt
Mies nun auf das Erscheinenlassen des Bildes der konstruktiven Fügung
des Materiales, in Form vor allem des Sichtmauerwerkes der Fassade und
der Stahlkonstruktion der grossen Fensterflächen in beiden Wohnräumen,

welche hinsichtlich ihrer Sinnbestimmung der Natur des Gartens
und der Landschaft des Obersees gegenübergestellt werden. Dass Mies
dabei weiter gehen wollte, als die Bauherren dies aufgrund der ihm für
den Entwurf zugestandenen Bausumme gewährten, lässt sich an den
Entwurfsskizzen für das Haus Lemke ablesen: In einer frühen Variante
ist die Dialektik zwischen Konstruktion und Natur in ihrer Essenz

abgebildet. Viel stärker als in der ausgeführten Fassung zeigt sich hier jenes
durch die Konstruktion verwirklichte Innen - jenes dem Menschen
Gemässe - einem Sinn gewährenden Aussen der Natur gegenübergestellt.
Trotzdem die Bauherren einen Patio und die den Blick rahmende
Konstruktion verweigerten, wurde dennoch ein starker poetischer
Naturbezug verwirklicht. Anstelle der Raumfigur des Patios trat der durch



34

den Hauswinkel gebildete, offene Hof, dessen Poetik durch den dort
gepflanzten Walnussbaum zum Ausdruck kommt. Man fühlt sich an die
bereits erwähnte Raumkonstruktion des Tempels des Eichenheiligtums
von Dodona erinnert. Die Ebene der Rahmung der Natur verlagerte
Mies in die Fenster selbst, die als feingliedrige Stahlkonstruktion den
Gesamtblick in Garten und Landschaft geometrisch unterteilen. Es ist

schwierig, die Spannung in Worte zu fassen, die von dem «Wie» dieser

Unterteilung ausgeht - an den äussersten Punkt getrieben scheint hier
der Moment der Klarheit der Linien und Proportionen, ein geometrischer

Wohlklang geht von ihnen aus, der jedoch nichts wäre, ohne die
im Wind und Licht sich bewegenden Blätter des Walnussbaumes; die
dunkel-schattenbergende, breitkronige Linde im Garten oder der grün
flirrende Waldsaum am Obersee in der Ferne.

Trotz alledem stellt sich beim Haus Lemke eine noch ungelöste Frage:

jene nach dem Dauernden im Sinnbezug der Konstruktion des Hauses.

Ist, wie beschrieben, die Objektivierung von Sinn in der Natur nur in
dem spezifischen Moment der Schönheit ästhetisch erfahrbar, so scheint
im Haus Lemke, deren konstruktive Sinnbestimmung sich ganz der Natur

zuwendet, die Entfaltung der Sinnverräumlichung daran gebunden,
in welchem ephemeren Bild sich die Natur des Gartens und der Landschaft

vor dem Haus zeigt. So wartet man förmlich auf Momente, in
denen die Sonne durch die Wolken tritt und so erst die Beziehung zwischen

Architektur und Natur zum Vorschein bringt. In grauen,
regnerischen Momenten, Erscheinungen also der Natur, die nicht unbedingt
und augenscheinlich den Moment des Schönen zu evozieren vermögen,
scheint es, als falle die gesamte Konstruktion des Hauses, die Lineatur
der Stahlrahmen der Fenster wie der Sichtziegelverbände, ihre
wohltemperierten Proportionen in das zurück, was sie ohne jede äussere

Bestimmung nur sind — nämlich Technik. Denn Konstruktion «ist» Technik.
So scheint das Haus immer aufMomente von Schönheit angewiesen, die
sich in der vor ihm liegenden Natur ereignen. Aus der Geschichte der
Architektur lassen sich nun zwei Möglichkeiten ablesen, mit der Frage
der dauerhaften Sinnbestimmung des subjektiven Werkes - des Hauses

- umzugehen. Zum einen natürlich durch das Ornament, welches als

dauerhafte Form historisch die technische Konstruktion des Bauwerkes

mit religiös begründeten Bildern des Lebens selbst, der ästhetisch
erfahrbaren Sinnwahrheit der Wirklichkeit also, umhüllte und so unabhän-



35

gig von den ephemeren Erscheinungen der Wirklichkeit an Momente
von Sinn in ihr erinnerte. Diese Möglichkeit aber war für Mies zunächst
keine, der er ohne weiteres folgen konnte. Er war sich der Schwierigkeit
bewusst, eine in Jahrtausenden entstandene, überindividuelle Form
einfach neu, unter nicht-religiösen Vorzeichen, zu entwerfen.16 Der andere
historische Weg liegt darin, einen expliziten Bezug auf den Schönheit
dauerhaft zum Ausdruck bringenden Garten herzustellen. Dieser zweite,
da wiederum nur auf das Objektiv der Natur verweisende, Weg scheint
nun zwar im Haus Lemke eingeschlagen, aber gleichsam nicht zu Ende

gegangen. Die wiederum von Karl Foerster, vornehmlich wohl von seiner

Mitarbeiterin Herta Hammerbacher,17 vorgenommene Gartengestaltung

könnte man als höchstens angenehm bezeichnen. Ein expliziter
Ausdruck von Schönheit, der Fülle des Lebens und seiner friedvollen,
aufeinander bezogenen Entfaltung, stellt sich nicht ein. Dass Mies sich
hier nicht mehr im Detail engagierte, mag zeigen, dass ihm der Weg der

Sinnbestimmung der Konstruktion durch einen Schönheit dauerhaft

zum Ausdruck bringenden Garten nicht in dem Masse bewusst war, wie
es dreissig Jahre später bei der Neuen Nationalgalerie der Fall sein wird.

Die Neue Nationalgalerie von 1962 sollte schliesslich beide möglichen

Wege der Sinnbestimmung für die Architektur der Moderne neu
interpretieren — jenen des Ornamentes sowie jenen durch die Schönheit
eines auf das Bauwerk bezogenen Gartens. Die Sequenz, die sich
aufspannt von den flachen Granitstufen zum Gebäudeplateau und fortsetzt
beim Eintreten unter den Schirm der mächtigen schwarzen Stahlplatte
des Daches, beim Durchschreiten der Halle, Hinabsteigen in die
Dunkelheit der Ausstellungsebene bis hin zum Auftauchen des laubgrün
gefärbten Lichtes im Patiogarten und der sich öffnenden Sicht auf die
sanft bewegten Kronen der Akazien - diese Sequenz bringt den «stummen

Hinweis auf das, was schön sei» in so konzentrierter Weise zum
Ausdruck, dass sich sowohl ein Eindruck von Überzeitlichkeit als auch
Einsicht — verstanden als erlebte Sinnversicherung — in und durch diese

Architektur einstellt. Und das, da die Konstruktion der oberen Halle von
der Natur in Form der Schwerkraft bestimmt wird, die hier durch den

16 Hierzu Mies «In unendlich langsamer Enthüllung
entsteht die große Form, die hervorzubringen Sinn

der Epochen ist » Vgl Mies van der Rohe, Ludwig
«Vortrag Um 1950», m Neumeyer (1986), S 390

17 Vgl hierzu sowie zur Entwicklung des Gartenplanes

des Hauses Lemke Noack,Wita Konzentrat der

Moderne Das Landhaus Lemke von Ludwig Mies van der Rohe,

München/Berlin 2008, S 176ff



36

Kunstgriff reduzierter Stützenzahl körperlich spürbar wird. Zum anderen,

da sie nun tatsächlich durch das Ornament erweitert wird, wenn
die Kreuzstahlstützen alle Elemente einer die Natur transponierenden,
antiken Säule in die dem Stahlbau angemessene statische Form bringen:
vom ehemaligen Holz-Rutenbündel und der in Stein übersetzten Kan-
nelur, die hier zu Schattenfugen der zusammengeschweissten T-Träger
geworden ist, zur Einschnürung — den Anuli, in welche einst Blüten als

Symbol des Lebens zur Bekrönung der Bündelsäulen eingesteckt wurden

-, zum oberen Gelenklager der Kreuzstützen verwandelt, bis hin
zur Entasis, welche sich in der Stahlkonstruktion aus der unteren Eins-

pannung und der oberen Gelenkigkeit der Stützen erklärt — auch diese

stammt von der antiken Säule, der konvexen Form der Holzrutenbündel
ab.18 Natürlich könnte man einwenden, dass auch hier Historismus

betrieben wurde. Die tatsächliche Wirkung dieser Symbolform erzählt
aber etwas anderes, was mitunter an ihrer statischen Plausibilität liegen
mag. Gar nicht an Formen und Sinnbegründungen aus dem Feld der

Religion denkt man hier, vielmehr scheint eine Art von Naturhaftigkeit
der Geschichte und Geschicke des Menschen vermittelt, als Erinnerung
an die immer währenden Anstrengungen des Menschen um Erkenntnis,
um die Einsicht in das Rätsel seiner Existenz, was jede Kultur begründete
und aus dem Unbewussten enthob. Verstärkt noch wird diese architektonische

Reflexion durch die Umrahmung der auf dem Granitplateau
stehenden Hallenkonstruktion mit Bäumen - Silberahorn, Kastanie und
Akazie -, sodass vor allem im Westen die Stadt fast gänzlich verschwindet
und das Bild einer Lichtung vor einer diese säumenden Waldlandschaft
aufscheint. Tempel, Ausschnitt oder Rahmung,19 und Natur, poetisch,
statt religiös gesehen, stehen in dialektischer Beziehung zueinander.

Scheinen die obere Halle und das Plateau vornehmlich dem
Monumentalen, Erinnernden20 verpflichtet, vermittelt der diese Räume
bestimmende Patiogarten ein Erweiterndes: die von Kant beschriebene
ästhetische, also begriffslose Einsicht in das Sinn versichernde Moment
der schönen Natur. Man könnte vielleicht auch von einem Moment

18 Vgl hierzu die Entwicklung der antiken
ägyptischen Bundelsaulen u a m Muller, Werner,
Vogel, Gunther dtv Atlas zur Baukunst Tafeln und Texte,

Band 1, München 1994, S 105

19 Nach der Bedeutung des lateinischen Wortes

«templum» als «umspannter Raum» und
«Beobachtungskreis»

20 Nach der ursprünglichen lateinischen Bedeutung
des «monumentums» als «Denkmal» und
«Andenken»



Mies van der Rohe, Neue Nationalgalerie Berlin, Oberes Plateau mit Kreuzstahlstützen



Mies van der Rohe, Neue Nationalgalerie Berlin, Blick in den Patiogarten



39

der Versöhnung angesichts der Schönheit des Gartens sprechen, dessen

Antipode, die unversöhnte Trennung von Subjekt und Objekt, noch auf
dem Plateau spürbar ist in der Ungewissheit, ob der Mensch mit seinen

Kulturleistungen - Konstruktionen also - jemals Versöhnung zwischen
sich und der Wirklichkeit erreichte: die Akazien und Birken des Patios,
der Liguster und der die Aussenwand überrankende Wilde Wein sprechen

davon; der hineingetupfte Ilex und die alles zusammenbindende
zentrale Wasserfläche. Womit auch die angesprochene Möglichkeit eines
dauernden Sinnbezuges der Konstruktion durch ihre explizite Pers-

pektivität auf einen, Schönheit dauerhaft verräumlichenden, Garten
verwirklicht wurde. Dass nun all das zu sprechen beginnt, und nicht
der Mensch, sondern naturhafte Wirklichkeit selbst von ihrem Sinn
erzählt, darin steckt der Wahrheitsbezug, der die Neue Nationalgalerie
so bedeutend und zu einem wahren «pensiero magnifico» macht. An ihr
lässt sich studieren, wie auch in der Gegenwart der Architekturgedanke
eines poetisch-naturbezogenen Bauens fortgeführt, den sinnfremden
Verrenkungen moderner Gegenwartsarchitektur entkommen werden
kann. Sie lassen sich betrachten, geht man nur ein paar Schritte weiter
zum Potsdamer Platz. Alles, jeder spricht hier: die Architekten, die
Konzerne, der konsumwütig-liquidierte Mensch, alles mögliche spricht
hier, nur eines ereignet sich in diesen Bauten mit Sicherheit nicht: der
Hinweis, dass nur in der Natur selbst Sinn sich zeigen mag. Jener Sinn,
der keine Epoche, keine Voraussetzungen, nichts Zeitgenössisches und
schon gar nichts Modisches kennt.

Auch davon wusste Mies.


	Natur und Poetik in Mies van der Rohes Berliner Werken

