
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 11 (2018)

Artikel: Authentizität als Wiedergänger : die Konjunkturen eines ungeliebten
Konzepts und ihre medialen Bedingungen

Autor: Wortmann, Volker

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


208

Authentizität als Wiedergänger.
Die Konjunkturen eines

ungeliebten Konzepts und ihre
medialen Bedingungen

Volker Wortmann

Als ich mich in den frühen neunziger Jahren des zwanzigsten Jahrhunderts
erstmals aus akademischer Perspektive dem Problem der Authentizität näherte,

überraschte mich ein Kollege mit der Bemerkung, dass es für ihn so etwas

wie Authentizität nicht gebe. Das Überraschende an der Bemerkung war
nicht ihr verneinender Charakter - in den Kulturwissenschaften gab es lange
schon Einvernehmen darüber, dass, wollte man von Authentizität sprechen,

man damit nur Darstellungseffekte und diskursive Strategien meinen konnte,
Authentizität also als Verschleierungsbegriff zu verstehen hatte, als ein Un-
mittelbarkeitsversprechen, das es zu dekonstruieren galt. Überraschend war
vielmehr die Resolutheit, mit der er seine Bemerkung vortrug, so als wäre mit
der Dekonstruktion von Authentizität das Problem schon erledigt. Ich hatte

einen anderen Eindruck. Vor allem hatte ich mich mit einer ganz anderen

Frage beschäftigt. Mir ging es darum zu verstehen, wie es sein kann, dass man
sich von dem Authentizitätsversprechen (eines musealen Gegenstands, eines

Kunstwerks, eines dokumentarischen Films) selbst dann afüzieren lässt, wenn

man um all seine historischen, kulturellen und sozialen Vorbedingungen weiss,

sozusagen wider besseres Wissen und das vielleicht sogar mit Freude.

Seit den frühen neunziger Jahren bin ich immer wieder Kolleginnen
und Kollegen begegnet, für die das Problem erledigt schien - eigentlich ein

deutlicher Nachweis dafür, dass genau das Gegenteil stimmt: Solange über
Authentizität gesprochen wird, ist das Konzept virulent. Das gilt selbst dann,

wenn man Authentizität zur Hölle wünscht, wie das die Schriftstellerin Juli

Zeh vor gut zehn Jahren mit gehöriger Verve in der Zeit getan hat.1 Probleme

wird man aber nicht los, wenn man sie ignoriert oder ins infernale Abseits



209

zu exilieren versucht. Selbst die grössten Authentizitätsverächter werden
konstatieren müssen, dass Authentizität ein Begriff mit Konjunkturen ist, ein

Begriff wie ein Symptom, das in regelmässigen Abständen aus den Ablagefächern

der Geschichte aufsteigt und durch Fachdiskurse und Feuilletons

geistert - das mitunter in durchaus widersprüchlichen Gestalten: mal als

emphatische Beschwörungsformel, mal als grosses Lamento über seinen Verlust,
schliesslich als Beschwerdeführung darüber, dass alle Welt von Authentizität
spreche, man das ganze Echtheits- und Authentizitätsgerede aber nachgerade
als Zumutung empfinde.

Zugegeben: Es gibt vieles, was den Begriff und seine Verwendungsweisen

problematisch erscheinen lässt, der ubiquitäre Gebrauch und die daraus

resultierende Unbestimmtheit zum Beispiel, dass man also den Terminus auf
alles Mögliche beziehen kann, er dabei oft aber nur wie eine semantische

Nebelkerze wirkt, die vieles behauptet und kaum etwas klärt. Dann natürlich
seine essenzialistischen Implikationen, die auf grundsätzliche Unterscheidungen

hinauslaufen: Immer geht es um das Echte, das Wahre und das mit sich

selbst Identische (damit zugleich um das Unechte, das Falsche, um den blossen

Schein). Schliesslich geht es um Werte, die - wie Aleida Assmann schreibt -
«aus der expliziten Negation ihres Gegenteils destilliert werden», Werte, die

«stets untrennbar den Schatten ihres Unwerts mit sich» führen.2 Man könnte
auch sagen: Der Begriff ist auf Klärung aus und lässt wenig Raum für all die

Phänomene, die sich irgendwo dazwischen befinden, für all die Ungereimtheiten,

die Verunreinigungen und Grenzüberschreitungen, mit denen sich vor
allem die Praktiken der diversen Künste vornehmlich beschäftigen.

Es reicht auch nicht, die permanente Wiederkehr eines ungeliebten
Konzepts zu beschreiben, ohne nach den Gründen zu suchen und vielleicht
auch nach anderen Gründen als denjenigen, mit denen das Feuilleton in
gleicher Regelmässigkeit die Authentizitätsmoden zu kommentieren versucht:
Dass nämlich das Kommunikationszeitalter «mit seinen unzähligen Formen
der Vermittlung und Übermittlung, der Kopie und des Zitats einen starken

Hunger nach Unmittelbarkeit» erzeugt habe.3 Oder dass wahlweise die
Postmoderne, die Spassgesellschaft respektive die Multioptionalität uns dermas-

sen überfordern würden, «dass wir nicht mehr zwischen Schein und Sein,

Original und Fake, uns selbst und dem, was wir sein wollten, unterscheiden»
könnten und deshalb «anfingen, uns nach Echtheit zu sehnen.»4

Die Kulturwissenschaften halten diesbezüglich einige Vorschläge bereit,
die jedoch letztlich Ähnliches meinen. Susanne Knaller und Harro Müller



210 Volker Wortmann

etwa sprechen vom Individuum in einer «<obdachlosen> Moderne», das keinen

Ort findet, die verschiedenen Zumutungen, mit denen es konfrontiert ist,

zu synthetisieren, und sehen in Authentizität das Symptom einer Krise und

zugleich das Zauberwort, sie zu überspielen.5 Wolfgang Funk und Lucia
Krämer wiederum erkennen in Authentizität eine Strategie, den verunmög-
lichten Anspruch auf Wahrheit zu kompensieren.6 Ebenso Norbert Bolz, der
in der «Krise der Echtheit und dem Kult der Authentizität [...]
Komplementärphänomene» sieht.7 Und zuletzt Ursula Amrein, die in Authentizität eine
Reaktion auf die Kontingenzerfahrungen der Moderne erkennen will.8

Wo aber die Konjunkturen von Authentizität lediglich als Kompensationseffekt

verstanden werden, reduziert man sie zu Übergangsphänomenen,

konzipiert Authentizität mithin als Symptom eines Ablösungsprozesses von
einer (bald sicher überwundenen) Moderne und demnach als Problem, das

sich binnen Kurzem erledigt haben wird. Ich möchte einen anderen Weg

vorschlagen.
Zuvor aber gilt es, etwas Grundlegendes anzumerken: Authentizität als

Effekt und diskursive Strategie zu verstehen, ist ebenso vorausgesetzt wie

unproblematisch. Wenn alles konstruiert ist, ist die Frage nach der Konstruktion

obsolet. Anstatt die Frage nach dem Ob zu stellen, müsste - wie Bruno
Latour zuletzt vorschlug - danach gefragt werden, wie etwas konstruiert sei.

Er tut das mit dem Ziel, die gute von der schlechten Konstruktion unterscheiden

zu können, um schliesslich wieder ein Urteil zu ermöglichen, das - wie

er schreibt - nach wie vor ein Sakrileg sei: «Weil es gut konstruiert ist, ist es

demnach vielleicht wirklich wahr.»9 Tatsächlich schlägt Latour vor, von
«Konstruktion» als theoretischem Begriff ganz abzusehen, da man sich seiner

negativen Konnotation nicht werde entledigen können. Stattdessen spricht er

von «Instauration» und hofft, mit dieser Entlehnung bislang Unvereinbares

zusammenzuzwingen: das Herstellen und das Auffinden, das objektiv
Vorhandene und das Gemachte, das Authentische und das Fingierte.10 Mit Slavoj
Zizek könnte man auch sagen: «Diejenigen, die sich nicht in der symbolischen

Fiktion fangen lassen, irren sich am meisten.»11

Ordnungen im semantischen Feld

Will man Struktur und Gebrauchsweisen von Authentizität verstehen, muss

man zuallererst realisieren, dass man es hier mit einem Begriff zu tun hat,



Authentizität als Wiedergänger 211

dem der Sprachwissenschaftler Rainer Schulze relationalen Charakter
zuschreibt.12 Relational heisst hier, dass etwas nur dann authentisch sein kann,

wenn gleichzeitig auch die Möglichkeit besteht, dass es das nicht ist - und

umgekehrt: Wenn die Nichtauthentizität eines Gegenstands oder einer Äusserung

konstatiert wird, setzt diese Feststellung immer auch stillschweigend

voraus, dass ein authentisches Pendant dazu möglich sei. Diese zunächst eher

schlicht anmutende Feststellung entfaltet bei näherer Betrachtung weitreichende

Folgen, denn der relationale Charakter des Begriffs bedeutet eben

auch, dass seine Verwendung immer einen instabilen Zustand markiert, einen

Bereich im semantischen Feld, in dem die Verhältnisse noch nicht geklärt
sind und es immer noch etwas auszuhandeln gibt.

Als relationaler Begriff übernimmt Authentizität regulative Funktion,
insofern mit seiner Flilfe zwischen Bedeutendem und Unbedeutendem,
Wertvollem und Belanglosem unterschieden werden kann. Mit Aleida Assmann

kann man ihn auch als Differenzbegriff bezeichnen, weil seine differenzierenden

Setzungen tatsächlich Bedeutung und Werthaftigkeit produzieren.13
Termini wie Fälschung, Betrug und Verstellung sind dann keine Gegenbegriffe
von Authentizität, sondern Komplemente im relationalen Gefüge. Ein
Gegenbegriff wäre Evidenz, denn dort, wo alles unmittelbar einsichtig ist, wo es

also nichts mehr zu klären und auszuhandeln gibt, finden auch keine
Authentizitätsdiskurse statt.

Als Zweites wird man im heterogenen Bedeutungscluster von Authentizität

Unterscheidungen treffen und verschiedene semantische Felder
isolieren müssen. Das ist mehrfach schon geschehen, jeweils mit unterschiedlichen

Schwerpunktsetzungen und heuristischen Interessen. Es geht also nicht

darum, den bereits vorliegenden (und nicht selten exzellenten)14 etymologischen

Untersuchungen eine weitere hinzuzufügen. Vielmehr sollen mit der

modellhaften Skizzierung vor allem die Verflechtungen und Überlagerungen
der semantischen Felder offengelegt werden; nicht zuletzt in der Hoffnung,
damit auch die besondere Affinität des Begriffs für seine ubiquitäre Verwendung

zu klären. Zu diesem Zweck schlage ich vor, mit der (a) philologischen
Authentizität, der (b) Subjektauthentizität und der (c) Referenzauthentizität
drei semantische Felder abzugrenzen, die auf verschiedene begriffsgeschichtliche

Linien zurückzuführen sind und dementsprechend verschiedene

Bedeutungsnuancen aufweisen, die zunächst nach einer getrennten Betrachtung
verlangen.



212 Volker Wortmann

(a) Philologische Authentizität
Das semantische Feld der philologischen Authentizität führt uns gleich zu
den Anfängen der Begriffsgeschichte und damit zum altgriechischen
Wortstamm «authéntës», der so viel wie Ausführer und Selbstherr bedeutet, aber
auch «jemand, der etwas mit eigener Hand, [...] aus eigener Gewalt
vollbringt».15 Das Attribut «authentikös» bezieht sich damit auf Handlungen und
Äusserungen des «authéntës», die dadurch, dass sie von ihm verantwortet
werden, Rechtsgültigkeit erlangen. Authentizität ist in dieser ursprünglichen
Bedeutung mit Autorität nahezu identisch.

Das Verhältnis von «authéntës» und «authentikös» ist so lange
unproblematisch, wie das eine dem anderen problemlos zugeordnet werden kann.
Es wird in dem Moment destabilisiert (und damit zu einem Authentizitätsproblem),

in dem etwas zwischen beide tritt (Zeit oder Raum) und wir es mit
einer medial vermittelten Situation zu tun haben (über Schriftstücke, Briefe,
Bilder oder Ähnliches). Dieses destabilisierende Dazwischentreten vollzieht
sich mediengeschichtlich erstmals mit dem Übergang von der oralen zur lite-
ralen Kultur, wenn wir es also nicht mehr mit dem «authéntës» selbst zu tun
haben, sondern mit seinen Hinterlassenschaften. Als autoritätssicherndes
Zeichen behält «authentikös» «die unmittelbare Bindung an den Täter oder
Urheber und bezieht sich ebenso auf cheirographia, Handschrift, aber auch

auf Schuldschein, wie auf diatheke, Anordnung und Verfügung, Testament
oder Vertrag.»16 Sobald nur noch Handschriften wie Testamente, Schuldscheine,

Verträge oder Briefe vorliegen, ist Authentizität ein fragiles Konstrukt.
Die Verbindung von Text und Autor muss genealogisch hergestellt werden,
was vor allem bedeutet, dass sie hergestellt werden muss. Genauso muss es

in einem zweiten Schritt darum gehen, den intentionalen Gehalt einer Äusserung

zu rekonstruieren - womit wir längst in den Gegenstandsfeldern der

Hermeneutik, der Philologie und der Provenienzforschung angekommen
sind, letztlich in all den Bereichen, in denen Urheberschaft und genealogische

Fragen eine entscheidende Rolle spielen.
Tatsächlich aber haben wir es bei der philologischen Authentizität vor

allem mit einem Problem von Medialisierung zu tun, insofern die Schrift als

Medium nach einer Rückbindung verlangt, die der sozial verbürgte Äusse-

rungsakt oraler Medialität (also der klassische Fall der Face-to-Face-Kommu-

nikation) in dieser Weise noch nicht benötigte. Gelingt diese Rückbindung
nicht, verliert das schriftliche Dokument an Gültigkeit und Bedeutung. Oder
anders gesagt: Das Medium Schrift ermöglicht zwar die Tradierung von Äus-



Authentizität als Wiedergänger 213

serungen über Raum und Zeit hinweg, sie tradiert damit aber nicht die
«semantische Ratifizierung»17, die in einer sozial geschlossenen Konstellation
noch situativ erfolgt und die über die Wertigkeit der Äusserung entscheidet.
Das Medium tradiert Schriftstücke, die über ihren soziokulturellen
Entstehungskontext hinausragen und die sich mit zunehmendem Abstand zu ihrer
Entstehung in immer geringerem Masse ausdifferenzieren lassen, so dass

schliesslich ein sekundäres Differenzierungssystem eingezogen werden muss.

Dieses sekundäre Differenzierungssystem ist der Kanon, mithilfe dessen man
der medieninduzierten Informationsflut zu begegnen versucht, und sein

primäres Unterscheidungskriterium ist Authentizität.

(b) Subjektauthentizität
Eine Reihe Autorinnen und Autoren verorten die Frage nach der Authentizität

des Subjekts vor allem im 18. Jahrhundert und beziehen sich dabei
etwa auf Rousseau,18 auf die französischen Moralisten19 oder den Pietismus.20

Subjektauthentizität wird hier oft verstanden als Effekt der Aufklärung,
insofern die Idee eines mit sich selbst identischen Subjekts in der kulturhistorischen

Gemengelage offenbar geeignet schien, den Verlust transzendentaler

Ordnungen und ihrer «ex cathedra» erfolgten Funktions- und
Rollenzuweisungen zu kompensieren, oder besser: zu operationalisieren und in ein

Spiel der Selbst- und Fremdbefragung zu überführen (das wiederum
exemplarisch in den bürgerlichen Medien der Zeit, also in der Literatur und im
Theater zur Aufführung kam). Lionel Trilling argumentiert ähnlich, findet
allerdings schon in Quellen der Renaissance entsprechende Tendenzen und
sieht vor allem in Shakespeares Hamlet eine erste, zentrale Figur, mit der
die Idee eines authentischen Selbstentwurfs inklusive ihres Scheiterns

popularisiert wird.21 Ich selbst habe an anderer Stelle darauf aufmerksam

gemacht, dass zumindest Teilaspekte des semantischen Feldes (beispielsweise

in Form der Unterscheidung von personalem Charisma und
Amtscharisma) bereits in der spätantiken und mittelalterliche Hagiografie zu
erkennen sind.22 Es darf davon ausgegangen werden, dass die Problematisie-

rung und Selbstbefragung des Subjekts auch in der Gegenwart nicht obsolet

geworden ist, zumal die Möglichkeiten des kommunikativen Abgleichs, also

der Austausch von Authentizitätsforderungen und gelingenden Rollenmodellen,

in einer digitalen Öffentlichkeit exponentiell gestiegen sind und damit
auch die Operationalisierung der Authentizitätsfrage an Dynamik gewonnen

hat.



214 Volker Wortmann

Das Problem besteht also nicht darin, authentische Subjektivität historisch

zu verorten, sondern das Feld inhaltlich zu bestimmen: «Das <Wesen> der
Authentizität enthüllt sich, wenn überhaupt, im Streit sowie im Wandel der

einschlägigen Vorstellungen und Praktiken», schreibt Wolfgang Engler23 und
benennt damit das eigentliche Problem: Die Idee subjektiver Authentizität
ist äusserst variabel und anpassungsfähig. Ich will dennoch versuchen, einige
argumentative Grundmuster vorzustellen.

Im weitesten Sinne geht es bei der Subjektauthentizität um
verschiedene Formen des Sich-zu-sich- und des Sich-zu-anderen-Verhaltens,
das an dieser Stelle in zwei Varianten diskutiert werden soll: Zum einen
markiert Authentizität die Unterscheidung, die wir im Sinne von kommunikativer

Verlässlichkeit treffen, wenn wir also die Kongruenz von Ausdruck
und Absicht beurteilen, um sicherzustellen, nicht belogen zu werden.
Authentizität markiert zum anderen die Unterscheidung im Sinne einer

Beurteilung von persönlicher Selbstentfaltung (der Entfaltung des

individuellen Bewusstseins gegenüber der Gesellschaft), wenn es folglich darum

geht, zu klären, inwieweit es einer Person gelingt, ihr Leben selbstbestimmt,

jenseits von äusseren Zwängen und Normierungsversuchen zu

gestalten.24

Christian Strub hat dazu bereits vor Jahren angemerkt, dass es im
Hinblick auf beide Spielarten unerlässlich sei, eine weitere Differenzierungsebene

einzuführen, nämlich die Differenzierung von Akteur und Beobachter:25

Da es bei der Authentizität des Subjekts um Fragen der sozialen

Interaktion geht, mit denen wir von Kindesbeinen an vertraut gemacht werden,

sind wir immer beides zugleich: Akteure unseres Lebens, die kommunizieren

und sich entfalten, und zugleich Beobachter der anderen, die wiederum

Akteure ihres Lebens sind. Aus der Perspektive des Akteurs ist es schwer,

gültige Aussagen zu treffen, zumal es uns nie gelingen wird, mit letzter Sicherheit

zu sagen, inwieweit wir tatsächlich meinen, was wir sagen, ob unser
Leben selbstbestimmt und wer dieses «Selbst» überhaupt ist, das sich da

authentisch zu entfalten hat. Die Perspektive des Beobachters jedoch macht

uns zu Spezialisten, weil wir permanent damit beschäftigt sind, zu klären, wie

wir Äusserungen und Selbstentwürfe eines Gegenübers einzuschätzen haben.

Und wir sind alle Skeptiker, weil wir aufgrund unserer alltagspraktischen
Erfahrung mit uns selber nur zu gut wissen, dass die Divergenz von
Ausdruck und Absicht sowie von realisiertem Leben und kommuniziertem
Entwurf eher die kommunikative Regel als die Ausnahme ist.



Authentizität als Wiedergänger 215

Auch in diesem Feld übernimmt die Frage nach Authentizität regulative
Funktionen, insofern die jeweiligen Authentizitätsparameter diejenigen Stimmen
und Positionen zu markieren helfen, die aus dem allseitigen Stimmengewirr
herausragen und unsere Aufmerksamkeit verdienen. Die Parameter wiederum

sind - wie bereits angemerkt - variabel und einer permanenten Aushandlung

unterworfen; sie unterscheiden sich kulturell und historisch und können
innerhalb der verschiedenen Milieus äusserst divers ausfallen.

Dass es also einfach nur darum gehen könnte, mit sich selbst identisch

zu sein und keine Rolle zu spielen (seine Interessen nicht zu verbergen, sich

nicht den gesellschaftlichen Anforderungen zu überantworten), ist ebenso in
struktureller als auch in semantischer Hinsicht unzutreffend: «Menschen
sind nie näher bei sich, authentischer, als in jenen Momenten, in denen sie

aus der Differenz zu sich heraus zu spielen anfangen», schreibt Engler26 und
beschwört damit ein Rollenmodell, in dem das authentische Subjekt nicht als

widerspruchsfreier Nukleus gedacht ist, sondern als Knotenpunkt, von dem

aus die verschiedenen Rollenanfragen und Anforderungen an das Selbst
taxiert und austariert werden können. Authentisch wäre dann die- oder derjenige,

der oder die genau dieses Wechselspiel am überzeugendsten beherrscht.
In seiner aktuellen Analyse der Authentizitätsansprüche an das

postmoderne Subjekt beschreibt Engler allerdings auch mit Sorge eine zunehmende

«Rollenaversion» und «Rollenscham»,27 die sich sowohl im Alltag als

auch auf den Theaterbühnen zeigt. «Der ganze Unterschied zur alten Rollen-
und Theatralitätssoziologie besteht darin», schreibt Christoph Bartmann,
«dass heute niemand mehr Theater spielt, weil eben die Performance das

Theater ersetzt hat.» Die Performance sei nun der neue Ort, an dem allein
der Nachweis erbracht werden könne, «dass wir überhaupt ein Selbst haben.»

Zugleich aber würde die Performance als Verschmelzung von Körper, Spiel,
Selbst und Rolle entscheidend auch «zur Modellierung unserer neuen,
unternehmerischen Subjektivitäten» beitragen. «So gesehen ist die Performance
die Kunstform unserer Zeit schlechthin.»28

Dass es hier also nicht nur um einen Wandel von ästhetischen Praktiken

geht, sondern tatsächlich um ein sich wandelndes Verständnis vom
authentischen Subjekt, liegt auf der Hand. Mit der Konsequenz allerdings, dass

das Abweisen von jeglichem Rollenspiel es zugleich verunmöglicht, die von
aussen an das Subjekt herangetragenen Anforderungen (der neuen Arbeitswelten

und digitalen Öffentlichkeiten) in Teilaspekte der eigenen Existenz
abzuleiten, weshalb wir Zeitgenossen es auch nicht mehr verstehen, zwischen



2l6 Volker Wortmann

Arbeit und Freizeit, Eigenem und Fremden zu trennen (und damit auch nicht
mehr zwischen ureigenen Bedürfnissen und denen der anderen). Engler
zufolge sind das die Auswüchse einer hochgradig «zynisch» zu nennenden
Authentizität.29

(c) Referenzauthentizität
Die Referenzauthentizität schliesslich versucht das Verhältnis von Darstellung

und Darstellungsgegenstand, von Objekt und dessen Ursprung zu klären

und zwar auf gänzlich andere Weise, als dies im semantischen Feld der

philologische Authentizität geschieht. Oberflächlich betrachtet assoziiert der

Begriff vor allem Bildmedien wie Fotografie und Film, denen in ihren analogen

Ausformungen eine medienontologische Prädestination für
Referenzauthentizität zugesprochen wurde; Roland Barthes sprach von der
«Nabelschnur», die den «Körper des photographischen Gegenstandes mit meinem

Blick» verbindet.30

Aber auch in diesem Fall ist das semantische Feld viel tiefer in kulturellen

Grundfragen verankert. Tatsächlich kann man von Referenzauthentizität
immer dann sprechen, wenn es sich um eine physisch sich vollziehende und

physikalisch nachvollziehbare Relation von Darstellung und Darstellungsgegenstand

handelt, also um einen tatsächlichen Kontakt, die vorgängige
Berührung, die auf etwas Abwesendes deutet und lesbare Spuren hinterlassen

hat - Sybille Krämer spricht in diesem Zusammenhang von «Dingsemantik».31

Es geht dabei um alle Formen des Kontakts bis hin zu Verletzungen, um
die evidente oder auch ambivalente Spur, die ein Gegenstand oder Mensch

durch Berührung auf einem medialen Objekt hinterlässt - eingeschrieben ist

mit der Berührung das authentische Zeugnis seiner medienunabhängigen
Existenz. Diese Bestimmung gilt für Gegenstände der gesamten Kulturgeschichte,

für Reliquiare und Berührungsreliquien,32 Abdrücke gleich welcher
Art,33 für die analoge Fotografie und den Film, aber eben auch für das

Gemälde als Original, dessen Echtheit darin begründet liegt, dass eine Künstlerin

oder ein Künstler in einem unmittelbaren Ausdrucksgeschehen Hand an

die Leinwand gelegt hat; es gilt für Goethes Schreibtisch in Weimar, oder für
den VW-Golf des Papstes Benedikt, der seinerzeit bei eBay für immerhin

knapp 200 000 Euro versteigert wurde und sich als industriell verfertigter
Gegenstand von der authentischen Reliquie nur durch einen persönlichen
Kontakt unterscheidet, der aber kaum mehr als ein paar Abnutzungsspuren
hinterlassen haben wird.



Authentizität als Wiedergänger 217

Womit wiederum vor Augen geführt ist, dass auch Referenzauthentizität ein

überaus fragiles Konstrukt ist, das sich eben nicht über Evidenzen klären
lässt. Die Echtheit echter Objekte wird nicht auf der Dingebene ausgehandelt.

Sie ist ein Effekt von Inszenierung (im Museum) oder von Erzählung
(durch die Legende). Selbst im Fall des Ratzinger-Golfes musste die detaillierte

Tradierungsgeschichte des Autos erzählt werden, damit nachgewiesen
werden konnte, dass Ratzinger, der selbst keinen Führerschein besitzt,
tatsächlich damit gefahren ist.34

Alle drei semantischen Felder beschreiben unterschiedliche Aspekte und

Gebrauchsformen, die aber keinesfalls einander ausschliessen. Man wird sie

nicht in jedem Fall präzise voneinander trennen können. Die Komplexität
und semantische Unschärfe des Authentizitätsbegriffs liegt nicht zuletzt darin

begründet, dass die Gebrauchsformen und semantischen Felder sich

überschneiden, überlagern, gegenseitig bedingen oder auch gegeneinander
ausgetauscht werden können; nehmen wir ein Beispiel: Bei einem fotografischen
Bild haben wir es im klassischen Sinne mit Referenzauthentizität zu tun.
Sehen wir auf dieser Fotografie nun eine Person, die sich sehr selbstbewusst

zeigt, oder - im Gegenteil - sich unbeobachtet wähnt, sich also keiner medialen

Situierung bewusst ist und deshalb tut, was sie tut, wenn niemand
hinschaut, haben wir es zugleich mit Ausdrucksformen personaler Authentizität
zu tun. Wenn dann noch die Entstehungszeit der Fotografie für deren Bedeutung

entscheidend wäre und insofern die Fragen nach ihrer Provenienz ins

Spiel kämen, haben wir es zuletzt auch mit philologischer Authentizität zu

tun. In einem solchen Bild kämen alle semantischen Felder von Authentizität
in gleicher Weise zum Tragen.

Authentizität als mediale Konstellation

Bei den bisherigen Überlegungen ist deutlich geworden, dass sich die Frage
nach Authentizität in allen drei semantischen Feldern an einer medialen
Konstellation entzündet: Jedes Mal wird ein medialer Aspekt (des Subjekts,
des Kunstwerks, des Dokuments) thematisiert, und zwar thematisiert als

Negation, insofern mit der Behauptung von Authentizität die Verbindung
des authentisch Erscheinenden mit etwas Abwesenden hergestellt wird,
wobei das Medium als ein Dazwischen nicht in Erscheinung tritt, sondern



218 Volker Wortmann

kurzgeschlossen wird - und sein bedeutungsgenerierender und überformender

Aspekt aus dem Diskurs suspendiert.
Authentizität lässt sich also als strukturelles Problem von Medialität

fassen, das zeitunabhängig auftritt und deshalb auch nicht als epochentypisches

Phänomen zu begreifen ist. Immerhin konnte Authentizität in
Problemkonstellationen beschrieben werden, die nicht notwendig Konstellationen

der Postmoderne, nicht einmal solche der Moderne oder der Neuzeit

gewesen waren. Sieht man zudem von der reinen Begriffsverwendung ab, die

tatsächlich in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine besondere

Ausprägung erfährt, und orientiert sich stattdessen an den durch die Begriffsverwendung

markierten Fragestellungen des Sich-zu-sich-Verhaltens und des

Abbild-Welt-Verhältnisses, dann erkennt man, dass man es bei den
entsprechenden Problemkonstellationen mit einer kulturellen Konstante zumindest
der westlich geprägten Welt zu tun hat. Womit wiederum nicht geklärt ist,

worin eigentlich die treibende Kraft dieser stetigen Wiederkehr begründet
liegt. Wenn wir aber Authentizitätsprobleme als strukturelle Probleme von
Medialität gekennzeichnet haben, liegt es auf der Hand, diese Kraft in Medien

selbst, sprich: in ihrer Historie, ihrer generischen Ausdifferenzierung und
der evolutiven Dynamik medialer Techniken zu suchen: Kann es sein, dass

sich Authentizitätsdiskurse vor allem dann ereignen, wenn wir es mit
Medienwechseln zu tun haben, also neue Medien auf den Plan treten und mit den

Medien Darstellungsmodi, die uns unvertraut sind? Dass damit dann auch

ein Mediengebrauch erscheint, der nicht habitualisiert ist, man in den neuen
Medien die alten wiederzufinden sucht und ab einen gewissen Punkt genau
mit diesem Wiedererkennen-Wollen scheitert und sich dann sukzessive - vor
allem aber diskursiv - ein neues Verständnis von Medium und Dispositiv
einzustellen beginnt?

Es fällt nicht schwer, entsprechende Konstellationen zumindest im
Bereich der technischen Medien aufzuspüren: Zu Beginn des zwanzigsten
Jahrhunderts etwa wurde den Besuchern der Kinematografentheater erst nach

und nach deutlich, dass es bei den im Programm gezeigten Aktualitäten
einen substanziellen Unterschied zwischen vor Ort gedrehtem Material und
einem im Studio inszeniertem Reenactment gab, und zwar einen Unterschied
im Hinblick auf die dokumentarische Authentizität der Filme.35 Die Debatte
entzündete sich jedoch erst, als in Fachzeitschriften Artikel über die

Herstellungsverfahren erschienen und die Zuschauer zunehmend skeptischer
wurden.36 Der sich anschliessende Mediendiskurs führte zu einer erhöhten



Authentizität als Wiedergänger 219

Sensibilität des Publikums und zu veränderten Produktionspraktiken, die
schliesslich zur Ausbildung des Dokumentarfilmgenres führten (wobei Genre

hier als Verständigungsbegriff zwischen Produzenten und Rezipienten zu
verstehen ist, über den Formatvorgaben und Erwartungshorizonte reguliert
werden).

Dieses Beispiel beschreibt zugleich ein Muster: Immer wieder sind es

Fakes, Fälschungen oder einfach Missverständnisse, die die an den alten
Medien generierten Erwartungen erschüttern und bei der Kollision mit neuen
medialen Formen zu einer Destabilisierung der habitualisierten Mediennutzung

führen. Aus diesem Grund ist die Ereignisgeschichte der Medien vor
allem eine Skandalgeschichte, eine Geschichte der Missverständnisse und

Enttäuschungen: Orson Welles' Liveübertragung des Radiodramas The War

of the Worlds im Oktober 1938; die Quiz-Show-Scandals im US-Fernsehprogramm

der 1950er Jahre; der fiktive Diary-Blog der vermeintlich krebskran-
ken Kaycee Nicole 1999; der Videoblog Lonelygirli5 auf YouTube 2006.37

Zuletzt zeigte sich das Problem medialer Authentizität im Kontext der sozialen

Medien und ihrer politischen Dimension, erkennbar vor allem an den

aufgewühlt geführten Debatten um objektive Berichterstattung in
Zusammenhang mit dem Brexit und dem US-amerikanischen Wahlkampf von 2016.

Die Tatsache, dass sowohl die Oxford Dictionaries das Wort «post-truth»38 als

auch die Gesellschaft für deutsche Sprache in Wiesbaden das Pendant
«postfaktisch»39 zum Wort des Jahres erklärten, markierte Felder im öffentlichen
Diskurs, in dem die Verhältnisse medial destabilisiert waren und neue, den

veränderten medialen Bedingungen angepasste Regularien hätten ausgehandelt

werden müssen.40

Man darf die Skandalgeschichte der Medien dabei aber nicht als blosse

Aufklärungsgeschichte missverstehen, sondern sollte sie eher als sich
zyklisch ereignende Kontingenzerfahrungen beschreiben, die Regulierung
einfordern und Authentizitätsdiskurse provozieren. Die Kontingenzerfahrung
ist dann aber keine des verlorenen Individuums in einer unwirtlich gewordenen

Welt, sondern vielmehr die eines Menschen vor neu entstehenden medialen

Konstellationen, die er nicht beherrscht, die er nicht einmal versteht,
die nichts anderes sind als eine kontingente Ansammlung von Möglichkeiten,

mit der einzigen Gewissheit, dass diese Möglichkeiten sich realisieren
werden. Die Unbestimmtheit der Medien ist ihre dunkle Seite und die dunkle

Seite der Medien ist immer eine bedrohliche, weil damit Realitätsverlust

einhergeht.



220 Volker Wortmann

Ich will gar nicht behaupten, dass Authentizitätsdiskurse die alleinige
Möglichkeit sind, neue Medien zu etablieren und zu habitualisieren. Es sind aber
die Diskurse, mit denen unser mediales Weltverhältnis geklärt werden kann -
und diese Klärung scheint mir unerlässlich.

Das digitale Dilemma

Die These von der Interdependenz medialer Kontingenzerfahrung und
Kontingenz regulierender Authentizitätsdiskurse soll im Weiteren exemplarisch
am Medienwechsel von der analogen zur digitalen Fotografie erläutert
werden, wobei im Blickpunkt vor allem die Diskurse stehen, die man seit den

frühen 1990er Jahren um das neue Medium führt.
Digitale Bildverfahren wurden bereits in den späten 1960er Jahren

entwickelt; in den frühen 1980er Jahren erschienen erste digitale Pressefoto-

gralien, gegen 1990 war die digitale Nachbearbeitung von Pressefotografien
bereits Standard. Wenige Jahre später erreichte die digitale Fotografie den

Massenmarkt, auf dem sie sich spätestens bis zur Jahrtausendwende durchsetzte.

Der Diskurs um digitale Fotografie hebt nun in dem Moment an, in
dem die mediale Veränderung über erste Manipulationen von Alltagsbildern
ins allgemeine Bewusstsein tritt. Ab da nimmt man das neue Medium vor
allem in Differenz zum alten wahr, wobei die Differenz so deutlich empfunden
wird, dass W. J. Mitchell (nicht zu verwechseln mit dem Bildwissenschaftler
W. J.T. Mitchell) in seiner 1992 veröffentlichten Monografie The Reconfigured
Eye im Hinblick auf digitale Fotograße gleich von einer «Post-Photographic
Era» spricht: «Although a digital image may look just like a photograph when

it is published in a newspaper, it actually differs as profoundly from a

traditional photograph as does a photograph from a painting.»41

Damit sind die Pflöcke des Diskurses fest eingerammt; der Tenor ist

einhellig, die Argumentation wird gebetsmühlenartig wiederholt: Die technische

Evolution hat ein Medium in die Welt gesetzt, das unterhalb der vertrauten
Oberfläche einen ganz und gar unvertrauten Technikapparat verbirgt, der den

habitualisierten Umgang mit Fotografie als einem dokumentarischen Medium

zu unterminieren droht. Angesichts der technischen Implikationen spricht
man nicht mehr von Abbildern mit kausalem Bezug zum Abgebildeten,42
sondern nur noch von einem arbiträren System, das die Impulse der sichtbaren
Welt in den binären Code des Digitalen überführt, der wiederum in semioti-



Authentizität als Wiedergänger 221

scher Hinsicht der Schrift näher steht als dem analogen Vorgängermedium.43
Von indexikalischer (und damit authentisierender) Bildwerdung kann keine
Rede mehr sein.44 In gleicher Weise problematisch sieht man den Umstand,
dass die digitale Bildinformation uneingeschränkten Zugriff erlaubt, jedes
Bild also beliebig manipuliert werden kann und im Nachhinein nicht mehr
zwischen Bildentstehung und Bearbeitung zu unterscheiden ist. Beide
Prozesse sind technisch identisch, womit Sein und digitaler Schein von nun an

untrennbar ineinander verwoben sind.45 Das Organische ist durch das

Konstruierte ersetzt, die Welt dort draussen durch den Rechner hier drinnen.46

Noch im Jahr 2006 schreibt Hans Ulrich Reck, dass digitale Fotografie keine
Referenz mehr habe: «Es gibt keinen Bezug auf ein Original, es gibt nichts
Authentisches mehr <darin> und <dabei>. Das allerdings ist anders als bei der

bisherigen Fotografie und von kaum ermessbaren Folgen für unseren Umgang
mit dem Sichtbaren.»47 Der Diskurs um die digitale Fotografie wird dabei
nicht nur in den Medien- und Bildwissenschaften geführt, sondern auch in der
bildenden Kunst, die sehr bald schon damit angefangen hat, das Potenzial des

neuen Mediums auszuloten und das Realitätsversprechen der Fotografie mit
unterschiedlichsten Bildverfahren zu konterkarieren und zu destabilisieren.

Das eigentlich Interessante an diesem Diskurs ist aber nicht so sehr die

Diskreditierung der Digitalfotografie, sondern die nachträgliche Nobilitie-
rung der analogen. Die Setzung ist immer die gleiche und wird stillschweigend

vollzogen: Das Analoge war noch authentisch, das Digitale ist es nicht
mehr! Zum einen ist das ein Krisen-Topos, wie man ihn immer wieder in der

Thematisierung neuer Medien findet, insofern die sich abzeichnende
Medienkonkurrenz den habitualisierten Medienumgang bedroht. Die sich ankündigende

Kontingenzerfahrung des Neuen, mit dem man noch nicht umzugehen
weiss, wird zuallererst als Verlust des Alten wahrgenommen. Es ist aber zum
anderen auch - und das ist nun wirklich bemerkenswert - eine Nobilitierung
der analogen Fotografie ex post. Denn erst aus der Retrospektive ist die
analoge Fotografie das Medium authentischer Bilder. Vor dem Diskurs um die

digitale Fotografie war das nicht unbedingt so (man denke nur an die
Abbilddebatten der 1960er und 1970er Jahre, nicht zuletzt an Rolands Barthes'
Rhetorik des Bildes,48 also den Aufsatz, in dem er den Authentizitätseffekt
fotografischer Bilder als Naturalisierung der versteckten Botschaft kritisiert).

In der Dekade nach der Jahrtausendwende nimmt der Diskurs um die

digitale Fotografie allerdings eine Entwicklung, die man durchaus eine
dramatische nennen könnte - und zwar in zweierlei Hinsicht: Zum einen, weil



222 Volker Wortmann

die Neubewertung von Fotografien mit hohem Affektpotenzial ausgelöst
wurde, zum anderen, weil die Fotografien die bis dahin geführte Debatte nicht

nur abbrachen, sondern sogar auf den Kopf stellen konnten. Bei den Bildern
handelt sich um die Ende April 2004 zuerst im amerikanischen Fernsehen,

wenig später im New Yorker49 veröffentlichten digitalen Fotografien aus dem
irakischen Gefängnis Abu Ghraib. Sie zeigen Männer, denen man einen
Sack über den Kopf stülpte, die man sexuell missbrauchte, die in sogenannten
Stresspositionen verharren mussten - fotografiert mit Digitalkameras
amerikanischer Soldatinnen und Soldaten, die direkt an der Folter beteiligt waren.
W. J.T. Mitchell nennt sie die «verblüffendsten und verstörendsten Bilder des

gesamten Krieges gegen den Terror.»50 Sie sind auf jeden Fall die bekanntesten,

vor allem der sogenannte «bagman», der Kapuzenman, eine Fotografie,
die emblematischen Charakter bekommen hat, nicht zuletzt, da die frontale
Darstellung des Mannes, aufrecht auf einer Kiste stehend und beide Arme zur
Seite hin ausstreckend, an die Ikonografie des Kreuzestodes Christi erinnert.

Tatsächlich scheint es absolut unangemessen, angesichts dieser Bilder
medienontologische Einwände geltend zu machen. Niemand fragte danach,
ob es digitale oder analoge Bilder gewesen seien; die einzigen Zweifel, die
kurz nach Veröffentlichung geäussert wurden (und bald darauf wieder
verstummten), bezogen sich allein auf die Frage, ob die Folterszenen gestellt sein

könnten - nicht aber auf ihren substanziellen Status. Den Nimbus des

Fotografischen hatten diese digitalen Bilder nicht verloren, auch nicht den Nimbus

fotografischer Authentizität. Ihren authentischen Status erhalten sie

aber nicht aufgrund ihrer Referenzauthentizität, sondern vielmehr aufgrund
ihres subversiven Gebrauchs im Kontext US-amerikanischer Befreiungspropaganda.

Sie sind authentisch, weil sie etwas enthüllen, weil sie etwas unter
der Oberfläche hervorholen, was andere nicht an die Öffentlichkeit kommen
lassen wollten, kurz: Sie sind authentisch, weil sie im Sinne der Innen-Aussen-
Relation die tatsächliche Fratze des Kriegs gegen den Terror nach aussen kehren,

die amerikanische Administration demaskieren, die sich in ihrem eigenen

Bildprogramm smart und souverän gegeben hatte, das nun aber mit entdeckten,

unterdrückten und nicht mehr zu kontrollierenden Bilder aus dem

Foltergefängnis destabilisiert wird - weil die Bilder einen Authentizitätsdruck
entwickelten, dem nicht mehr auszuweichen war. Stärker abstrahierend würde

man sagen: Die Digitalbilder aus Abu Ghraib sind deshalb authentisch,
weil ihr Gebrauch durch die Medien sie nicht mehr im semantischen Feld der
Referenzauthentizität verortet, sondern im Feld der Subjektauthentizität.



Authentizität als Wiedergänger 223

W. J. T. Mitchell geht angesichts der Bilder aus Abu Ghraib sogar noch einen
Schritt weiter. In seiner 2011 veröffentlichten Monograhe zum Krieg der Bilder

seit 9/11 schreibt er:

Wichtig ist [...], daß die Digitalfotografie eine neue Dimension
der Legitimation und Glaubwürdigkeit, einen neuen Realitätsanspruch

eröffnet. [...] [D]ie digitale Fotografie [stellt] eine

Technologie mit <doppelter Buchführung> dar [...]. Wir können hier
von der <DNA des Bildes> sprechen, und sie erst ermöglicht das

unendliche Klonen exakter Kopien und der Spuren ihres

Produktionsprozesses. Wenn die Abu-Ghraib-Fotos mit herkömmlichen

Analogkameras aufgenommen worden wären, hätte es sehr

viel größere Schwierigkeiten bereitet, ihre Herkunft zu klären
und festzustellen, an welchem Datum und zu welcher Uhrzeit sie

aufgenommen wurden. Digitalfotografien sind dagegen unauffällig

und unsichtbar mit Metadaten versehen.51

Damit ist nun tatsächlich der bisherige Diskurs gänzlich auf den Kopf gestellt,
denn was die Bilder zuvor noch diskreditierte, scheint nach Abu Ghraib ihre
wesentliche Qualität zu sein. Referenz spielt in diesem Konzept gar keine Rolle

oder, wie Mitchell an anderer Stelle schreibt: «[D]ie Frage der Authentizität,

des Wahrheitswerts, der Autorität und der Legitimität von Photographien
[...] [ist] von ihrem Charakter als <digitale> oder <analoge> Produktion ganz
unabhängig.»52 Für Mitchell ist die Autorität der Bilder genealogisch geklärt.

Es scheint gar nicht anders sein zu können: Diese Fotografien müssen

authentisch sein, und sie müssen es, weil sie eine wertvolle regulative und
korrektive Funktion übernommen haben und weiterhin übernehmen. Das ist ihre

Qualität und Authentizität das Merkmal, das diese Funktion erst ermöglicht.

Authentizität als Frage

«In der Gegenwartsliteratur wird derzeit das Authentische gefeiert, das Wahre

und das Echte», schreibt Samuel Hamen im Sommer 2017 auf dem Online-
Portal der Zeit.53 Die Frage, die er gleich im Anschluss stellt, nämlich was
denn nun den Vorrang haben solle, das Leben oder die Lettern, zielt jedoch
ins Leere respektive zumindest auf die falsche Unterscheidung: Leben und



224 Volker Wortmann

Lettern sind genauso wenig voneinander zu trennen wie das Authentische
und seine Narrative. Gefragt werden müsste eher, wie die Konstellation
beschaffen ist, die eine solche Konjunktur begünstigt, was also die Negativfolie
sein könnte, vor der das Wahre und Echte als Distinktionsmerkmal in
solcher Weise reüssiert. Das «Wahre und Echte» ist schliesslich in allen Künsten
immer schon eine Frage des Stils gewesen oder, anders gesagt: Man wird sich

des Authentischen also nicht erwehren können, indem man auf das Künstliche

der Kunst verweist.
Die Frage nach Authentizität kann sich zuletzt auch darin äussern, dass

ihre Möglichkeit generell in Frage gestellt wird. Die regulative Funktion des

Begriffs ist damit nicht ausser Kraft gesetzt (was ich mit der historischen
Darstellung des Diskurses um digitale Fotografie zu zeigen versucht habe). Die
Frage nach Authentizität ist zuallererst und vor allem als Markierung zu sehen,

die auf eine Destabilisierung verweist und damit uns die Notwendigkeit vor
Augen führt, die medialen Verhältnisse neu zu ordnen. Authentizität ist in dem

Sinne tatsächlich weniger eine Behauptung oder ein Versprechen, sondern

vielmehr eine Frage - und diese sollte in jedem Fall ernstgenommen werden.

1 Juli Zeh, «Zur Hölle mit der Authentizität»,
in: Die Zeit, 21.9.2006, Nr. 39, https://www.
zeit.de/2006/39/L-Literatur, Stand 8.9.2017.

2 Aleida Assmann, «Authentizität - Signatur
des abendländischen Sonderwegs?», in:

Michael Rössner, Heidemarie Uhl (Hrsg.),
Renaissance der Authentizität? Über die

neue Sehnsucht nach dem Ursprünglichen,
Bielefeld: transcript, 2012, S. 27-42, hier S. 29.

3 Zeh 2006 (wie Anm. 1).

4 Tobias Haberl, «Authentisch», in: Süddeut¬

sche Zeitung Magazin, 2010, Nr. 44, http://
sz-magazin.sueddeutsche.de/texte/anzeigen/
34916, Stand 8.9.2017.

5 Susanne Knaller, Harro Müller, «Authenti¬
zität und kein Ende», in: Dies. (Hrsg.),
Authentizität. Diskussion eins ästhetischen

Begriffs, München: Fink, 2006, S. 7-16,
hier S. 10-11.

6 Wolfgang Funk, Lucia Krämer, «Vorwort»,
in: Dies. (Hrsg.), Fiktionen von Wirklich¬

keit -Authentizität zwischen Materialität
und Konstruktion, Bielefeld: transcript, 2011,
S. 7-24, hier S. 12.

7 Norbert Bolz, Blindflug mit Zuschauer,
München: Fink, 2005, S. 101.

8 Ursula Amrein, «Einleitung», in: Dies. (Hrsg.),
Das Authentische. Referenzen und
Repräsentationen, Zürich: Chronos, 2009, S. 9-24,
hier S. 9.

9 Bruno Latour, Existenzweisen. Eine Anthro¬

pologie der Modernen, aus dem Frz. von
Gustav Rossler, Berlin: Suhrkamp, 2014,
S. 232 (Hervorhebungen im Orig.). Erläuternd

schreibt Latour dazu: «Eine Sache

ist es, die Differenzen zwischen den Existenzmodi

anzuerkennen, indem man sorgsam
die Vielfalt der Typen des Wahrsprechens
bewahrt; eine andere ist es, als <fait accompli)
zu akzeptieren, den man nicht einmal mehr

zur Quelle zurückverfolgt, dass sich jede
Konstruktion in Misskredit bringen lässt.



Authentizität als Wiedergänger 225

Die Diversität der Wahrheiten schützen ist

die Zivilisation selbst; die Pflasterungen
der Wege aufreissen, die zur Wahrheit führen,

eine Hochstapelei.» Ebd., S. 232-233.
10 Vgl. ebd., S. 237.
11 Slavoj Zizek, Lacan. Eine Einführung, aus

dem Engl, von Karen Genschow und

Alexander Roesler, Frankfurt a. M.: Fischer-

Taschenbuch-Verlag, 2008, S. 49.

12 Rainer Schulze, «Die Aktualität der Authen¬

tizität -Von der Attraktivität des Nicht-Hier
und des Nicht-Jetzt in der modernen
Sprachwissenschaft», in: Funk/Krämer 2011 (wie
Anm. 6), S. 25-50, hier S. 29.

13 Assmann 2012 (wie Anm. 2). Assmann
bezieht sich an dieser Stelle explizit auf die

Begriffe «Aufrichtigkeit» und «Echtheit»,
die sie in ihrem Aufsatz allerdings als Synonyme

für Authentizität nimmt.

14 Z.B. Susanne Knaller, Ein Wort aus der
Fremde. Geschichte und Theorie des Begriffs
Authentizität (Beiträge zur neueren
Literaturgeschichte, 246). Heidelberg: Winter, 2007.

15 «Authéntës», in: Hjalmar Frisk (Hrsg.), Grie¬

chisches etymologisches Wörterbuch, Bd. 1,

Heidelberg: Winter, 1973, S. 185, zit. nach:

Knaller 2007 (wie Anm. 14), S. 10.

16 Eleonore Kaiisch, «Aspekte einer Begriffs¬
und Problemgeschichte von Authentizität
und Darstellung», in: Erika Fischer-Lichte et
al. (Hrsg.), Inszenierung von Authentizität,
2., Überarb. und aktualisierte Aufl.,Tübingen:
Francke, 2007, S. 31-44, hier S. 32.

17 Jack Goody, Ian Watt, «Konsequenzen der

Literalität», in: Günter Helmes, Werner
Köster (Hrsg.), Texte zur Medientheorie, Stuttgart:

Reclam, 2002, S. 242-252, hier S. 244.
18 Knaller 2007 (wie Anm. 14), S. 37-63.
19 Wolfgang Engler, Die Konstruktion von Auf¬

richtigkeit. Zur Geschichte einer verschollenen

diskursiven Formation, Wien: Verlag des

Verbandes der Wissenschaftlichen
Gesellschaften Österreichs, 1989; vgl. dazu auch

Wolfgang Engler, Lüge als Prinzip. Aufrichtigkeit

im Kapitalismus, Berlin: Aufbau-
Verlag 2009.

20 Kaiisch 2007 (wie Anm. 16), S. 37-38.
21 Lionel Trilling, Das Ende der Aufrichtigkeit

(Cambridge 1972), aus dem Amer, von

Henning Ritter, München / Wien: Hanser,
1980; vgl. dazu Assmann 2012 (wie Anm. 2),

S-33-

22 Vgl. Volker Wortmann, Authentisches Bild
und authentisierende Form (Diss. Univ.
Hildesheim, 2000), Köln: Halem Verlag, 2003,
S. 83-123.

23 Wolfgang Engler, Authentizität! Von Exzen¬

trikern, Dealern und Spielverderbern,
Berlin: Verlag Theater der Zeit, 2017, S. 104.

24 Beide Aspekte der Subjektauthentizität
werden ausführlich diskutiert bei Trilling
1980 (wie Anm. 21).

25 Christian Strub, «Trockene Rede über
mögliche Ordnungen der Authentizität», in:

Jan Berg, Hans-Otto Hügel, Hajo Kurzen-
berger (Hrsg.), Authentizität als Darstellung
(MuTh - Medien und Theater, 9), Hildesheim:

Universitätsverlag, 1997, S. 7-17.
26 Engler 2017 (wie Anm. 23), S. 130 (Her¬

vorhebung im Orig.). Er bezieht sich damit
explizit auf Schiller, bei dem es heisst:

«[Djer Mensch spielt nur, wo er in voller
Bedeutung des Wortes Mensch ist, und er ist

nur da ganz Mensch, wo er spielt.» Friedrich
Schiller, Briefe über die ästhetische Erziehung

des Menschen, 1795,15. Brief.

27 Engler 2017 (wie Anm. 23), S. 115.

28 Christoph Bartmann, Leben im Büro. Die
schöne neue Welt der Angestellten, München:
Hanser, 2012, S. 216, zit. nach Engler 2017
(wie Anm. 23), S. 113-114.

29 Engler 2017 (wie Anm. 23), S. 103.

30 Roland Barthes, Die helle Kammer. Bemer¬

kungen zur Photographie, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp, 1989, S. 91.

31 Sybille Krämer, «Was also ist eine Spur?
Und worin besteht ihre epistemologische
Rolle?», in: Sybille Krämer, Werner Kogge,
Gernot Grube (Hrsg.), Spur. Spurenlesen
als Orientierungstechnik und Wissenskunst,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2007, S. n-33,
hier S. 13.

32 Wortmann 2003 (wie Anm. 22), S. 18-82,

124-157.

33 Vgl. dazu Georges Didi-Huberman, Ähnlich¬

keit und Berührung. Archäologie, Anachronismus

und Modernität des Abdrucks, Köln:
DuMont, 1999.



226 Volker Wortmann

34 Mathias Mertens, Kaffeekochen für Millio¬
nen. Die spektakulärsten Ereignisse im World
Wide Web (Interaktiva, 4), Frankfurt a. M.:

Campus, 2006, S. 157-164.

35 Volker Wortmann, «Reenactment als do¬

kumentarisches Narrativ. Hybride
Darstellungsverfahren im Dokumentarfilm der

30er und 40er Jahre», in: Jens Roselt, Ulf
Otto (Hrsg.), Theater als Zeitmaschine.
Zur performativen Praxis des Reenactments.

Theater- und kulturwissenschaftliche
Perspektiven (Theater, 45), Bielefeld: transcript,
2012, S. 139-154, besonders ab S. 142.

36 Sabine Lenk, «Der Aktualitätenfilm vor
dem ersten Weltkrieg in Frankreich»,
in: KINtop. Jahrbuch zur Erforschung des

frühen Films, 6 (1997), S. 51-66, hier S. 52-
54-

37 Torsten Näser, «Authentizität 2.0 - Kultur¬

anthropologische Überlegungen zur Suche

nach <Echtheit> im Videoportal YouTube»,
in: kommunikation@gesellschaft, Jg. 9, Beitrag

2, 2008, http://www.kommunikation-
geseIlschaft.de/B2_2008_Naeser.pdf, Stand
2.1.2018.

38 https://en.oxforddictionaries.com/word-of-
the-year/word-of-the-year-2016, Stand

15.9.2017.

39 http://gfds.de/wort-des-jahres-2016/, Stand

15.9.2017.

40 Casper Grathwohl, der Präsident der
Oxford Dictionaries, sagte in der Times zur
Begründung der Wahl: «Fueled by the rise

of social media as a news source and a

growing distrust of facts offered up by the

establishment, post-truth as a concept has

been finding its linguistic footing for some
time.» http://time.com/4572592/oxford-
word-of-the-year-20i6-post-truth/, Stand

15.9.2017.

41 William J. Mitchell, The Reconfigured Eye.

Visual Truth in the Post-Photographic Era,

Cambridge, Mass. / London: MIT Press, 1992,

S.4.

42 Norbert Bolz, «Wer hat Angst vorm Cyber¬

space? Eine kleine Apologie für gebildete
Verächter», in: Merkur. Deutsche Zeitschrift
für europäisches Denken, 48 (1993), Nr. 7,

1993, S. 897-904, hier S. 900.

43 Hartmut Winkler, Docuverse. Zur Medien¬

theorie der Computer, Regensburg: Boer,

1997, S. 366.

44 Peter Lunenfeld, «Digitale Fotografie.
Das dubitative Bild», in: Herta Wolf (Hrsg.),
Paradigma Fotografie. Fotokritik am Ende
des fotografischen Zeitalters, Frankfurt a. M.:

Suhrkamp, 2002, S. 158-177, hier S. 166-168.

45 Konrad Paul Liessmann, «Von Tomi nach
Moor. Ästhetische Potenzen - nach der
Postmoderne», in: Kursbuch, Heft 122,1995,
S. 21-32, hier S. 28.

46 Gottfried Jäger, «Analoge und digitale Foto¬

grafie: Das technische Bild», in: Hubertus
von Amelunxen, Stefan Iglhaut, Florian
Rötzer (Hrsg.), Fotografie nach der Fotografie,

Dresden / Basel: Verlag der Kunst, 1996,
S. 108-110, hier S. 109.

47 Hans Ulrich Reck, «Authentizität als Hypo¬
these und Material-Transformation eines

Kunstmodells», in: Knaller/Müller 2006 (wie
Anm. 5), S. 249-281, hier S. 277.

48 Roland Barthes, «Rhetorik des Bildes», in:

Ders., Der entgegenkommende und der

stumpfe Sinn. Kritische Essays III, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, 1990, S. 28-46.

49 Seymour M. Hersh, «Torture at Abu Ghraib:
American Soldiers brutalized Iraqis. How
far up does the responsibility go?», in: The

New Yorker, 10.5.2004, S. 42-47, siehe https://
www.newyorker.com/magazine/2004/05/
io/torture-at-abu-ghraib, Stand 20.12.2017.

50 W. J.T. Mitchell, Das Klonen und der Terror.

Der Krieg der Bilder seit 9/11, Berlin:
Suhrkamp, 2011, S. 163.

51 Ebd., S. 179.

52 W. J.T. Mitchell, «Realismus im digitalen
Bild», in: Hans Belting (Hrsg.), Bilderfragen.
Die Bildwissenschaften im Aufbruch, München:

Fink, 2007, S. 237-256, hier S. 241.

53 Samuel Hamen, «Geplagt von der Wahrheit»,
in: Zeit Online, 12.6.2017. http://www.zeit.
de/kultur/literatur/20i7-o6/authentizitaet-
gegenwartsliteratur-knausgard-romane,
Stand 15.9.2017. Gemeint sind die im Sommer

2017 erschienenen Romane von Karl Ove

Knausgârd, Edouard Louis, Philipp Winkler,
Tom Kummer und Felix Lobrecht.




	Authentizität als Wiedergänger : die Konjunkturen eines ungeliebten Konzepts und ihre medialen Bedingungen

