
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 11 (2018)

Artikel: Authentizität und Material : eine Einleitung

Autor: Fayet, Roger

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8

Authentizität und Material.
Eine Einleitung

Roger Fayet

Das Authentische erfährt seit einiger Zeit, spätestens seit der postmodernen
Affirmation multipler Identitäten und konstruierter Selbstentwürfe,1 eine

eigentümlich divergente Beurteilung: Während Authentizität von den einen
als fundamental positive Eigenschaft aufgefasst wird, die - etwa in Politik,
Pädagogik2 oder Psychotherapie3 - eine notwendige Voraussetzung für
verbindliche Kommunikation und vertrauenswürdige menschliche Beziehungen
bildet, stellen andere, allen voran Exponenten der Kultur- und
Kunstwissenschaften, die Möglichkeit von Authentizität per se in Frage und sehen in
ihrer gewollten Realisierung nichts als Versuche, durch gezielte Selbst- oder

Fremdinszenierung authentisch zu wirken. Der Kulturwissenschaftler Flelmut
Lethen stellt gleich im Anfangskapitel seines Aufsatzes mit dem
programmatischen Titel Versionen des Authentischen: sechs Gemeinplätze apodiktisch
fest: «Was <authentisch> ist, kann nicht geklärt werden. Mich interessiert,
welche Verfahren den Effekt des < Authentischem auslösen können bei einem

Publikum, das die Möglichkeit von Authentizität eher skeptisch einschätzt.

Soziologen bezweifeln die Möglichkeit des unvermittelten Austauschs von
Personen ohne Inszenierung und soziales Rollenspiel. In den linguistisch
orientierten Kulturwissenschaften hat der Begriff ebensowenig Fleimatrecht
wie in den Geisteswissenschaften, in denen stattdessen Zitat, Konstruktion
oder Fiktionalität eine Schlüsselrolle spielen.»4

Es ist heutzutage schwierig geworden, den Begriff der Authentizität zu

verwenden, ohne explizit auf seine Fragwürdigkeit aufmerksam zu machen.

So weisen Susanne Knaller, Regina Wenninger und Ursula Amrein jeweils
schon in den ersten Sätzen ihrer einschlägigen Publikationen auf die
Schwierigkeiten hin, die mit dem Konzept der Authentizität inzwischen einhergehen:

Knaller beobachtet eine seit Längerem anhaltende «Konjunktur» der

Authentizität und konstatiert zugleich ihre Mutation zu «einem erfolgreich
eingesetzten Markenartikel und Emblem», an dessen Erzeugung und Ver-



9

breitung sich eine global betriebene «Authentizitätsindustrie» beteilige.5 Für

Wenninger ist der Authentizitätsbegriff ebenso «diffus wie umstritten» und
die Situation insofern ambivalent, als mit «dem in den vergangenen
Jahrzehnten gewachsenen Unbehagen am Begriff (künstlerischer) Authentizität»

nicht etwa ein Verschwinden des Unbehagens an jenen Phänomenen
verbunden sei, die als unauthentisch wahrgenommen würden.6 Nach Amrein
ist Authentizität in ganz unterschiedlichen Kontexten zu einem «Schlagwort
von herausragender und zugleich höchst umstrittener Bedeutung geworden»,

von «den Wissenschaften über die Künste, von den Medien über die Politik
bis hin zum Alltag».7 Auch drei der Texte im vorliegenden Band beginnen
mit Hinweisen auf die Brüchigkeit der Idee des Authentischen, im Falle der

Beiträge von Wolfgang Brückle und Volker Wortmann in Bezug auf die
aktuellen kulturkritischen Diskurse, im Falle des Aufsatzes von Tabea Lurk
mit Rekurs auf die Folgen neuer künstlerischer Medien namentlich in der

computer- und netzbasierten Kunst.

Das (möglicherweise falsche) Versprechen der Kongruenz

Die derzeit gängigen Infragestellungen der Möglichkeit von Authentizität
sollten aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass der Idee des Authentischen
das Moment der Unsicherheit grundsätzlich inhärent ist. Unabhängig vom
konkreten Verwendungszusammenhang dient der Begriff der Authentizität
dazu, ein Versprechen darüber abzugeben, dass das, was wir an einer Person

oder Sache wahrnehmen, kongruent ist mit dem, was er/sie/es ist (was immer
wir darunter verstehen). Das heisst aber auch, dass dieses Verhältnis anders

beschaffen sein kann als kongruent, nämlich inkongruent, falsch und
täuschend. Als Versprechen ist Authentizität daher eo ipso mit Ungewissheit
behaftet und permanent dem Verdacht ausgesetzt, ein falsches zu sein. Diese
Gefahr tritt besonders dann ins Bewusstsein, wenn aus der Präsenz von
Authentizität ein Gewinn gezogen werden kann. Umso wichtiger wird ihre

Bekräftigung oder gar ihr Beweis daher in Politik und Medien oder wo
ökonomische Interessen mir ihr verbunden sind, und umso lauter werden hier
auch die Zweifel an ihrem tatsächlichen Vorhandensein.8

Authentizität kann zunächst abstrakt als Beziehung zwischen zwei
Entitäten beschrieben werden: als Beziehung zwischen Entitäten, die nicht
identisch, aber genuin miteinander verbunden sind, indem die eine aus der



10 Roger Fayet

anderen hervorgeht. In der Regel meint dies eine bestimmte Art von Verhältnis

zwischen Wesen und Erscheinung, «innen» und «aussen», Wirklichkeit
und Abbild oder auch zwischen Identität und Bezeichnung, nämlich ein

Verhältnis, das durch Kongruenz, Richtigkeit, Verlässlichkeit und Gültigkeit
gekennzeichnet ist.9 Von Belang ist die Qualifizierung des Verhältnisses als ein

kongruentes und verlässliches deswegen, weil die ursächliche Entität - also

der Urheber, das Wesen, das «Innere» - nicht (mehr) da beziehungsweise
nicht erkennbar ist. Ein solches, gewissermassen strukturell argumentierendes

Verständnis greift sowohl in Bezug auf Authentizitätsdiskurse in Politik
und Medien, wo es zum Beispiel um Kongruenz zwischen echter innerer
Überzeugung und öffentlichem Auftreten geht, als auch im Kontext ästhetischer

Fragestellungen, wo das Verhältnis zwischen Wirklichkeit und Abbild
oder zwischen künstlerischer Absicht und Selbstdarstellung zur Diskussion
steht. Selbst eher technisch anmutende Authentizitätsprobleme wie jene, bei

denen es um die Frage der Eigenhändigkeit von Kunstwerken geht, lassen

sich als Beschreibungen des Verhältnisses zwischen der wahren Identität
eines Werks als der eigenhändigen Schöpfung einer bestimmten Künstlerin
oder eines bestimmten Künstlers und der angenommenen Identität als «echtes»

Bild begreifen - und das nicht authentische Werk entsprechend als eines,

bei dem das Verhältnis von Urheberschaft und Zuschreibung gestört ist.

Die Etymologie des Wortes stützt ein Verständnis von Authentizität,
das diese als die Beschreibung eines verlässlichen Verhältnisses zwischen

einer Urheberschaft und ihrer Wirkung begreift: Authentizität leitet sich

vom griechischen «authéntës» her, was Urheber, Ausführer, Selbstherr
bedeutet10 oder, wie Joachim Ritters Historisches Wörterbuch der Philosophie
erläutert, «jemand, der etwas mit eigener Hand, dann auch aus eigener
Gewalt vollbringt».11 Die davon abgeleitete adjektivische Verwendung «au-

thentikös» attestiert einer Sache oder Tat, dass sie in Beziehung zu ihrem
Urheber steht und in diesem Sinne als original, zuverlässig, richtig, massgeblich

anzusehen ist.12 Das Adjektiv «authentikös» kann substantiviert wiederum

den Täter bezeichnen, besonders in der Bedeutung des Verbrechers,
Mörders und Selbstmörders, aber auch den Herrn und Gebieter. Das
spätlateinische «authenticus» ßndet vor allem für Schriftstücke Anwendung und
meint dabei massgebend, verbindlich. Dies gilt auch für die theologischen
Diskurse des Mittelalters, in denen in einem juridischen Sinn von «doctrina
authentica» oder «décréta authentica» die Rede ist und insofern auf den

autoritativen Status einer Schrift aufgrund ihrer Irrtumslosigkeit und Kano-



Authentizität und Material. Eine Einleitung Ii

nizität verwiesen wird.13 In der deutschen, französischen und englischen
Sprache erscheint das Adjektiv authentisch und dann auch das Substantiv
Authentizität in der Neuzeit und wird bis ins 19. Jahrhundert weiterhin in der

Bedeutung von verbindlich, rechtmässig oder anerkannt verwendet. So

heisst es in Brockhaus' Bilder-Conversations-Lexikon von 1837: «Authentisch,

nach dem Griechischen so viel als selbstverfasst, dann echt, nennt man
eine Schrift, wenn sie wirklich von dem Verfasser herrührt, dem sie

zugeschrieben wird, in welchem Falle man ihr Authenticität beimisst. Zur Authen-
ticität der Urkunden gehört, dass sie mit allen, zur Zeit ihrer Ausstellung
üblichen Förmlichkeiten vollzogen sind. Von authentischen Beweisen spricht

man, wenn sie auf die Aussage eines Augenzeugen oder eine authentische

Urkunde gestützt sind. Authentisch nennt man die Erklärung eines Gesetzes,

welche vom Gesetzgeber selbst gegeben wird und unter einer authentischen

Erzählung versteht man eine solche, welcher ein wirkliches Ereigniss zum
Grunde liegt.»14 Der Duden zur Rechtschreibung verzeichnet die Bedeutung

von Authentizität noch heute mit den beiden Begriffen Echtheit und

Rechtsgültigkeit.15

Emphase des Unverstellten

Die Verwendung des Attributs «authentisch» für Werke der Literatur, Kunst
und Musik in der normativ aufgeladenen Bedeutung von aufrichtig,
wahrhaftig, genuin, folglich mit der Implikation eines ästhetischen Wertes, der

aus dem Kunstwerk selbst hervorgeht, ist vergleichsweise jung und manifestiert

sich mit Deutlichkeit erst ab etwa 1900. So erklärt Meyers Grosses

Konversations-Lexikon von 1905 «authentisch» nun nicht mehr über die

Beziehung zu einem Urheber, sondern mit den Worten «vollkommen
glaubwürdig, echt».16 Der Neue Brockhaus von 1936 bestimmt die Bedeutung von
«authentisch» ähnlich mit «verbürgt, echt», ergänzt um den Hinweis auf die

umgangssprachliche Verwendung des Begriffs im Sinne von «kräftig, ernst».17

Im 20. Jahrhundert entfaltet das Wort ein breites Bedeutungs- und
Anwendungsspektrum, auch und gerade im Kontext der bildenden Kunst. Authentizität

kann nun sowohl für die objektive Eigenhändigkeit stehen, das heisst

das Verhältnis des Werks zu seinem Urheber auf der physisch-materiellen
Ebene festlegen, als auch eine bestimmte ästhetische Qualität des Werks
bezeichnen und als solche einen moralischen Gehalt annehmen. Authentische



12 Roger Fayet

Kunst wird dann zur «wahren», eigentlichen Kunst, die sich von der
«falschen», verlogenen essenziell unterscheidet. Ästhetische Authentizität ergibt
sich hier aus einem bestimmten, nämlich wahrhaftigen Verhältnis zwischen

dem Werk und der Wirklichkeit und wird demnach als ein Phänomen der

Referenzialität aufgefasst.
Eine Problematisierung erfährt das referenzielle Authentizitätskonzept

dadurch, dass sich zu einem Wirklichkeitsverständnis, das sich auf die
kunstexterne Realität bezieht, zum Beispiel auf die sozialen und ökonomischen

Verhältnisse, ein alternatives Verständnis gesellt - und dies just zum
Zeitpunkt des Erscheinens der Authentizitätsidee in der Ästhetik -, nämlich
eines, das die (künstlerisch abbildbare) Wirklichkeit einzig als eine solche

der künstlerischen Mittel selbst, sprich: der Linien, Flächen, Farben,
Oberflächenstrukturen und dergleichen mehr, begreift. Authentizität bezeichnet

im ersten Fall die unverstellte Präsenz des «realen Lebens» im Medium der

Kunst, im zweiten Fall die Kongruenz zwischen künstlerischen Mitteln und

Bildinhalten, wie dies letztlich vor allem die abstrakte Kunst zu leisten
imstande ist. Authentische Kunst ist unter dieser Prämisse diejenige, die nur das

zeigt, was sie selbst ist, ohne die Präsenz von etwas ihr eigentlich Fremdem

vorzugeben - im Gegensatz zu «abgebildeten Dingen», die nur nachahmen,
ohne das zu sein, was sie darstellen.

Wie Regina Wenninger18 und andere darlegen, existiert neben dem

Authentizitätsdiskurs, der das Authentische an die Beziehung zwischen Werk
und Wirklichkeit bindet, ein weiterer Diskurs, der sich auf die Person des

Kunstschaffenden bezieht und der auf die subjektive Dimension eines

bestimmten künstlerischen Handelns rekurriert - zum Beispiel auf ein Handeln
im Spannungsfeld von «echter innerer Überzeugung» versus «Kalkül»19

beziehungsweise von «individuellem Stil» versus «Manier», Epigonentum oder

Beliebigkeit.20 Authentische Kunstwerke sind in dieser Betrachtungsweise
Werke authentischer Kunstschaffender, und diese wiederum beweisen sich

dadurch, dass sie «nur auf sich selbst hören», den eigenen Überzeugungen

treu bleiben, sich nicht an Moden anpassen oder für Vorteile wie Geld, soziale

Anerkennung und politischen Nutzen die von ihnen selbst gewählte künstlerische

Mission «verraten». In besonderem Masse wurde, wie Donald Kuspit
meint, das In-eins-Gehen von menschlicher und künstlerischer Authentizität
dem modernen Avantgarde-Künstler zugeschrieben, der «auf eine für andere

unmögliche Weise er selbst zu sein» vermöge, wodurch «seine Erfahrungen
tiefer und ursprünglicher» als die der anderen seien und er zum «Leitstern



Authentizität und Material. Eine Einleitung 13

für jene trivialen anderen»21 werde. Der Vorwurf der Inauthentizität hingegen

wurde und wird noch immer laut, so Wenninger, wenn Kunstschaffende

ihre «Kunst den angenommenen Erwartungen des Betrachters [...] aus

fragwürdigen instrumentellen, insbesondere marktstrategischen Gründen»22

kalkuliert unterordnen. In der Kunstkritik ßndet sich dieses Argument zu
unterschiedlichen Zeiten und in verschiedenen Schattierungen: «Chagalls Stil galt
seinen Kritikern zuletzt nur noch als blosse Manier. Bei Renoir beklagte man,

er habe sich in seinem neo-klassizistischen Spätwerk von sich selbst entfernt.
Und Julian Schnabels Neo-Expressionismus wurde unterstellt, es handle sich

um eine blosse Attitüde aus ökonomischem Kalkül.»23

Evokation und Infragestellung des Authentischen
durch das Material

Im Zuge der Abkehr vom Geniegedanken und angesichts der vermehrten

Bedeutung, die werkstattähnlichen Verhältnissen, Arbeitsgemeinschaften
und der Delegation von Produktionsvorgängen an spezialisierte Unternehmen

gerade im Falle der zeitgenössischen Kunst zukommt, haben Diskurse,
die Authentizität an der inneren Haltung der Kunstschaffenden festmachen,

an Relevanz eingebüsst. Demgegenüber rücken zunehmend Aspekte des

Materials und der Materialität in den Vordergrund, und dies in mannigfacher
Weise. So stellen sich hauptsächlich im Kontext von Tendenzen des

Dokumentarischen, bei der Verwendung von Alltagsobjekten24 und beim Einbezug

von «realen» Menschen25 Fragen nach der Bedeutung, die dem künstlerischen

«Material» bei der Verbürgung von Authentizität zukommt. Gerade

Werke, die durch die Wahl ihrer Inhalte offenkundig auf die Evokation des

Authentischen hinarbeiten, werden in besonderem Masse Gegenstand von
authentizitätskritischen Untersuchungen, da ihr ostentatives Authentizitätsversprechen

Zweifel an seiner Richtigkeit erst recht befördert. Bereits 1972 -
nicht von ungefähr etwa zeitgleich mit der verstärkten Präsenz von Schmutz,
Abfall und den Stoffen des Abjekten in Kunst und Literatur - legte Lionel
Trilling mit Das Ende der Aufrichtigkeit, im amerikanischen Original
aussagekräftiger: Sincerity and Authenticity, eine Analyse der Konzepte der

Aufrichtigkeit und Authentizität vor, wobei er Letztere als eine Verschärfung

und Emphatisierung der Ersteren versteht; in der Authentizität sieht

er den Wunsch am Werke, der Wahrheit «der Unordnung, der Gewalt, der



14 Roger Fayet

Unvernunft»26 quasi brachial zur Geltung zu verhelfen. Während die Bedeutung

kultivierter, höflicher Aufrichtigkeit im Verlaufe des 19. Jahrhunderts

geschwunden sei, so Trilling mit leisem Bedauern, habe «vieles von dem,

was die Kultur traditionell ablehnte und möglichst ausschloss, erheblich an
moralischer Autorität gewonnen».27 Zur Behauptung einer Authentizität, die

von einer «weniger freundliche[n] Ansicht von den sozialen Bedingungen
des Lebens» ausgeht, dienten den Kunstschaffenden bestimmte Materialien,
Gegenstände und Eigenschaften: das Organische,28 wie es sich in körperlichen

Stoffen und Vorgängen manifestiert, aber auch das Mechanische29 und
Maschinelle als das Eigentliche des modernen Lebens oder die psychische

Erkrankung als scheinbar «direkte und angemessene Antwort auf die zwanghafte

Inauthentizität der Gesellschaft».30

Das Verhältnis von Material und Authentizität tritt aber auch dort
deutlich ins Bewusstsein, wo im Falle von Auflagenwerken wie Bronzegüssen
oder drucktechnischen Verfahren sich das Problem einer dezisionistischen,
letztlich willkürlichen Definition der Authentizitätsgrenzen stellt.31

Videoarbeiten sowie computer- oder netzbasierte Werke wiederum werfen die

Frage nach dem Kern dessen auf, was das authentische Werk ausmacht, da

dieses in seiner Gesamtheit, das heisst mitsamt der ursprünglichen Speicherformate

und Abspielgeräte, in Anbetracht des technologischen Wandels kaum

je erhalten werden kann. Verfahren wie die Digitalisierung ehemals analoger
Speichermedien, der Ersatz von Röhren- durch Flachbildschirme oder die
Emulation von Computerprogrammen sind in engster Weise mit der Klärung
der Frage verbunden, wie viel materielle Transformation möglich ist, ohne
die Authentizität des Werkes - auch hier im wortgeschichtlich verbürgten
Sinn von Gültigkeit - zu eliminieren.32

Von ebenso herausragender wie offensichtlicher Relevanz ist die
Dimension des Materiellen für die Frage der Authentizität im Sinne der
Eigenhändigkeit von Kunstwerken. Das Werk in seiner materiellen Erscheinungsform

ist die Spur, die das betrachtende Auge mit der Hand der Künstlerin
oder des Künstlers verbindet, und es ist im Material, wo sich die Echtheit des

Kunstwerks am deutlichsten manifestiert. So kann kennerschaftliche
Beurteilung nur in trivialen Fällen von einer Untersuchung des Originals und
seiner materiellen Beschaffenheit absehen, und zu den weiterführenden
Methoden der Authentifizierung gehören bildgebende Verfahren, die tiefer
in das Material eindringen und den Blick darauf erweitern, die naturwissenschaftliche

Analyse der Pigmente und Bindemittel sowie der Bestandteile des



Authentizität und Material. Eine Einleitung 15

Bildträgers.33 Auch die Untersuchung der Provenienz, ein weiteres zentrales

Verfahren der Echtheitsabklärung, lässt sich letztlich als eine Geschichte des

Objekts in seiner materiellen Dinghaftigkeit verstehen.

Beiträge zum Authentischen als unverstellter Präsenz des Realen

Die thematische Klammer, die eine erste Gruppe von Beiträgen zum
vorliegenden Band umschliesst, wird durch Fragestellungen gebildet, die sich auf
Authentizität im Sinne der unverstellten Präsenz von Wirklichkeit beziehen.

Dabei kann mit der Wirklichkeit, die im Werk zum authentischen Ausdruck

gelangen soll, sowohl eine bestimmte kunstexterne Realität - der dargestellte
Gegenstand, seine visuelle Erscheinung oder seine sozialen und ökonomischen

Voraussetzungen - gemeint sein als auch die Realität des Schaffensprozesses

selbst beziehungsweise die Bedingungen und Eigenheiten des Mediums.

In beiden Fällen könnte man das Anliegen, das hinter dem Postulat der
Authentizität steht, als das einer im weiteren Sinne «realistischen» Ästhetik
bezeichnen,34 also einer Ästhetik, deren normative Grundlage die Forderung
nach einer wahrhaftigen Referenz zwischen Kunstwerk und Seiendem bildet.

Teresa Ende behandelt in ihrem Beitrag zu Auguste Rodin und Wilhelm
Lehmbruck mehrere Facetten dieses referenziellen Authentizitätskonzepts:
Nach einer Diskussion des für das Medium Skulptur signifikanten Spannungsfeldes

von Auflagenwerk und Authentizität und der damit verbundenen
Versuche, das «Original» im Kontext von Wiederholungen (selbst postumer Art)
definitorisch zu behaupten, befasst sich Ende mit Formen der demonstrativen

Anrufung des Authentischen in der Skulptur um 1900. Während die im

vorangegangenen Jahrhundert gültigen, auf Naturalismus zielenden Kriterien

wie physiognomische Korrektheit oder historisch richtige Gewandung
an Bedeutung verlieren, setzen Künstler wie Rodin auf die Sichtbarmachung
der Schaffensprozesse, indem sie Punktierungen und Armierungen stehen

lassen und so explizit auf die Spuren verweisen, die ihre Arbeit im Werk
hinterlassen hat. Eine Methode, welche selbstreferenziell auf sich zurückweist
und zugleich ein Flöchstmass an Naturalismus ermöglicht, ist der Natur-
abguss, das heisst die direkte Abformung von realen Objekten oder gar von
menschlichen Körpern. Das von Rodin und anderen praktizierte Verfahren
bietet eine Steigerung des Indexikalischen ins beinahe Unüberbietbare und
schiebt sich zugleich als Technik selbst ins Bewusstsein der Betrachtenden.



i6 Roger Fayet

Zur Neubestimmung des Authentischen in der Skulptur um 1900 gehört ferner

die Aufwertung, die das Tonmodell und der Gips als ursprünglich blosse

Vorgängerstadien nun gegenüber dem «fertigen» Abguss oder dem Marmor
erfahren, und die Offenheit, die etwa Lehmbruck gegenüber Materialvarianten

und selbst gegenüber der Arbeit mit Surmoulagen bekundet.
Mein eigener Beitrag befasst sich mit Piero Manzonis Multiple Merda

d'artista von 1961 und dem spezifischen Ort, den diese Arbeit in Bezug auf
die Pole der Fremd- und Selbstreferenzialität einnimmt. Das Vorgehen
Manzonis, mit dem eigenen Kot einen abjekten Körperstoff zum Gegenstand

zu wählen, erscheint trotz aller symbolischen Aufladung des Materials
(man denke an den von Sigmund Freud hervorgehobenen Geschenkcharakter

des Kots im frühkindlichen Alter oder an die Identifikation von Fäkalien
und Gold im Märchen) zunächst einmal als Akt der emphatischen Bejahung
des allgemein Verneinten und damit als Geste der Authentizitätsbeschwörung

-just in der Bedeutung einer neuen Moral der Wahrhaftigkeit, für die

Lionel Trilling in der Befassung mit dem Unordentlichen eines der Anzeichen

sieht.35 Gegen diese Lesart scheint jedoch zu sprechen, dass Manzonis
Kunstschaffen über weite Strecken vom gegenteiligen Interesse kündet, nämlich

vom Ausschluss des Fremdreferenziellen aus der Kunst. Das Werk nun
aber in diesen Kontext zu setzen, würde zur komplementären These führen,
dass Merda d'artista primär selbstreferenziell auf das Machen des Künstlers
verweist, auf sein Geschäft. Beiden Lesarten zustimmend und sie engführend,
komme ich zum Schluss: Indem Merda d'artista tatsächlich nur das darstellt,
was sie ist, aber ihr Bedeutungsgehalt über diesen Selbstbezug hinaus in den

Kontext der zeitgenössischen Diskurse über das Unreine führt, gelingt es

Manzoni, die in der Regel als Gegensätze aufgefassten Prinzipien der
Referenzauthentizität und der Kunstautonomie zu verklammern. Dass es dabei

fraglich bleibt, ob in den Dosen tatsächlich dasjenige enthalten ist, was ihre

Beschriftung behauptet, hat damit zu tun, dass Authentizität eines der Probleme

ist, von denen Merda d'artista handelt, aber nicht die materiale Voraussetzung

bildet.
Am Beispiel der in den Jahren 1996/1997 entstandenen Videoinstallation

The Buzzclub von Rineke Dijkstra untersucht Elisabeth Fritz das

Verhältnis von Performanz und Authentizität. Die aus zwei Parallelprojektionen
bestehende Videoarbeit zeigt Jugendliche aus Diskotheken in Liverpool und

Zaandam, wie sie vor der weissen Wand eines Hinterzimmers die Aktivitäten
nachspielen, die sie nebenan im Tanzlokal soeben praktiziert haben. Für die



Authentizität und Material. Eine Einleitung 17

Evokation von Echtheit setzt Dijkstra nicht allein auf das Spiel von «echten»

Menschen, das heisst auf die Präsenz von als Laien agierenden Darstellerinnen

und Darstellern, sondern im Besonderen auf die Verunsicherung, die bei
den Jugendlichen durch die Aufforderung, «sich selbst» darzustellen,
hervorgerufen wird. Es sind gerade die sichtbaren Schwierigkeiten angesichts der

Anweisung, selbstbewusst die eigene Identität zu repräsentieren, die wesentlich

zum Effekt des Authentischen beitragen. Dies heisst aber auch, so Fritz,
dass die künstliche Situation vor der Kamera es den Partizipierenden ermöglicht,

sich für die Betrachterseite selbst zu erschaffen und damit als Subjekt
glaubwürdig zu erscheinen. Dass Dijkstra dabei auch Topoi wie die Ehrlichkeit

und Unverbrauchtheit des Jugendalters zur Disposition stellt, macht die
Autorin ebenso zum Thema wie den experimentellen Duktus der Arbeit, der

zur Erfahrung des Authentischen beiträgt, insofern er die Gemachtheit der
Situation nicht verbirgt, sondern als permanente Relativierung des Gezeigten

aufrechterhält.
Auch Wolfgang Brückle befasst sich in seinem Beitrag mit Versuchen,

durch bestimmte künstlerische Verfahren einen authentischen Wirklichkeitseindruck

zu erzeugen. Allen vier Arbeiten, die der Autor diskutiert, ist
gemeinsam, dass darin Laiendarstellerinnen und -darsteller auftreten, die sich

selbst repräsentieren. Jeff Walls grossformatige Fotografie A View from an

Apartment von 2004/2005 zeigt zwei junge Frauen in einer Wohnung bei
alltäglichen Verrichtungen. Die Arbeit schliesst mit ihrem dokumentarischen

Anspruch durchaus an hergebrachte, insbesondere kinematografische
Tendenzen des Realismus an, indem Wall eine reale «Übungsanlage» schafft und
über einen längeren Zeitraum hinweg beobachtet: So stellt er einer Studentin

eine Wohnung und finanzielle Mittel für Einrichtung und Lebensunterhalt

zur Verfügung und lässt ihr und ihren Freundinnen über ein Jahr hinweg
vollkommene Freiheit. Zugleich ist aus der Konstruiertheit der Situation und
in Walls intensivem Bemühen darum, aus der Fülle der möglichen Momente
jenen auszuwählen, der die Realität der Darstellerinnen glaubwürdig wiedergibt,

die Absicht zu erkennen, über die blosse Dokumentation von Wirklichkeit

hinaus den Eindruck der Wahrhaftigkeit zu erzeugen. Diesem Vorgehen
stellt Brückle die Strategien von Gillian Wearing, Santiago Sierra und Pawel

Althamer entgegen. Im Unterschied zu Walls Bekräftigung des Authentischen

durch eine Menge ausgewählter Realien und seine rigide Kontrolle
des richtigen Bildmoments lässt Gillian Wearing für die Videoinstallation
Drunk von 1997 bis 1999 Londoner Obdachlose vor der Kamera frei agieren.



i8 Roger Fayet

Kritisch analysiert der Autor das Spannungsfeld zwischen dem von der
Künstlerin erweckten Eindruck einer getreuen Dokumentation sozialer
Wirklichkeit und der deutlichen Bezugnahme auf künstlerische Vorbilder,
etwa im Rekurs auf eine abendländische Pathosformel durch Verwendung
dreier grossformatiger Leinwände oder im Verweis auf den «Realismus»
eines Pieter Bruegel d. Ä. Ohne solche Bezüge kommt hingegen Santiago
Sierras Installation Workers Who Cannot Be Paid, Remunerated to Remain

Inside Cardboard Boxes aus. Bei ihrer Berliner Realisierung im Jahr 2000
bestand sie aus sechs Kartonschachteln, in denen tschetschenische
Asylbewerber sassen, die aufgrund des Arbeitsrechts nicht für ihr jeweils
vierstündiges Verbleiben in der Kiste bezahlt werden durften. In der Präsenz der
«echten» Asylbewerber, die für die künstlerische Thematisierung des sozialen

Problems an sich nicht zwingend wäre, erkennt Brückle das Bemühen,
die Relevanz des Thematisierten durch die Authentizitätserfahrung zu
verschärfen. Wie Sierra ist auch Pawel Althamer daran interessiert, Repräsentation

von Wirklichkeit durch ihre reine Präsenz zu ersetzen, indem er
Alltagssituationen zur Performance erklärt und filmische Bestandsaufnahmen des

Alltäglichen im Kino zeigt - was, wie der Autor moniert, in der Rezeption
nicht selten im Eindruck des Belanglosen und für Aussenstehende zu
Hermetischen mündet.

Beiträge zu Authentizität als Problem
der Vermittlung und Bewahrung

Mit Problemen der Aufrechterhaltung des Authentischen im Kontext von
Reproduktion, Konservierung und Restaurierung befasst sich die zweite

Gruppe der hier versammelten Texte. Dabei stehen Fragen im Zentrum, die
sich aus der Verwendung vergänglicher Materialien ergeben, aus dem

informationstechnologischen Wandel im Hinblick auf digitale Werke entstehen

oder mit dem Wunsch nach möglichst grosser Verbreitung und Zugänglichkeit

von Kunst im Zusammenhang stehen. Der Beitrag von Anika Reineke
über den sogenannten «Hamburger Faksimile-Streit» behandelt ein frühes

Beispiel einer öffentlichen Diskussion über die Berechtigung von
Reproduktionen zur Demokratisierung von Kultur und Kulturverständnis. Auslöser

für die Auseinandersetzung, die in den Jahren 1929 und 1930 mit grosser
Vehemenz in Artikeln, Vorträgen und Briefen geführt wurde, sind unter



Authentizität und Material. Eine Einleitung 19

anderem die Pläne Carl Georg Heises, für das von ihm geleitete St.-Annen-
Museum in Lübeck farbig gefasste Gipse zu erwerben, sowie eine Ausstellung

Alexander Dorners im Provinzialmuseum Hannover, die Originale und
Faksimiles nebeneinander zeigt. Namentlich Max Sauerlandt, Direktor des

Hamburger Museums für Kunst und Gewerbe, wird zum erbitterten Gegner
dieser neuen Bestrebungen, die sich über museale Praktiken hinaus auch in

populären publizistischen Formaten wie den Piper-Drucken oder in den

Angebotslisten von Herstellern galvanoplastischer Repliken manifestieren.
Wie Reineke zeigt, ist weniger die Haltung in Bezug auf die Zugänglichkeit
von Kunst das trennende Element, sondern das unterschiedliche Verständnis

dessen, was denn überhaupt dem kunsthistorischen Laienpublikum
vermittelt werden soll. Während die Verteidiger der Faksimiles in den
Reproduktionen die Möglichkeit sehen, herausragende Werke der Kunstgeschichte
in nahezu identischer Erscheinungsform einer Vielzahl von Betrachterinnen
und Betrachtern zugänglich zu machen und diese anhand von realen Objekten

über einen kunsthistorischen Kanon zu informieren, plädiert Sauerlandt

dafür, ein Sensorium für die Qualität des Originalen zu fördern, das durchaus

auch an weniger bedeutenden Werken geschult werden könne. Damit
argumentiert Sauerlandt zugleich für die Aufrechterhaltung der Authentizität als

einer in seinen Augen zentralen Kategorie der Kunstgeschichte und für ein
normatives Kunstverständnis, das im Original nicht nur ein wertmässiges,
sondern auch ein ästhetisches Mehr zu erkennen gewillt ist.

Angela Matyssek geht der Frage nach, wie im Hinblick auf museale

Erhaltungsansprüche mit Werken von Dieter Roth umgegangen wird und

was dies für die Idee des Originals im Kontext prekärer konservatorischer

Voraussetzungen bedeutet. Viele der Arbeiten Roths bestehen aus sich selbst

zersetzenden Materialen wie Nahrungsmitteln oder Küchenabfällen und
sind von Anbeginn auf ihren Verfall hin angelegt. Die Autorin hebt hervor,
dass gerade das Ephemere der vor sich hin schimmelnden und in sich
zusammensackenden Gebilde ein zentrales Element des Werkbegriffs bei Roth
darstellt, der diesen damit in verschiedener Hinsicht entgrenzte. Dessen

ungeachtet hielt der Künstler an der Unterscheidung von Original und
Reproduktion fest und verwendete die Bezeichnung «Original» auch nur für
diejenigen seiner Arbeiten, die nicht als mechanisch reproduzierte Produkte

vorlagen. Ausgehend von einem Werkverständnis, dem der Verfall als

selbstverständliche Bestimmung des Kunstwerks inhärent ist, müsste der
bleibende Erhalt der Arbeiten nun eigentlich von vornherein als aussichtlos



20 Roger Fayet

erscheinen und könnte konservatorischen Bemühungen im besten Fall ein
aufschiebender Effekt zugebilligt werden. Dass Museen und Privatsammlungen

dennoch nach Möglichkeiten der Sicherung und der Restaurierung
suchen, liegt in der Logik dieser Institutionen, und die Autorin diskutiert hier
mehrere unterschiedlich angelegte Herangehensweisen. Auch Roth selbst

bejaht gegen Ende seines Lebens die Option der Restaurierung; und mit der

Ermächtigung seines Sohnes Björn, das Werk als künstlerischer Nachfolger
weiterzuführen, schuf er sogar ein Konstrukt, das der Idee des Vergänglichen
stärker nicht entgegenstehen könnte. Demgegenüber plädiert Matyssek
dafür, die von Roth zuerst angelegte Regie von sich prozessual verändernden

Objekten ernster zu nehmen als er selbst es am Schluss tat und seine Originale

aus konservatorischer Sicht als Pflegeobjekte, nicht aber als duplizierbare

Gegenstände anzusehen.

In radikaler Art wird das Konzept Authentizität herausgefordert durch
seine Anwendung im Kontext computer- und netzbasierter Kunstwerke und
deren Erhalt. Tabea Lurk diskutiert vor diesem Hintergrund den Wandel des

Werkbegriffs in der Konservierung und Restaurierung digitaler Arbeiten.
Sie legt dar, dass jedes Werk ein Kompositum einer Anzahl technischer
Elemente und signifikanter Eigenschaften darstellt und dass es in der
Erhaltungspraxis manchmal schwer fällt, jene Komponenten zu bestimmen, die

das Werk als solches ausmachen. Da sich viele dieser Komponenten auf
den ersten Blick als «virtuell» beziehungsweise «immateriell» präsentieren,
scheint zudem oftmals wenig Bewusstsein für die materielle Dimension
solcher Werkformen vorhanden zu sein, so dass häufiger als in den klassischen

Kunstgattungen Bestandteile bedenkenlos ausgetauscht werden. Doch auch

bei skrupulöser Wahrnehmung des Erhaltungsauftrags generieren digitale
Arbeiten besondere Probleme, die Lurk am Beispiel exemplarischer Werke

aus den Jahren 1983 bis 2010 diskutiert. Dazu gehören Werke, die den laufenden

Verlust des Gezeigten zum Gegenstand machen und sich so konsequent
ihrer eigenen inhaltlichen Basis entledigen, wie auch solche, bei denen die

Veraltung von Hard- oder Software-Komponenten ein Mass angenommen
hat, das die Problemlösung durch Ersatz mit redundanten Äquivalenzgeräten

und Versionierung der originalen Software obsolet werden lässt und
Verfahren wie die Einkapselung von Programmkomponenten mittels Emulation

notwendig macht. Ein weiteres Problemfeld stellen netzbasierte Arbeiten
dar, die auf damals vorhandenen Suchalgorithmen und Netzinhalten beruhen

und unter heutigen Voraussetzungen gänzlich andere Inhalte generieren.



Authentizität und Material. Eine Einleitung 21

Hierzu zählt beispielsweise das 2002 entstandene Netzkunstwerk Oneword-

movie von Beat Brogle und Philipp Zimmermann, das darauf basierte, dass

die verwendete Google-Suche auch fehlerhafte und störende Ergebnisse

erzeugte, während optimierte Algorithmen dies heute verhindern - ein, wie

Lurk es nennt, kontextspezifisches Degradationsphänomen, zum dem bislang

nur wenig Handlungsdirektiven bestünden. Insgesamt folgert sie, dass indexi-
kalische Authentizitätskonzepte an ihre Grenzen stossen, da die Handschrift
der Kunstschaffenden nicht mehr als physischer Abdruck, sondern nur noch
als logische Spur vorliegt, dass hingegen die Aufrechterhaltung des

Funktionszusammenhangs und der Dokumentationsdruck erheblich an Bedeutung

zugelegt haben. Annet Dekkers Konzept der «Alliances», das heisst der
dezentralen Kompetenzbündnisse, scheint ihr dabei ein vielversprechender
Ansatz zu sein.

Beiträge zu Formen des Erkennens von Authentizität

Das Authentische kann, wie die Bedeutung des Begriffs im Altgriechischen
als «zum Urheber in Beziehung stehend» nahelegt, im engeren Sinne auch
als eine Qualität aufgefasst werden, die ein bestimmtes Artefakt und sein

Verhältnis zur Person, die es hervorgebracht hat, kennzeichnet. Gerade im
Kontext von Kunstmarkt, Sammlungen und Museen meint Authentizität
daher noch immer und vor allem die Echtheit bestimmter Objekte im Sinne

der richtigen Identifizierung ihrer Autorschaft. Selbst medienwissenschaftliche

Probleme, welche die Authentizität von Nachrichten betreffen, sind ihrer
Art nach ähnlich angelegt, da sie in der Regel mit dem Dualismus von
authentischer im Sinne von wahrer versus gefälschter, also unwahrer Mitteilung
argumentieren. Die Fragen, die auf diesen Gebieten besonders interessieren,
sind demnach solche, die von den Möglichkeiten und Formen des Erkennens

von Authentizität handeln beziehungsweise seine Grenzen und Fallstricke
beschreiben.

Barbara Nägeli untersucht Aspekte der kennerschaftlichen
Echtheitsbeurteilung bei Werken der bildenden Kunst, ausgehend vom Befund, dass

die Arbeit derjenigen, die mit der Authentifizierung von Kunst befasst sind,
erhebliche ökonomische und juristische Folgen haben kann. Fälle wie jener
von Wolfgang und Helene Beltracchi und der von ihnen erfundenen
sogenannten «Sammlung Jägers» machen deutlich, dass die Auseinandersetzung



22 Roger Fayet

mit dem Kunstwerk als einem materiellen, dreidimensionalen Gegenstand
für die Echtheitsbeurteilung unerlässlich ist, und weisen zugleich auf das

Manko an Materialbewusstsein hin, das der Disziplin der Kunstwissenschaft

mit ihrem Hang zur Theoriebildung an manchen Orten eigen ist. Zugleich
warnt Nägeli vor unrealistischen Erwartungen an die naturwissenschaftliche

Materialanalytik, die mit der Aufdeckung von Materialanachronismen zwar
eindeutige Falsifikationen zu leisten imstande ist, aber in vielen Fällen nur
eine Erweiterung der Kenntnislage herstellt. Die auf der Basis naturwissenschaftlicher

Methoden gewonnenen Daten sind grundsätzlich
interpretationsbedürftig und die Resultate bildgebender Verfahren bedürfen ihrerseits
der Auslegung. Beide können sie die kunsthistorisch-stilkritische Arbeit der

Expertinnen und Experten nicht ersetzen. Hier nun kommt die Autorin auf
ein besonderes Problem zu sprechen, das sie mit dem Begriff des «impliziten
Wissens» umschreibt: Sie meint damit ein Wissen, das sich eine Fachperson
im Zuge der jähre- oder jahrzehntelangen Beschäftigung mit einem Œuvre
erworben hat und das bei der Beurteilung von unbekannten Werken, die

demselben Schaffen zugeschrieben werden, eine intuitive, oftmals binnen

weniger Sekunden vollzogene Einschätzung hervorbringt. Dass dieses Wissen

in vielen Fällen nicht vollständig verbalisiert werden kann, sondern sich

als «tacit knowledge» zu einem Teil der kognitiven Überprüfung entzieht,
bedeutet weder, dass es einer intersubjektiven Vermittlung vollkommen
unzugänglich wäre, noch dass die Kunstwissenschaft darauf verzichten sollte.

Es gibt einen Ort, wo das Publikum in der Regel stillschweigend davon

ausgeht, dass ihm authentische Objekte gezeigt werden: das Museum. Stellt
das Publikum diese Annahme infrage, muss es ganz auf seine Augen
vertrauen, denn das Berühren der Exponate wird ihm fast immer verwehrt. Dass

die taktile Wahrnehmung von Kunstwerken bis um 1900 zu den zentralen

Praktiken der Authentifizierung gehörte und dass auch in heutigen Museen

haptischer Kontakt mit Originalen punktuell möglich ist, zeigt Philippe
Sénéchal in seinem Beitrag zur Berührung als Authentizitätserfahrung im
Museum. Am Beispiel vom Umgang mit Kleinplastiken führt er aus, wie es

seit dem 16. Jahrhundert zu den Rezeptionstechniken der Sammler gehörte,
die Objekte in Händen zu halten und auf diese Weise das Gewicht, die

Verteilung der Volumen, die Textur des Materials und die Spuren der Hände und

Werkzeuge ihrer Schöpfer zu beurteilen. Im Museum des 20. Jahrhunderts
sind diese Wahrnehmungspraktiken den Kuratorinnen und Kuratoren
vorbehalten, während das Publikum aus konservatorischen Gründen auf Distanz



Authentizität und Material. Eine Einleitung 23

gehalten wird. Dennoch gibt es in jüngerer Zeit vermehrt Versuche, den hap-
tischen Kontakt mit originalen Werken auch dem Publikum zu ermöglichen.
Sénéchal führt aus, wie diese Versuche zum einen aus museumspädagogischen

Überlegungen heraus entstehen, indem zumindest punktuell das

Berührungsverbot ausgesetzt und eine ganzheitlichere Wahrnehmung der

Objekte ermöglicht werden soll. Zum anderen identifiziert er ihre Ursachen in
veränderten Wirkungsabsichten der Kunstschaffenden selbst, die ihre Werke
auf eine taktile Rezeption im Raum hin anlegen und das körperliche Erfahren

der Objekte, wie es Fotografien von Hans Arp und anderen belegen,
dem breiten Publikum vorbildhaft vor Augen führen. Nicht immer wird dabei

dem Wunsch nach Erhaltung der Werke so stark Rechnung getragen wie

in der Fondation Arp in Clamart, wo den Besucherinnen und Besuchern vor
dem Berühren Handschuhe abgegeben werden. An mehreren Arbeiten von
Chen Zhen und Urs Fischer zeigt der Autor, wie die Künstler mit den vom
Publikum erzeugten Spuren und Beschädigungen als Werkbestandteil von
Anbeginn an rechnen und gerade im sichtbaren «Verbrauch» der Objekte
ihre Authentizität repräsentiert sehen.

Volker Wortmann untersucht das Konzept der Authentizität im Kontext

medienwissenschaftlicher Diskurse und medialer Ereignisse, wie die

Fotografien aus dem Bagdader Gefängnis Abu Ghraib eines darstellen. Dabei

setzt er sich dezidiert von Positionen ab, die Authentizitätskonjunkturen
nur als Kompensationseffekte temporärer Verunsicherungen sehen, da man
sie auf diese Weise zu Übergangsphänomenen reduziere, ohne ihnen grundlegend

auf die Spur zu kommen. Mit Rekurs auf Susanne Knaller und andere

schlägt der Autor vor, zur Ordnung des semantischen Felds drei Formen von
Authentizität zu unterscheiden: die philologische Authentizität, das heisst die

Verbürgtheit von Texten, die Subjektauthentizität, also das «Sich-selbst-Sein»

menschlicher Subjekte, und die Referenzauthentizität im Sinne des verlässlichen

Verhältnisses von Darstellung und dargestelltem Gegenstand. In Bezug

auf letztere plädiert Wortmann dafür, Authentizität als etwas zu begreifen,

das auf der Dingebene nicht erkannt werden kann. Vielmehr sei das

Authentische ein Effekt von Erzählung oder Inszenierung, etwa im Museum,

was sein Erkennen auf die Ebene der Analyse medialer Konstellationen
verschiebt. Zu diesen Konstellationen gehöre jeweils immer, dass das, was als

authentisch behauptet wird, mit einem Abwesenden kurzgeschlossen wird
(mit der Urheberschaft, dem Inneren des Subjekts, dem Kunstschaffenden),
wobei die Rolle des Mediums, das diese Verbindung generiert, aus dem



24 Roger Fayet

Diskurs ausgeblendet werde. Obschon sich Authentizität damit als grundsätzliches

strukturelles Problem von Medialität präsentiert, vermutet Wortmann,
dass sich Authentizitätsdiskurse vor allem dann ereignen, wenn es zu
Medienwechseln kommt. Ein solcher liegt mit der Ablösung der analogen durch die

digitale Fotografie in der jüngeren Vergangenheit vor. Dass die Bilder von
den Folterszenen aus Abu Ghraib dennoch nicht einer medienontologischen
Kritik unterzogen werden, liegt nach Wortmann daran, dass sie ihre Authentizität

gar nicht aus der Referenz zum Gezeigten erhalten, sondern aus ihrem
subversiven Gebrauch gegen die US-amerikanische Kriegspropaganda. Das

Authentische ist in diesem Verständnis nicht von der Narration zu trennen.
Seine regulative Kraft aber ist damit dennoch nicht suspendiert.

i Michel Foucault plädierte in einem Ge¬

spräch 1983 dafür, dass das «Leben eines
jeden Individuums» als Schöpfung bzw. als

«Kunstwerk» zu begreifen sei: «Das Thema
der Authentizität verweist explizit oder
nicht auf eine Seinsweise des durch seine

Übereinstimmung mit sich selbst bestimmten

Subjekts. Nun muss meines Erachtens

jedoch die Selbstbeziehung entsprechend
der Formenvielfalt beschrieben werden können,

von denen die <Authentizität) nur eine

der möglichen Modalitäten ist; man muss

begreifen, dass die Selbstbeziehung wie eine
Praxis strukturiert ist, die ihre Modelle, ihre
Konformitäten, ihre Varianten, aber auch

ihre Schöpfungen hat.» Michel Foucault,
«Zur Genealogie der Ethik: Ein Überblick
über die laufende Arbeit» (Paris 1994), aus

dem Franz. übers, von Hans-Dieter Gondek,
in: Michel Foucault, Schriften in vier Bänden.

Dits et Ecrits, Bd. 4 (1980-1988), hrsg.

von Daniel Defert und François Ewald,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2005, S. 747-776,
hier S.758. Es ist die Offenheit des Selbst,

die es nach Foucault geradezu notwendig
macht, sich selbst in der Art eines Kunstwerks

zu erschaffen: «Aus dem Gedanken,
dass uns das Selbst nicht gegeben ist, kann

m. E. nur eine praktische Konsequenz ge¬

zogen werden: wir müssen uns wie ein
Kunstwerk begründen, herstellen und
anordnen.» Michel Foucault, «Sex als Moral.
Gespräch mit Hubert Dreyfus und Paul

Rabinow» (Paris 1984), in: Von der Freundschaft

als Lebensweise. Michel Foucault im

Gespräch (Merve, 121), aus dem Franz. übers,

von Marianne Karbe und Walter Seitter,
Berlin: Merve, 1984, S. 69-83, hier S. 81.

2 Authentizität im Unterricht wird zum einen

im Sinne authentischer Kommunikation und

Interaktion zwischen Lehrenden und
Lernenden diskutiert und entspricht damit der

Problemstellung in der Kommunikationspsychologie,

zum anderen als spezifisches
Thema des Fremdsprachenunterrichts, wo es

um die Frage der «Echtheit» von Lernbeispielen

und -Situationen geht. Zu Letzterem

gibt eine Übersicht: Interaktiver
Fremdsprachenunterricht. Wege zu authentischer
Kommunikation. Festschrift für Ludger Schiffler

zum 60. Geburtstag, hrsg. von Franz-Joseph
Meissner, Tübingen: Narr, 1997.

3 Authentizität stellt einen der zentralen Wer¬

te der Persönlichkeitstheorie und der darauf

basierenden klientenzentrierten
Psychotherapie von Carl Rogers dar: «Das erste

Element [für ein wachstumsförderndes Klima]

könnte man als Echtheit, Unverfälscht-



Authentizität und Material. Eine Einleitung 25

heit oder Kongruenz bezeichnen. Je mehr
der Therapeut in der Beziehung er selbst ist,
das heisst, kein professionelles Gehabe
und keine persönliche Fassade zur Schau

trägt, desto grösser ist die Wahrscheinlichkeit,

dass sich der Klient äussern und auf
konstruktive Weise wachsen wird.» Rogers
sieht in der Authentizität ein grundlegendes

Merkmal aller Beziehungen, in denen

Förderung im Zentrum steht: «Diese

Bedingungen gelten sowohl für die Beziehung
zwischen Therapeut und Klient wie auch

für das Verhältnis zwischen Eltern und Kind,
Leiter und Gruppe, Lehrer und Schüler
oder Führungskraft und Mitarbeiter.» Carl
R. Rogers, Der neue Mensch (Boston 1980,

unter dem Titel A Way of Being), aus dem

Amer, übers, von Brigitte Stein, Stuttgart:
Klett-Cotta, 2017, S. 67. Authentizität als Regel

für die Interaktion im Therapiegeschehen

postuliert auch Ruth Cohn im Kontext
der von ihr mitentwickelten themenzentrierten

Interaktion. Cohn kombiniert das

Postulat der Authentizität mit jenem der
Selektivität, die ihrerseits dem Umstand

Rechnung tragen soll, dass Verständnisfähigkeit

und Vertrauensbereitschaft nicht
immer gleich ausgeprägt sind. Cohn formuliert

daher: «Sei authentisch und selektiv
in deinen Kommunikationen. [...] Wenn ich

lüge oder manipuliere, verhindere ich

Annäherung und Kooperation. Wenn ich selektiv

und authentisch («elective authen-

ticity>) bin, ermögliche ich Vertrauen und
Verständnis. Wenn Vertrauen geschaffen
ist, wird Filterung zwischen meiner Erfahrung

und meiner Aussage weitgehend
überflüssig.» Ruth C. Cohn, Von der Psychoanalyse

zur themenzentrierten Interaktion.
Von der Behandlung einzelner zu einer
Pädagogik für alle (Stuttgart 1975), Stuttgart:
Klett-Cotta, 2009, S. 125.

4 Helmut Lethen, «Versionen des Authenti¬
schen: sechs Gemeinplätze», in: Literatur
und Kulturwissenschaften. Positionen, Theorien,

Modelle (rowohlts enzyklopädie),
hrsg. von Hartmut Böhme und Klaus
R. Scherpe, Reinbek b. Hamburg: Rowohlt,
1996, S. 205-231, hier S. 209.

5 Susanne Knaller, Ein Wort aus der Fremde.

Geschichte und Theorie des Begriffs Authentizität

(Beiträge zur neueren Literaturgeschichte,

246), Heidelberg: Winter, 2007, S. 7.

6 Regina Wenninger, Künstlerische Authenti¬

zität. Philosophische Untersuchung eines

umstrittenen Begriffs (Epistemata. Würzburger
Wissenschaftliche Schriften, Reihe Philosophie,

462), Diss. Univ. Göttingen, 2008,

Würzburg: Königshausen & Neumann, 2009,
S. 9-10.

7 Ursula Amrein, «Einleitung», in: Dies.

(Hrsg.), Das Authentische. Referenzen und

Repräsentationen, Zürich: Chronos, 2009,
S. 9-24, hier S. 9.

8 Der Medienwissenschaftler Bernhard
Pörksen konstatiert eine «mitunter verzweifelt

wirkende Bewusstseinslage», die
«zwischen Echtheitssehnsucht und
Echtheitszweifel schwankt» und die dem
Authentischen, das sie verherrlicht, doch mit
dem permanenten Verdacht begegne, die

Inszenierung könnte «längst zur totalitären
Macht geworden sein». Bernhard Pörksen,
«Lass raus, was du fühlst! Die Authentizitätsidee

ist Mode geworden. Aber was heisst

es, authentisch zu sein?», in: Neue Zürcher
Zeitung, 15.8.2016, S. 27.

9 Das Konzept der Kongruenz zwischen
Innerem und Äusserem als ein definierendes
Element von Authentizität findet sich an

zentraler Stelle bei Carl Rogers, der damit
zunächst eine der Voraussetzungen
beschreibt, die der Therapeut in die Beziehung
mit seinen Patienten einbringen sollte:
«Um Therapie stattfinden zu lassen, muss der

Therapeut in der Beziehung anscheinend
ein ganzheitlicher, integrierter oder kongruenter

Mensch sein. Damit meine ich, dass

er innerhalb der Beziehung genau das ist,

was er ist - und nicht eine Fassade oder
eine Rolle oder eine Vorstellung. Ich habe

das Wort <Kongruenz> gewählt, um diese

akkurate Übereinstimmung zwischen Erfahrung

und Bewusstheit zu treffen. Wenn der

Therapeut sich vollständig und genau dessen

bewusst ist, was er in diesem Augenblick
in der Beziehung erlebt, dann ist er voll
kongruent.» Rogers weist auf die Übertrag-



26 Roger Fayet

barkeit des Konzepts auf andere Bereiche
der menschlichen Kommunikation hin: «Obwohl

dieser Begriff [Kongruenz] offensichtlich

recht komplex ist, erkennen wir - glaube
ich - Kongruenz alle auf eine intuitive und

alltagsübliche Art und Weise bei Individuen,
mit denen wir umgehen. Wir spüren, dass ein
Mensch nicht nur genau das meint, was er

sagt, sondern auch dass seine tiefsten
Empfindungen dem entsprechen, was er
äussert.» Carl R. Rogers, Entwicklung der
Persönlichkeit. Psychotherapie aus der Sicht
eines Therapeuten (Boston 1961), aus dem

Amer, übers, von Jacqueline Giere, Stuttgart:

Klett-Cotta, 2004, S. 276. Ausgehend
von Rogers' Kongruenzbegriff nimmt
Friedemann Schulz von Thun «Kongruenz
bzw. Authentizität» in die Reihe der

kommunikationspsychologischen «Wegweiser»
auf. Vgl. Friedemann Schulz von Thun,
Miteinander reden. Bd. 1: Störungen und
Klärungen. Allgemeine Psychologie der

Kommunikation (Reinbek b. Hamburg 1981),

Reinbek b. Hamburg: Rowohlt, 2015,
S. 116-118.

10 Vgl. «authéntës», in: Hjalmar Frisk, Grie¬

chisches etymologisches Wörterbuch. Bd. 1,

Heidelberg: Winter, 1973, S. 185.

11 Kurt Röttgers, Reinhard Fabian, «Authen¬

tisch», in: Historisches Wörterbuch der

Philosophie. Bd. 1, hrsg. von Joachim Ritter,
Basel / Stuttgart: Schwabe, 1971, Sp. 691-692.

12 Vgl. Frisk 1973 (wie Anm. 10), S. 185.

13 Vgl. Josef Felderer, «Authentizität der
Schrift», in: Lexikon für Theologie und Kirche,

Bd. I, hrsg. von Josef Höfer und Karl
Rahner, Freiburg: Herder, 1957, Sp. 1126-

1127.

14 «Authentisch», in: Bilder-Conversations-
Lexikon für das deutsche Volk. Ein Handbuch

zur Verbreitung gemeinnütziger
Kenntnisse und zur Unterhaltung, Bd. 1,

Leipzig: Brockhaus, 1837, S. 159.

15 Duden, Bd. 1, hrsg. von der Dudenredaktion,

27., völlig neu bearb. und erw. Aufl.,
Berlin: Dudenverlag, 2017, Stichwort
«Authentizität».

16 «Authentisch», in: Meyers Grosses Konversa¬

tions-Lexikon. Ein Nachschlagewerk des

allgemeinen Wissens, 6., gänzlich neubearb.
und verm. Aufl., Bd. 2, Leipzig/Wien:
Bibliographisches Institut, 1905, S. 185.

17 «Authentisch», in: Der Neue Brockhaus. All¬
buch in vier Bänden und einem Atlas, Bd. 1,

Leipzig: Brockhaus, 1936, S. 185.

18 Vgl. Wenninger 2009 (wie Anm. 6).

19 Vgl. ebd., S. 118-121.

20 Vgl. ebd., S. 46-84.
21 Donald Kuspit, Der Kult vom Avantgarde-

Künstler (Cambridge 1993), aus dem Amer,
übers, von Ingrid Simon, Klagenfurt: Ritter,
1995, S. 12.

22 Wenninger 2009 (wie Anm. 6), S. 119-120.
23 Ebd.,S. 8.

24 Vgl. Monika Wagner, Das Material der Kunst.

Eine andere Geschichte der Moderne,
München: Beck, 2001, darin bes. das Kapitel
«Authentische Bruchstücke des täglichen
Lebens», S. 57-81.

25 Für den Anspruch, Authentizität über den

Einbezug von «realen» Menschen zu

gewährleisten, vgl. Elisabeth Fritz, Authentizität

- Partizipation - Spektakel. Mediale

Experimente mit «echten» Menschen in der

zeitgenössischen Kunst (Kunst - Geschichte -
Gegenwart, 3), Köln et al.: Böhlau, 2014.
Für den Kontext der darstellenden Künste

vgl. Ästhetik versus Authentizität?
Reflexionen über die Darstellung von und mit
Behinderung (Recherchen, 94), hrsg. von
Imanuel Schipper, Berlin: Theater der Zeit,
2012, darin bes. Franz Raddatz, «Das
Authentische. Vom Theater der Verkörperung
zum Tod der Repräsentation», S. 33-48.

26 Lionel Trilling, Das Ende der Aufrichtigkeit
(Cambridge 1972), aus dem Amer, übers, von
Henning Ritter, Wien: Ullstein, 1983, S. 20.

27 Ebd.
28 Vgl. ebd., S. 120-122.

29 Vgl. ebd., S. 122.

30 Ebd., S. 155.

31 Vgl. Authentizität und Wiederholung. Künst¬

lerische und kulturelle Manifestationen
eines Paradoxes, hrsg. von Uta Daur, Bielefeld:

transcript, 2013, darin bes. Annette
Tietenberg, «Die Signatur als Authentifizie-
rungsstrategie in der Kunst und im Autorendesign»,

S. 19-34.



Authentizität und Material. Eine Einleitung

32 Vgl. Authenticity in Transition. Changing
Practices in Art Making and Conservation,

Proceedings of the International Conference
held at the University of Glasgow, 1-2
December 2014, hrsg. von Erma Hermens und
Frances Robertson, London: Archetype,
2016, darin bes. Annet Dekker, «Exploring
the Conservation of Net Art: A Call for
Authentic Alliances», S. 179-188.

33 Vgl. Andrea Kirsh, Rustin S. Levenson, See¬

ing Through Paintings. Physical Examination

in Art Historical Studies (Materials and

Meaning in the Fine Arts, 1), New Haven /

London: Yale University Press, 2000.

34 Vgl. Georg Schmidts wirkungsmächtiges
Realismus-Konzept, das realistische Kunst
im Unterschied zur naturalistischen nicht
als korrekte Nachahmung der äusseren

Erscheinung, sondern als Ergebnis der Bemühung

um «Erkenntnis der Wirklichkeit»
begreift. Gemäss Schmidt kann daher auch

abstrakte Kunst wie diejenige Mondrians
als realistische begriffen werden. Georg
Schmidt, «Naturalismus und Realismus», in:
Ders., Umgang mit Kunst. Ausgewählte Schriften

iÇ40-rçÔ3 (Pfullingen 1959), Ölten/
Freiburg i. Br.: Walter, 1966, S. 27-36, bes.

S. 29 und S. 36.

35 Vgl. Trilling 1983 (wie Anm. 26), S. 20.




	Authentizität und Material : eine Einleitung

