
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 10 (2017)

Artikel: Intellektuelles Wohlgefallen : Johann Gottlob von Quandt (1787-1859)
und die zeitgenössische Landschaftsmalerei

Autor: Rüfenacht, Andreas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Intellektuelles Wohlgefallen.
Johann Gottlob von Quandt
(1787-1859) und die zeitgenössische

Landschaftsmalerei
Andreas Rüfenacht

«Die Landschaftsmalerey, welche in Dresden durch die von Dietrich und
Zingg abstammenden Manieren in den lezten Sprösslingen und Wasserreisern

ganz ausgeartetwar und sogar das Publikum der Natur entfremdet hatte,

wird hoffentlich sich neu erschaffen f..].»1 So schrieb der Kunstschriftsteller,

Sammler von Gemälden und Mäzen Johann Gottlob von Quandt
(1787-1859)2 in einer Besprechung zur Dresdener Akademieausstellung des

Jahres 1824 über die Gattung der Landschaft. Quandt erwartete eine
Landschaftsmalerei, welche die Grenzen des Wirklichen nicht überschreite und
zugleich harmonisch sei. Motivische Einzelheiten und Gesamtkomposition
sollten im Einklang miteinander stehen. In seiner Rezension setzte er seine

Hoffnungen auf die jungen Künstler Adrian Ludwig Richter (1803-1884)
und Ernst Ferdinand Oehme (1797-1855). Von ihnen, aber auch von älteren

Landschaftsmalern wie Joseph Anton Koch (1768-1839), Caspar David
Friedrich (1774-1840) oder Johann Martin von Rohden (1778-1868) besass

er in seiner Sammlung mehrere Gemälde.

Dank zweier Kataloge lässt sich Quandts Gemäldesammlung rekonstruieren.

Ein Katalog erschien zu Lebzeiten des Kunstliebhabers, 1824, und
ermöglicht ein Bild der frühen Sammlung. Sie umfasste knapp 70 Gemälde,
darunter 20 Landschaften und ebenso viele Historien. Weil Quandts Sohn

schon ein knappes Jahrzehnt nach dem Tod des Vaters bankrottging, muss-
te die Sammlung versteigert werden. Dadurch ist ein Auktionskatalog von
1868 überliefert, der den Zustand der späten Sammlung zeigt. Bei seinem
Tod besass Quandt 115 Gemälde, darunter 34 Landschaften und 37 Histo-



153

rien.3 Der Schwerpunkt der Sammlung lag also bei Historienbildern und
Landschaftsgemälden. Quandt präsentierte sie in seinem Dresdener Wohnsitz.

Zu diesem Zweck hatte er in seinem Haus an der Grossen Klostergasse
in Dresden spezielle Sammlungsräume eingerichtet, die er aufAnmeldung
Kunstfreunden und Künstlern zugänglich machte (Abb. I).4

Anhand der Kataloge lassen sich in der Hängung der Gemälde mehrere

Pendants rekonstruieren. Dabei stellte Quandt zwei besonders
charakteristische oder bedeutungsträchtige Gemälde eines oder mehrerer
Künstler einander gegenüber.5 Verschiedene Bilderpaare von Landschaftsmalereien

können festgestellt werden. Exemplarisch seien Joseph Anton
Kochs (1768-1839) Berner Oberland und Ideale Landschaft mit der Heimkehr
Jakobs genannt:6 Letzteres Gemälde vereinigt Quandts Sammlungsschwerpunkt

in den Gattungen Landschaft und Historie nicht nur durch das Motiv
aus der alttestamentlichen Jakobsgeschichte. Die Figuren waren zudem

vom grossen Münchner Historienmaler und Erneuerer der Freskomalerei
Peter Cornelius (1783-1867) entworfen worden (Abb. 2). Das Pendant, die

Berner Oberländer Ansicht (Abb. 3),7 hatte Quandt in Auftrag gegeben, als

er 1819 für ein knappes Jahr in Italien weilte. Der Standort des Malers
ist genau lokalisierbar. Er blickt von der Burgruine Resti oberhalb von
Meiringen tief in das Reichenbachtal hinein auf die Reichenbachfälle, die
berühmten und oft dargestellten Wetterhörner und die Grosse Scheidegg.
Damit scheint in der Gegenüberstellung der beiden Gemälde von Koch die

Abb. 1 Künstler unbekannt
(Johann Gottfried Abraham
Frenzel?), Haus und Garten des

Herrn von Quandt zu Dresden!

(Wohnung des Minister
v. Lindenau.), um 1825, Radierung,

12 x 8,9 cm (Platte)

I w/ jw/rvt //&/ ////// twn /r//' Mf/swur y yf/tS/At/fv' It. ft!//&/!///.J
rtnCy»»



154 Andreas Rüfenacht

Abb. 2 Joseph Anton Koch und Peter Cornelius, Ideale Landschaft mit der Heimkehr Jakobs, 1816,
Öl auf Leinwand, 74,5 x 98 cm, Museum der bildenden Künste Leipzig, Inv.-Nr. 120

eingangs zitierte Forderung Quandts an die Landschaftsmalerei, wonach
motivisches Detail und Gesamtkonzeption natürlich und harmonisch sein

sollen, bereits bildhaft angedeutet.
Quandts Äusserungen über Landschaftsmalerei und über die

Kunstgattungen überhaupt lassen sich diversen Quellen wie Artikeln, Rezensionen,

Büchern und Briefen entnehmen. In seinen Schriften stellte er die

Kunst immer in einen Zusammenhang mit der Anschauung des Realen.

Mit wachen Augen analysierte er Natur, Kunst und Gesellschaft. Seine

Betrachtungen auf den zahlreichen Reisen drehten sich immer wieder um
die Frage, wie die Kultur einer Nation oder die Natur bestimmter Gegenden

kategorisiert werden könne. Hierbei setzte er das Kunstschaffen in
den Ländern, die er bereiste, mit der Natur und der Bevölkerung in
Beziehung. Solche Vergleiche finden sich in mehreren seiner Reiseberichte.8

Vor diesem Hintergrund lässt sich eine Aussage von 1826 einordnen, in der

er sich folgendermassen über Landschaftsmalerei äusserte: «Das Land-



Intellektuelles Wohlgefallen 155

Abb. 3 Joseph Anton Koch, Berner Oberland, 1816, Öl auf Leinwand, 73 x 99 cm, Gemäldegalerie
Neue Meister, Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 2465

schaftsfach ist als kein besonderes zu betrachten, denn der Historienmaler
bedarf der Landschaft, und der Landschafter kann der menschlichen Figuren

nicht entbehren.»9 Hier zeigt sich, dass für Quandt der Mensch sowohl

in der Historien- als auch in der Landschaftsmalerei eine zentrale Rolle

spielte.
Der Künstler als Hersteller von Malerei übernahm eine wichtige

Aufgabe. Von ihm verlangte Quandt eine Poetisierung des dargestellten
Gegenstandes. Der Naturgegenstand sollte wie die Dichtung vom Geist des

Künstlers gestaltet werden. Weil Natur laut Quandt nur selten ein vernunft-
mässiges Ideal von Schönheit hervorbringe, dürfe der Künstler nicht die

Einzelteile der Natur nachahmen. Vielmehr solle er sich die Naturgesetze
und Naturformen im Studium aneignen und dadurch verstehen lernen.
Erst dann könne er eine von seiner Vernunft durchdrungene Kunst erschaffen.10

«Das Werk eines Künstlers wird in allen Theilen zusammenhängend
und ganz in sich übereinstimmend seyn, weil der Künstler alle Theile in



156 Andreas Rüfenacht

Abb. 4 Adrian Ludwig Richter, Ariccia (Der Morgen), 1828, Öl auf Leinwand,
59,5x77,5 cm, Gemäldegalerie Neue Meister, Staatliche Kunstsammlungen
Dresden, Gal.-Nr. 2228

naturgemässen Formen gedacht, diese aber nach einer Idee bestimmt hat.
Die Natur kann die Idee des Künstlers nicht bestimmen. Das wahre Ideal ist
die vom Menschengeist durchdrungene Wirklichkeit.»11

Ein Maler, der nach Quandts Ermessen die Natur künstlerisch-poetisch
zu durchdringen vermochte, war Adrian Ludwig Richter. Von ihm besass er
mehrere Werke, darunter zwei italienische Landschaften, die als Gegenstücke

konzipiert waren. Aufeinem Bild ist das morgendliche Wasserholen vor
der nahe Rom gelegenen Stadt Ariccia dargestellt (Abb. 4). Das andere Motiv
zeigt das Städtchen Civitella in den Abruzzen bei Abendlicht mit Figuren auf
der Heimkehr vom Feld (Abb. 5). Der innere Zusammenhang der beiden
Gemälde liegt in den Motiven des Wasserschöpfens an der Quelle zu Beginn des

Tages und des Einbringens der Ernte am Abend. Der gemeinsame Gedanke

zeigt sich im Gedeihen, das Leben ermöglicht. Wasser und Ernte, Morgen
und Abend deuten einen idyllischen Lebenskreis an.

Über das Abend-Bild schrieb Quandt: «Das eine ist die Ansicht von
Civitella in Abendbeleuchtung; wirklich ein bewundrungswürdiges Bild in
Hinsicht der Farbe in welcher sich das Hinschmelzen des Lichts u die
allmähliche Dämmrung in den Thälern, trefflich darstellt. Eine Familie wel-



Intellektuelles Wohlgefallen 157

Abb. 5 Adrian Ludwig Richter, Civitella (Der Abend), 1827/1828, Öl auf
Leinwand, 59,5 x 77,5 cm, Gemäldegalerie Neue Meister, Staatliche Kunstsammlungen
Dresden, Gal.-Nr. 2227

che mit Früchten des Feldes u Gartens heimkehrt, ist die Staffage. Es sind
Frauen welche in einem historischen Bilde zu stehn würdig wären.»12

Die Verbindung von lebensnahen Figuren und genrehafter Szenerie

in einer Landschaft, wie Quandt sie schätzte, findet sich in einem weiteren
berühmten Bild Richters, das sich in Quandts Sammlung befand: Überfahrt
über die Elbe am Schreckenstein (Abb. 6). Die Einbindung markanter und
verschiedenartiger Figuren prägte die Rezeption dieses Werks besonders. Man
kann es kaum den traditionellen Gattungen der Landschaft oder des Genres

zuordnen. Wie beim Abend- und Morgen-Gemälde wird auch dieses Motiv
dem Lebenskreis zugeordnet. Die Lebensalter widerspiegeln sich in den
nachdenklichen Figuren im schaukelnden Lebensboot. Kinder, Jugendliche, das

junge Pärchen und die Alten ziehen wie der auf den Stock gestützte Wanderer,
unter flüchtigen Harfenklängen und von der Burgruine an vergangene Zeiten

erinnert, auf ihren Lebenswegen dahin. Auch dieses Bild war für Quandt,
durch die anschaulich-menschlichen Charaktere, in seiner Art ein Historiengemälde

- und damit vom vernünftigen Geist des Künstlers durchdrungen.15
Mit Adrian Ludwig Richter verkehrte bei Quandt ein Künstler der

jüngeren Romantiker-Generation, von dem der Sammler gesamthaft vier



158 Andreas Rüfenacht

Abb. 6 Adrian Ludwig Richter, Überfahrt über die Elbe am Schreckenstein, 1837, Öl auf Leinwand,
116,5 xl56,5 cm, Gemäldegalerie Neue Meister, Staatliche Kunstsammlungen Dresden, Gal.-Nr. 2229

Gemälde kaufte. Richter schrieb 1822, einige Landschaften in Quandts
Gemäldesammlung hätten ihn für den Umgang mit den Eigenheiten der Natur
im Gemälde sensibilisiert - darunter diejenigen von Johann Martin von
Rohden oder Franz Ludwig Catel (1778-1856). Richter empfand ihre Kunst
als «höchst liebevolles Anschliessen an die Natur, geadelt durch ein gewisses

Stilgefühl, welches sie den ältesten Meistern abgelernt hatten.»14 Dieses

Erlernen von den alten Meistern war Quandts pädagogischer Anspruch
und mithin der Grund, seine Sammlung für die Kunststudenten zu öffnen.
Auf einen Vorhang am Eingang zu den Sammlungsräumen hatte er denn
auch einen entsprechenden Sinnspruch sticken lassen:

«Am Alten magst du dich erfreuen,
Durch seine Mängel dich belehren,
Doch sollst du Altes nicht erneuen,
Durch Bessermachen wirst du's ehren.»15



Intellektuelles Wohlgefallen 159

In der Sammlung präsentierte Quandt zwei Landschaften als Pendants, die

genau dieses Verhältnis von alter und neuer Kunst veranschaulichen und
ein Licht auf Quandts Verständnis von Naturdarstellungen werfen. Es handelt

sich um Jacob van Ruisdaels (1628-1682) Bewaldetes Tal (Abb. 7) und
Ernst Ferdinand Oehmes Dittersbacher Grund (Abb. 8). Die beiden Gemälde

können dank dem Auktionskatalog von 1868 als Gegenstücke identifiziert

werden.16

Oehmes Bild kann mit einem realen Ort aus dem unmittelbaren
Wirkungskreis von Quandt in Verbindung gebracht werden. Dargestellt ist das

Flüsschen Wesenitz. Es handelt sich dabei um ein Motiv aus der Parklandschaft

in Dittersbach, einer Ortschaft unweit Dresdens, wo Quandt 1830

das zugehörige Rittergut gekauft hatte. Hier tat er sich als gebildeter
Landesherr hervor, reformierte die Landwirtschaft, übte niedere Gerichtsbarkeit

aus, richtete eine Bank ein, schrieb gegen Analphabetismus an und
versuchte erfolglos, Turnunterricht einzuführen. Er legte einen englischen
Garten an, bestückte ihn mit zahlreichen Skulpturen - unter anderem von
Ernst Rietschel (1804-1861) -, baute eine gotische Kapelle, ein Schweizer
Haus und einen Ballsaal. Auf einem Hügel namens Schönhöhe errichtete
er ein rundbogiges Türmchen mit Zinnen und einem Festsaal mit Fresken
nach Balladen von Goethe. Als Architekten beschäftigte Quandt den
Dresdener Akademielehrer Josef Thürmer (1789-1833) und dessen Nachfolger
Gottfried Semper (1803-1879), als Maler Carl Gottlieb Peschel (1798-1879).17

Quandts Dittersbacher Rittergut samt seinem Landschaftspark kann
als Kulturlandschaft bezeichnet werden. Der Kunstfreund selber schrieb
über die Gestaltung von Gärten im Jahr 1830: «Nicht nur auf Haus, Hof
und Garten beschränkt der sinnige Mensch seine ordnende Thätigkeit, die

Kunst ist ihm Rathgeberin für Alles und er verbreitet sie über Feld, Wiese

und Wald.»18 Diese Durchdringung der Natur durch den kunstsinnigen und
vernünftigen Menschen soll im Folgenden anhand der Gegenüberstellung
der Landschaften von Ruisdael und Oehme erläutert werden.

Besonders aufdas Gemälde von Ruisdael lassen sich mehrere Aussagen
Quandts beziehen, die als Grundlage für die Interpretation dienen. Wenn
der Sammler Ruisdaels Bild betrachtete, erlebte er ein ähnliches Gefühl wie
beim Gang durch die Dittersbacher Hügel und Wälder: «Der Ruysdael war
von jeher mein Liebling u wird es immer mehr, je einheimischer ich in dem

engen, stillen Thale werde.» Dieses Empfinden vermag Quandt nur durch
ein Gedicht von Tieck auszudrücken: «Es fällt bey diesem Bilde mir immer



160 Andreas Rüfenacht

Tiecks Lied ein: Rings von Bergen eingeschlossen, /Wo die klaren Bächlein
gehen,/Wo die dunklen Weiden sprossen,/Wünscht ich bald mein Grab

zu sehn. Lied u. Bild haben eine zauberische hinreissende u. übereinstimmende

Trauer.»19 Wenn Quandt sich durch die Landschaft des Niederländers

an ein Gedicht von Tieck erinnert fühlt, dann drückt sich darin seine

poetische Auffassung von Kunst aus. Von der Landschaftsmalerei erwartete
er nicht Naturnachahmung, sondern die Einbindung menschlichen
Empfindens. Dieses Moment verstand Quandt als Poesie der Malerei.20

Dass gerade das Gedicht es ist, das der bildenden Kunst gerecht wird,
kann am Ruisdael-Beispiel weiterverfolgt werden. Quandts Freund, der
Dichter Ludwig Breuer (1786-1833), schrieb ein panegyrisches Poem auf
Quandt mit dem Titel «Ruisdael an der Wesenitz». Es entstand zum
Huldigungsfest für Quandt bei seinem Einzug in Dittersbach. Breuer legt Ruisdael
die Lobrede auf Quandt in den Mund, so dass der niederländische Maler
in Versen verkündet, mit Quandt würden seine Landschaftsgemälde nun
endlich geschätzt:

«[...] Da endlich ist ein edler Mann gekommen,
Gleich mir entstammt er fernen Niederlanden21

Der meiner Kunst gewidmet treues Neigen.
Ihm reich ich, die ich einst geliebt zu schauen,

Bergstrom und Wald und saftig grüne Auen,
Mit einem Wort - mein Urbild selbst zu eigen.
Zur Huldigung war ich hierhergekommen
Dem nahenden Gebieter-Paar zum Frommen.
Was - dacht ich' - können Wünsche hier noch bieten,
Wo ernste Kunst, vereint mit heitrer Milde,
Die kräftige Natur zum Dienste zwingen?»22

Ludwig Breuer verleiht Ruisdael die dichterische Sprache, um ihn nicht
nur über Quandt, sondern auch über seine eigenen Naturdarstellungen
sprechen zu lassen. Es habe einen verständigen Kunstfreund gebraucht,
der die Natur zu schätzen wisse.

Dass Ruisdael die Sprache der Poesie angedichtet wurde, war zu
diesem Zeitpunkt nichts Neues. Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832) hatte

1816 im Morgenblattfür gebildete Stände den Aufsatz Ruysdael als Dichter

veröffentlicht, der dieses Verständnis vorzeichnete.23 Darin bespricht
er drei Gemälde von Ruisdael in der Dresdner Gemäldegalerie.24 Goethe

schreibt, Ruisdael verhelfe als denkender Künstler wie ein Dichter seinen



Intellektuelles Wohlgefallen 161

Abb. 7 Jacob van Ruisdael, Bewaldetes Tal mit
Fluss und einergrossen Fichte, um 1660, Öl auf
Leinwand, 79,3 x 66,2 cm, Wilhelm Lehmbruck
Museum, Duisburg

Abb. 8 Ernst Ferdinand Oehme, Ein Bergstrom
in waldiger Gegend (Dittersbacher Grund), 1831,
Öl auf Leinwand, 80 x 67 cm, Privatbesitz

Betrachtern zu einem sinnlichen Begriff der Natur. Die Kunstkenner würden

diesen sinnlichen Begriff in eine adäquate Sprache übersetzen. Damit
nimmt Goethe dezidiert Stellung gegen die Idee von Landschaftsmalerei
in August Wilhelm Schlegels (1767-1845) Gespräch Die Gemähide von 1799

und gegen die Landschaften Caspar David Friedrichs (1774-1840). Es geht
Goethe darum, adäquate Worte der Bildbeschreibung zu finden. Schlegel
dagegen sucht eine Universalsprache des Gemüts. Goethe verbindet
Anschauung und Denken miteinander, während Schlegel Anschauung und
Gefühl miteinander verbinden will.25

Quandt selber interessierte mehr der Titel «Ruysdael als Dichter» von
Goethes Text und weniger dessen Grundgehalt. Noch 1856 verwies er auf
Goethes Aufsatz, als er Ruisdaels drei Dresdener Bilder in seinem Begleiter

durch die Gemälde-Säle erläuterte. Er deutete Goethes Interpretation in
seinem Sinn um: «Göthe, der immer mit einem Worte mehr sagt, als alle
andere [sie!] mit vielen prächtigen Redensarten, nennt Ruysdael <Dichter>

[...]. Die Bilder dieses Landschaftsmalers sind nicht sowohl Schilderungen
der Natur an sich, als vielmehr der Gemüthsstimmungen, in welchen er



162 Andreas Rüfenacht

Gegenstände auffasste, und Wiederscheine aus den Tiefen seiner Seele.»26

Mit der Nennung von Begriffen wie Gemüt und Seele steht Quandt viel
näher bei Schlegels Gefuhlssprache als bei Goethes verstandesorientierter

Bildbetrachtung. Goethe selber hatte in seinem Text etwas ganz anderes

geschrieben: «Der Künstler hat bewundrungswürdig geistreich den Punkt
gefasst, wo die Produktionskraft mit dem reinen Verstände zusammentrifft,
und dem Beschauer ein Kunstwerk überliefert, welches, dem Auge an und
für sich erfreulich, den innern Sinn aufruft, das Andenken anregt, und
zuletzt einen Begriff ausspricht, ohne sich darin aufzulösen oder zu verkühlen.»27

Der Weimarer Dichter schreibt eben gerade gegen eine empfindsame
Betrachtung von Ruisdaels Landschaften an.

Darin zeigt sich ein Generationenkonflikt, der schon Jahre zuvor
offensichtlich geworden war. Quandt übersandte Goethe im Dezember 1831

Veduten von Dittersbach, die Traugott Faber (1786-1863) in Aquarell
ausgeführt hatte. Nachdem Quandt über die beiden Blätter geurteilt hatte,
sie seien leblos und ohne Gefühl, antwortete Goethe lakonisch, er hoffe,
«dass die liebe Natur auch zur Vernunft gekommen sey», Quandt möge sich
doch am Reellen, Fassbaren und Nützlichen erfreuen. Dieser bemerkte
die unterschwellige Opposition gegen seine idealisierende Vorstellung von
Landschaft und schrieb Jahre später in seinen Erinnerungen an Goethe,
der Dichter habe seine «transcendente Kunstansicht» zurechtgewiesen.28
Doch es blieb genau die Schlegel'sche, idealisierende Universalsprache der

Poesie, die Quandt an der Landschaftsmalerei interessierte. Die Poesie half
ihm, sich seiner Empfindungen bei der Landschaftswahrnehmung bewusst

zu werden und sie auszudrücken.
Zu Ruisdaels Gemälde Bewaldetes Tal gesellte sich im Jahr 1830 Ernst

Ferdinand Oehmes Dittersbacher Grund (Abb. 8). Das Pendantbild
veranschaulicht das, was Quandt bei der Betrachtungseiner Ruisdael-Landschaft

empfand: nämlich das Gefühl der Melancholie, in das ihn die Natur in
Dittersbach versetzte. Oehmes Gemälde transformiert die Naturerfahrung
in eine Bilderfahrung. Gleichzeitig kann die Bilderfahrung durch die

Naturerfahrung selbst überprüft werden, denn Oehmes Standort am Flüsschen

Wesenitz liegt unmittelbar am Eingang des Landschaftsparkes bei Schloss

Dittersbach.
Mit den Gemälden von Ruisdael und Oehme hat Quandt die Naturerfahrung,

die er in seinem meist im Sommer genutzten Dittersbacher Landsitz
erleben konnte, ins Dresdener Stadthaus überführt. Das Bildpaar entpuppt



Intellektuelles Wohlgefallen 163

sich damit als Veranschaulichung von Quandts Landschaftsidee: « [...] die

Aufgabe des Landschafters scheint mir gerade die zu seyn, in seinem Bilde
recht bewusst den Austausch des Gefühls wiederzugeben, welcher zwischen

dem, der eine Gegend sieht und den Naturgegenständen, statt findet. Jede

Gegend hat einen bestimmten Charakter, dieser versetzt uns in einen eignen
Gemüthszustand und wir tragen diesen wieder auf die Gegenstände über
und erblicken in diesen, gleichsam uns selbst in der Natur spiegelnd, was
wir fühlen.»29

Die Gefühle des Betrachters versuchte Quandt in seinen Schriften in
Begriffe zu fassen und durch die Präsentation seiner Gemälde in der Sammlung

zu veranschaulichen. Dieser Zusammenhang von Kunsttheorie und
Hängung lässt sich anhand eines weiteren komplexen Beispiels darstellen:
Eine heute verschollene und nur noch in einer Radierung überlieferte
italienische Landschaft mit einem Einsiedler von Johann Martin von Rohden

(1778-1868) bestellte Quandt 1820 ursprünglich als Einzelbild (Abb. 9).30

Als das Gemälde 1823 in die Sammlung kam, schrieb Quandt, es sei ein
Muster für alle Landschaftsmaler, und lobte es überschwänglich: «An Rohdens

Landschaft glaube ich einen vorzüglichen Schatz zu besitzen [...]. Jede

Einzelnheit ist im Geist des Ganzen gedacht u dargestellt [...]. Die Composition

ist sehr geistreich u alle Theile reihen sich organisch an einander. Der
Strom der durch den Mittelgrund fliesst, erklärt die ganze Anordnung der
Landschaft [...]. Der Geognost o[der] der Botanicker wird durch dies Bild
beschäfftigt u der Kunstfreund erfreut.»31

Etwas später gab der Sammler bei Caspar David Friedrich eine nordische

Landschaft als Gegenstück zu von Rohdens Bild in Auftrag. Auch dieses

Werk ist verschollen. Es kann jedoch mit der Hamburger Fassung Das
Eismeer von 1823-1824 verglichen werden (Abb. 10).32 Quandt schrieb über den

Auftrag: «Der Landschafter Friedrich malt für mich ein grosses Bild, welches

ein Gegenstück zu Rohdens Landschaft werden soll. In Rohdens Bild ist
alles vereint, was eine südliche Natur freundliches darbietet u in Friedrichs,
was der Norden Ungeheures, und Erhabenes zeigt. Schroffe Felsen, oben mit
Schnee bedeckt, an welchen kein armes Gräschen Nahrung findet, schliessen

einen Meerbusen ein, in welchem Stürme Schiffe verschlagen u durch
ungeheure Eisschollen zerdrückt haben. Dieses graue Gemisch von Schiffstrümmern,

Treibholz u Eismassen macht eine wunderbare u grosse Wirkung.»33
Die beiden Bilder standen also für «die südliche Natur in ihrer üppigen

und majestätischen Pracht» und «die Natur des Nordens in der ganzen



164 Andreas Rüfenacht

Abb. 9 Johann Gottfried
Abraham Frenzel nach Johann
Martin von Rohden,
Landschaft mit einem Einsiedler,
1827, Radierung, 19 x 22,5 cm,
Museen der Stadt Nürnberg,
Inv.-Nr. St. N. 10607

Schönheit ihrer Schrecken».34 In der neueren Forschung wurde vermutet,
dass Quandt mit der Gegenüberstellung dieser beiden Bilder die zwei
ästhetischen Kategorien des Schönen und des Erhabenen effektvoll in Bezug
zueinander setzte.35 Diese These gilt es zu hinterfragen, da Quandt einerseits

von Rohdens Gemälde ursprünglich als Einzelauftrag bestellte,
andererseits sich die Begriffe der ästhetischen Kategorien erst in seiner Schrift
Briefe aus Italien über das Geheimnisvolle der Schönheit und die Kunst, die

1830 erschien (siehe Abb. 11), systematisch erarbeitete.
Die Präsentation, wie sie durch Quandts Sammlungskatalog von 1824

ersichtlich wird, legt ein anderes Deutungsmuster nahe. Auf die südliche
Landschaft von Rohdens folgen zwei Architekturdarstellungen von
Domenico Quaglio (1787-1837), zwischen denen wiederum eine Darstellung
der Heiligen Familie von Giovanni Battista Salvi genannt Sassoferrato

(1609-1685) beschrieben ist. Leider ist aus Quandts Sammlung nur noch

Quaglios Ansicht des Münsters von Freiburg im Breisgau erhalten.36

Quandt scheint einerseits unterschiedliche Gattungen wie die

Architekturvedute, die Landschaftsmalerei und die Historie nebeneinander
zeigen zu wollen. Andererseits sollen die Gemälde von Rohdens und Friedrichs
einen Bezug zwischen nördlicher und südlicher Kunst herstellen. Die beiden

deutschen Bilder wurden von Quaglios Architekturansichten flankiert,
wobei von Rohdens italienische Landschaft gewissermassen Unterstützung
vom Italiener Sassoferrato erhielt. Die beiden ästhetischen Kategorien
nach Burke, Kant und Schiller mögen zwar mitschwingen, doch die Gegen-



Intellektuelles Wohlgefallen 165

Abb. 10 Caspar David Friedrich, Das Eismeer (Die gescheiterte Hoffnung), 1823-1824, Öl auf
Leinwand, 96,7x126,9 cm, Hamburger Kunsthalle, Inv.-Nr. 1051

Überstellung von Nord und Süd scheint den Vorrang zu haben. Zwar nennt
Quandt die Begriffe des Erhabenen und Schönen im Zusammenhang mit
Friedrichs und von Rohdens Landschaft, führt sie aber argumentativ nicht
zusammen. Dagegen kontrastiert er ausdrücklich das Nordische und das

Südliche der Gemälde: Der Süden bietet Freundlichkeit und Schönheit, der
Norden Erhabenheit und Naturgewalt.37 Wenige Jahre nach der Fertigstellung

der beiden Werke schrieb Quandt in der Kupferstecherkunst von 1826

zum Unterschied zwischen nördlicher und südlicher Kunst: «Wir sehen eine

Auffassung der Gegenstände, der nach aussen sich drängenden [...]
Leidenschaften, in allem was die Italiener hervorbrachten, wogegen die Werke der
Deutschen in seelenvoller Ruhe erscheinen. [...] Bildlich gesprochen
unterscheidet sich die deutsche und italienische Schule so von einander, wie die

Wurzeln und Aeste eines Baumes; jene streben nach der Tiefe, diese nach

aussen und in die Weite.»38 Mit dieser Metapher offenbart Quandt sein



166 Andreas Rüfenacht

Verständnis von Italien als dem irdischen Ort der sinnlichen Leidenschaften

und Deutschland als einer tiefgründigen, geistig-religiösen Welt.39

Mit den Architekturdarstellungen von gotischen Kirchen wird diese

Deutung noch unterstrichen. Im «Spitzbogenstyl» zeigt sich überhaupt die
in Quandts Augen genuin deutsche Kunst.40 Dabei muss man sich bewusst
werden, dass die Komposition des italienischen Leitbildes von Sassofer-

rato auf Raffaels Madonna di Loreto zurückgeht. Der Renaissance-Maler

spielte in der Frage des Ausgleichs nord- und südalpiner Kunst eine
zentrale Rolle.41 Damit stellt Quandt in der Präsentation von 1824 die deutsche

Kunst auf eine der italienischen gleichwertige Ebene. Man kann die
Pendants der südlichen Landschaft von Rohdens und der nördlichen Friedrichs

als Überwindung der Unterschiede zwischen den italienischen und
deutschen Schulen und Stilen ansehen. Es sind nun zwei deutsche Künstler,
welche die Charakteristika des Südlichen und des Nördlichen darzustellen
vermögen.42

Nach 1824 hatte sich die Präsentation der Gemäldesammlung durch
zahlreiche Erweiterungen gewandelt. Der Auktionskatalog von 1868
überliefert eine neue Kombination der Landschaften Friedrichs und von Rohdens

mit anderen Gemälden im dritten Zimmer.43 Sie stehen nun im Kontext

weiterer Landschaften von Adrian Ludwig Richter, Gottlob Friedrich
Steinkopf (1779-1861) und Franz Ludwig Catel. Die neue Hängung kann mit
Quandts Kunsttheorie und seiner spezifischen Sichtweise der ästhetischen

Kategorien begründet werden. Seine Ästhetik formuliert er ab 1830 in
seiner Schrift Briefe aus Italien über das Geheimnisvolle der Schönheit und die

Kunst (Abb. 11). In dieser Publikation schreibt er, dass Kunstwerke durch
ihre physische Präsenz Gemüt und Verstand anregten. Diese Erregung
nennt er das «intellektuelle Wohlgefallen». In den entsprechenden Passagen

der Briefe reflektiert Quandt, weshalb der Anblick von Kunst beim
Betrachter Gefühle auslösen könne.

Quandts Ausdruck «intellektuelles Wohlgefallen» ist ein Anklang an
Immanuel Kants Schönheitsbegriff in der Kritik der Urteilskraft. Für den

Philosophen ist der Schönheitsbegriff kein Vernunftbegriff. Er charakterisiert

Schönheit als die Fähigkeit des Menschen zu erkennen und zu urteilen

- aber Schönheit ist nicht eigentliche Erkenntnis. Daher ist für Kant die
Schönheit ein «interesseloses Wohlgefallen».44 Quandt rezipiert Kant in
seinem eigenen Sinn und schreibt, Schönheit sei «das Vernunftgemässe in
sinnenfälliger Form.»45 Ein schönes Kunstwerk löse beim Betrachter ein Gefühl



Intellektuelles Wohlgefallen 167

Briefe au8 Italic«

über

baê ©eb«ntnfê»oHe bet* ©diênïxit

unto tie Ättnfi.

Sîon

3- ©. ». Q « a tt b f.

® t r a,

•&ei8ftai'fi$e Su^^onbtung.
1 8 3 0.

Abb. 11 Johann Gottlob

von Quandt, Briefe aus Italien
über das Geheimnisvolle der
Schönheit und die Kunst, Gera:

Heinsius, 1830, Titelblatt

aus, das dieser mit seiner Vernunft kategorisiere.46 Damit wird Kants
«interesseloses Wohlgefallen» bei Quandt ein «intellektuelles Wohlgefallen».

Quandt beschreibt vier Hauptbegriffe des intellektuellen Wohlgefallens:

das Schöne, das Erhabene, das Tragische und das Rührende (Abb. 12).47

Das Erhabene ist «das freudige Gefühl der intellectuellen Ueberlegenheit»
des Betrachters über das Dargestellte.48 Das Rührende bezeichnet Quandt
als eine Übereinstimmung des Gemüts des Betrachters mit dem dargestellten

Gegenstand. Der Betrachter erkennt den Schmerz des Dargestellten als

seinen eigenen.49 Das Tragische wiederum empfinde man im Angesicht des

Untergangs eines Individuums für einen besseren Zweck.50 Der «philosophisch

denkende Kunstforscher» solle seine Gefühle bei der Bildbetrachtung

mit diesen vier Kategorien erklären.

Aufgrund der Ausführungen in den Briefen aus Italien können
Rückschlüsse auf die Landschaftsgemälde im dritten Zimmer von Quandts
Sammlung gezogen werden. So zieht Quandt Caspar David Friedrich als



168 Andreas Rüfenacht

Beispiel heran, um über die ästhetischen Kategorien und das Kolorit zu

sprechen. Friedrichs Gemälde erfüllten zwar hinsichtlich der Macht der

Darstellung die Kategorie des Erhabenen, jedoch seien die gedämpften Farben

und die Grautöne eher dem Rührenden zuzuordnen: «Ein getrübtes
Licht und eine dunkle Färbung lassen uns die Natur in Trauer erscheinen
[...]. Unter den Neuern hat sich in dieser Flinsicht der Landschafter Friedrich

ausgezeichnet. Die Werke dieser Künstler sind in Italien selten und
würden hier auch kein Glück machen, weil hier in reicher Fülle die
ungetrübte Schönheit in Farben und Formen sich offenbart.»51 Die «ungetrübte
Schönheit» findet sich in der italienischen Landschaft von Rohdens, der
selber bis zu seinem Tod in Rom gelebt hat, wieder, auch wenn Quandt ihn
nicht explizit nennt. Bemerkenswerterweise bleibt der Kunstschriftsteller
selbst bei der Beschreibung der ästhetischen Kategorien dem Vergleich
deutscher und italienischer Kunst verhaftet, wie er noch 1824 augenscheinlich

wurde: Schönheit ist italienisch, Erhabenheit deutsch.

In ähnlicher Weise können die weiteren Landschaften im Raum, von
Adrian Ludwig Richter - darunter die bereits beschriebenen Ansichten von
Civitella und Ariccia (Abb. 4-5) - und Gottlob Friedrich Steinkopf, in Bezug
zu Quandts Kunsttheorie gestellt werden.52 Doch geradezu als das Motiv
zur Theorie erweist sich das tragische Bild Die unglückliche Heimkehr des

Fischers von Franz Ludwig Catel: Quandt umgibt seine langatmigen
Ausführungen über das Erhabene, Rührende und Tragische in den Briefen aus
Italien mit der Geschichte einer Fischerfamilie, die Catels Gemälde

entspricht. Die berichtartige Erzählung handelt von der rührenden Liebe eines

schönen Fischerpaares. Die Beziehung scheitert am tragischen Schiffbruch
des Fischers aufder erhabenen Weite des Meeres.53 Offensichtlich versuchte

Quandt, die trockene Materie mit einem angeblich eigenen Erlebnis aus
Italien aufzulockern, um Authentizität zu vermitteln. Nicht zuletzt deswegen
wählte er als äussere Form seiner ästhetischen Schrift den Brief. Vielmehr
aber zielte er darauf ab, die abstrakte Materie anschaulich zu vermitteln.

Die nordische und südliche Landschaft Friedrichs und von Rohdens

treten also in einen erweiterten theoretischen Kontext. Ihre Präsentation

geht über die Gegenüberstellung des Schönen und Erhabenen als Pendants

hinaus und muss im Zusammenhang von Quandts Sammlung verstanden
werden. Der Grund liegt in Quandts spezifischem Verständnis der ästhetischen

Kategorien. Es unterscheidet sich in wesentlichen Punkten von der
Ästhetik seiner Zeit. Zwar reflektiert der Kunstschriftsteller die bekannten



Intellektuelles Wohlgefallen 169

Texte über das Erhabene und Schöne ausführlich, ganz besonders Kants
Kritik der Urteilskraft. Doch anders als in der traditionellen Beurteilung der

ästhetischen Kategorien setzt Quand! das Schöne und Erhabene einander
nicht als Gegensätze gegenüber.54 Bei ihm sind sie nur ein Verschiedenes,
bleiben aber miteinander verbunden.55 Anders als die Philosophen ergänzt
er das Schöne und Erhabene mit dem Tragischen und Rührenden. Das

Tragische zählt zwar auch beim wichtigen Ästhetiker und Professor in Tübingen

und Zürich, Friedrich Theodor Vischer (1807-1887), zu den ästhetischen

Kategorien. Vischer hat nur wenige Jahre, nachdem Quandt seine Briefe aus
Italien veröffentlichte, 1837 seine Habilitationsschrift Ueber das Erhabene

und Komische, ein Beitrag zu der Philosophie des Schönen publiziert.56 Sie

lässt sich an vielen Stellen mit Quandt vergleichen und kompiliert die
ästhetischen Kernpunkte der zeitgenössischen Philosophie. Doch Vischer stellt
dem Tragischen das Komische entgegen. Das Rührende dagegen spielt in
seiner Ästhetik keine Rolle oder wird kritisch bis negativ beurteilt.57

Quandt ordnet seine Grundbegriffe der Kunstanschauung auf einem
Kreis an (Abb. 12). Damit bleiben die traditionellen Gegensatzpaare mit
der Verteilung der Begriffe an den Polen zwar noch erkennbar. Eine

Vermischung der Gefühlskategorien jedoch findet sich sonst bei keinem
Exponenten der philosophischen Ästhetik. Nur Quandt mischt sie wie die Farben

zu «Nüancen des Gefühls».58 Auf den ersten Blick scheint ihm mit dieser

Vermengung der ästhetischen Kategorien und mit der Auflösung ihrer strikten

Gegensätzlichkeit etwas Neues zu gelingen. Das einzige, was er jedoch
vermischt, sind unterschiedliche Begriffsebenen. Darin liegt das Problem
seiner Ästhetik: Quandt ordnet das Schöne der Vernunft zu, während das

Erhabene, das Tragische und das Rührende Gefühle bezeichnen. Doch folgt
man Kant, können Vernunftbegriffe und Gemütsregungen nicht auf der
gleichen Begriffsebene verglichen werden. Aus dieser Erkenntnis heraus
diskutierte der Königsberger Philosoph, Quandts erklärtes Vorbild, Schönheit

und Erhabenheit im Rahmen der Kritik der Urteilskraft also auf einer

gemeinsamen Begriffsebene. Damit gehört die Schönheit bei Kant nicht zur
Vernunft. Auf der kantischen Kritik aufbauend, erfolgte die Weiterentwicklung

der ästhetischen Kategorien durch die Ästhetiker des frühen 19.

Jahrhunderts. Die deutschen Idealisten und Transzendentalphilosophen um
Schelling verbanden - angeregt durch Kants Philosophie - Objektivität und

Subjektivität, Vernunft und Gefühl, in der Transzendentalphilosophie. Sie

verstanden Kunst als Anschauung des Unendlichen.



170 Andreas Rüfenacht

124

53enfm nit uns bas ScbôiK uni bas GrEja»

bene als bie beiben fPoIe beS intedectucüen 2öo!)U

gefaUcnS, fo begegnen fid) i!;re 9!ief)tungen in bie«

fem SDîitfeEpuncte im ©emutlje. ©ben fo ifi es mit
ben anbetn beiben Zurieten, mit bem Stagifcben
unb bem äibbtenben, roeit&c toiebet in bem tntei«

Abb. 12 Johann Gottlob

von Quandt, «Das intellektuelle
Wohlgefallen», in: Briefe aus
Italien über das Geheimnisvolle
der Schönheit und die Kunst,
Gera: Heinsius, 1830, S.124

Doch das alles interessierte Quandt nur theoretisch. «Ich [habe] mir alle
Mühe gegeben [...] darzuthun, dass eine Ästhetik als abstracte Schönheitslehre

etwas ganz Unzulässiges ist», schrieb er in einem Brief an Julius
Schnorr von Carolsfeld (1794-1872).59 Er wollte Kunst als etwas verstehen,
was im Hier und Jetzt angeschaut wird. Für ihn ist Kunstanschauung nicht
auf ein entferntes Unendliches bezogen, sondern es geht Quandt ganz konkret

um ein Bild an der Wand, eine Statue auf dem Sockel oder den
gotischen Dom in der Stadt. So versuchte er, was die Philosophen längst als

unmöglich erkannt hatten: nämlich das Geschmacksurteil als Vernunftbegriff
herzuleiten und vernünftige Kunstbetrachtung zu betreiben.60

Doch selbst wenn Quandts Argumentation, philosophisch verstanden,
nicht aufgeht, stellt sich die Frage nach der Qualität seiner ästhetischen
Schriften. Worin könnte sie trotz aller Widersprüche zu den Lehrmeinungen

der deutschenÄsthetik in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts liegen?
Quandts Errungenschaft scheint die zu sein, die philosophischen Begriffe
in eine Alltagssprache überführt zu haben. Dies zeigt sich an verschiede-



Intellektuelles Wohlgefallen 171

nen Beispielen. So verwendet er im Zusammenhang mit dem Begriff des

Erhabenen immer wieder das aus dem morphologisch zugrundeliegenden
Verb abgeleitete Attribut «erhebend», z. B. ein erhebender Berg, Wasserfall,
Farbton.61 Solche Umschreibungen haben einen didaktischen Charakter.
Auch der Titel «Briefe» und die zahlreichen erläuternden Beispiele und
eingewobenen Geschichten deuten in diese Richtung. Quandts Schriften
sind womöglich eine Art theoretisches Manifest des Galeriegesprächs. In
diesen Gesprächen verwendeten die Kunstfreunde dilettierend die Begriffe
der Philosophen. Quandts Texte mögen eine Art Lehrbuch für Kunstfreunde
sein. Damit können sie an ästhetischen Fragen teilhaben, ohne in den elitären

Bereich philosophischer Komplexität vorstossen zu müssen.62

In Quandts Präsentation der Landschaften von Rohdens, Friedrichs,
Richters, Catels und Steinkopfs lässt sich diese Vermittlung zwischen
philosophischer Ästhetik und Kunstbetrachtung nachvollziehen. Es ist eine

höchst private, zum Bild gewordene Ästhetik. Die Landschaften
veranschaulichen Quandts persönliches Verständnis der ästhetischen Kategorien.

Mit ihnen kann er die Empfindungen bei der Kunstbetrachtung
vergleichen. Der Sammler entpuppt sich damit nicht so sehr als Ästhetiker auf
der Höhe des philosophischen Diskurses, sondern vielmehr als engagierter
Rezipient der philosophischen, ästhetischen und kunsttheoretischen
Strömungen seiner Zeit.

Die Landschaftsgemälde geben wie die Historienmalerei in Quandts
Augen Aufschluss über die Geschichte der menschlichen Vernunft. Gerade

weil der Mensch Teil der Natur ist, eignen sich Naturdarstellungen hierin

für eine vermittelnde Funktion. Die Künstler als vernünftige Menschen
stehen so beispielhaft für die Fähigkeiten der menschlichen Vernunft: «Die

Natur ist eine Autokratie die keine andern Gesetze hat, als die, welche ihre
eigne Vernunft [...] gab. Diese Gesetze sind äusserst einfach u allgemein, so

dass ihre Anwendung eine fast unendliche Mannichfaltigkeit u eine beinahe

unbeschränkte Möglichkeit zulässt u darum der beschränkte menschliche

Verstand nicht bestimmen kann, was möglich oder unmöglich sey. [...]
Wer kann aber sagen, dass ein Berg, eine Wolke, eine Welle gerade die
oder jene Form haben solle? Hegel hat wohl Recht zu sagen: Was ist, ist
vernünftig. - Nur muss dieser Satz in Beziehung auf Landschaftsmalerei,
welche eben nichts Wirkliches, sondern blos den Schein einer Wirklichkeit

hervorbringt, so modificirt werden, dass der Landschafter, um die
Vernunft nicht zu beleidigen, nur das darstellen darf, dessen Möglichkeit sich



172 Andreas Rüfenacht

durch Naturformen, also erfahrungsmässig, darlegen lässt. [...] In dem
Landschaftsbilde herrschen dieselben Naturgesetze wie im Cosmos u die
Phantasie des Künstlers, in welchem die Allkraft des Lebens, wie im Weltall,
von dem er ein Theilchen ist, waltet, gestaltet, ohne der Naturgesetze sich
bewusst zu werden, das Kunstwerk eben so gesetzmässig, wie die Natur ihre
Erzeugnisse.»63 Damit ist für Quandl die Landschaftsmalerei eine Metapher
der menschlichen Vernunft.



Intellektuelles Wohlgefallen 173

1 Johann Gottlob von Quandt, «Ueber die

diessjährige Kunstausstellung in Dresden»,
in: Kunstblatt, 5 (1824), Nr. 92, S. 366.

2 Johann Gottlob von Quandt, geboren in
Leipzig in eine durch Tabakhandel reich
gewordene Familie; privat gebildet in
kantischer Philosophie und Kunstgeschichte;
entdeckte 1815 auf dem Dachboden der
Nikolaikirche in Leipzig mehrere altdeutsche
Gemälde und kam dadurch mit Johann
Wolfgang von Goethe in Kontakt; 1819-1820

Romreise, auf der er mit den wichtigsten
deutschen Künstlern verkehrte und bei diesen

mehrere Gemälde in Auftrag gab, u. a.

bei Julius Schnorr von Carolsfeld, Friedrich
Overbeck, Joseph Anton Koch; 1820
erfolgreiches Adelsgesuch; ab 1824 dauerhaft
in Dresden wohnhaft; 1828 Mitgründer und
erster Vorsitzender des sächsischen
Kunstvereins; 1830 Kauf des Ritterguts Dittersbach
in der Nähe von Dresden, Einrichtung
eines Landschaftsparks und Goethe-

Erinnerungsortes; 1832-1834 Einrichtung
des Historischen Museums Dresden (heute
Rüstkammer); ab 1834 Mitglied des

akademischen Rates der Dresdener Kunstakademie

und der Galeriekommission der

Königlich Sächsischen Gemäldesammlung;
in den 1840er Jahren Reisen nach Spanien,
Südfrankreich und Schweden, über die er
ausfuhrliche Berichte publizierte; zahlreiche
Buch- und Aufsatzpublikationen zu Kunst
und Kunstgeschichte, aber auch über Ästhetik,

Philosophie, Politik, Schulbildung
und Landwirtschaft. - Aktuellste Literatur:
Andreas Rüfenacht, Johann Gottlob von
Quandt (1787-1859). Kunstfördern und
ausstellen, Diss. Univ. Zürich [erscheint 2017];

ders., «Johann Gottlob von Quandt und die

Gründungsetappen des Leipziger
Kunstmuseums», in: mdbk. Jahrbuch des Museums
der bildenden Künste Leipzig, 18 (2016),
S. 14-26; ders., «Zufluchtsorte verstossener
Kunst. Johann Gottlob von Quandts
Einrichtung des Historischen Museums Dresden

1832-34», in: Jahrbuch der Staatlichen

Kunstsammlungen Dresden, Bd. 36, 2010,
S. 110-119; ders., «Goethe in Dresden und
Dittersbach. Frühe Formen des Dichter-

Gedenkens bei Johann Gottlob von Quandt»,
in: Literatur ausstellen. Museale Inszenierungen

der Weimarer Klassik (Jahrbuch der
Klassik Stiftung Weimar, 2012), Göttingen:
Wallstein, 2012, S. 31-53; Johann Gottlob von
Quandt, 1787-1859. Goetheverehrer und
Förderer der Künste. Eine Sammlung von
Beiträgen, hrsg. von Helga Luzens, Dittersbach:

Quandt-Verein, 2002; «Von den
herrlichsten Kunstwerken umgeben...». Der
Briefwechsel zwischen Johann Wolfgang von
Goethe und Johann Gottlob von Quandt,
hrsg. von Walter Schmitz und Jochen Strobel,
Dresden: Thelem, 2001.

3 Johann Gottlob von Quandt, Verzeichniss

von Gemälden und andern Kunstgegenständen

im Hause des J. G. v. Quandt zu
Dresden, Dresden: Ramming, 1824; Verzeichniss

der von Herrn Johann Gottlob von
Quandt hinterlassenen Gemälde-Sammlung
alterund neuer Meister, hrsg. von Ludwig
Gruner, Dresden: Blochmann, 1868.

4 In verschiedenen Archiven und Bibliothe¬
ken konnten Briefe, Zeitungsartikel und
Aufsätze eruiert werden, welche die öffentliche

Zugänglichkeit von Quandts Sammlung

nachweisen. Siehe auch Cornelia Briel,
«Johann Gottlob von Quandt und die

Kunstpflege in Sachsen», in: Luzens (Hrsg.)
2002 (wie Anm. 2), S. 11-17, hier S. 14. Eine
ausfuhrliche Beschreibung von Quandts
Museum bietet das zweite Kapitel «Des

Hrn. v. Quandt Kunstsammlung», in:
Anonym, «Erinnerungen von einem
Ausfluge nach Dresden», in: Zeitungfür die

elegante Welt, 25 (1825), Nr. 98-99,102-
104, Sp. 780-782, 788-791, 811-814, 817-820,
826-828.

5 Pendants spielten in der Dresdener Ro¬

mantik eine wichtige Rolle. Das Zusammenfuhren

solcher Bilderpaare lässt sich bei

Quandt an verschiedenen Stellen beobachten.

Siehe Leander Büsing, Vom Versuch,
Kunstwerke zweckmäßigzusammenzustellen.
Malerei und Kunstdiskurs im Dresden der
Romantik (Dortmunder Schriften zur Kunst.
Studien zur Kunstgeschichte, 2), Norderstedt:
Books on Demand GmbH, 2011, S. 15-17,
235-240.



174 Andreas Riifenacht

6 Gruner (Hrsg.) 1868 (wie Anm. 3), S. 23-24,
Nr. 81-82. Siehe auch Johann Gottlob von
Quandt, Verzeichnis meiner Kupferstichsammlung

als Leitfaden zur Geschichte der

Kupferstecherkunst und Malerei, Leipzig:
Weigel, 1853, S. 169: «In früherer Zeit zeichnete

Karstens, dann Thorwaldsen und auch
Cornelius die Figuren in Kochs Landschaften.
[...] Koch gerieth dadurch, dass er die Staffage

seiner Landschaften ausmalte, welche
andere Künstler gezeichnet hatten, in die

Selbsttäuschung, dass er ein grosses Talent
für die Historienmalerei habe.»

7 Dieses Gemälde wird durch das Museum
auf 1816 datiert. Wahrscheinlicher ist eine

Entstehung im Jahr 1821, wie ein Brief
von Rudolf Schadow an seinen Vater Johann
Gottfried Schadow vom 17.1.1821 nahelegt,
in dem steht, Koch male für Quandt ein Bild
aus der Gegend des «Staubbach». In der
Literatur zu Koch findet sich jedoch kein
«Staubbach», weswegen es sich wohl eher um
das vorliegende «Berner Oberland» handelt.

Reichenbaehfalle und der Staubbachfall

sind nicht allzu weit voneinander
entfernt, was aus der Berliner Perspektive zur
Konfusion geführt haben könnte. Berlin,
Staatliche Museen preussischer Kulturbesitz
(SMPK), Zentralarchiv, Nachlass Johann
Gottfried Schadow, NL Swl82: « [...] Koch
mahlt eine grosse Landschaft aus der
Gegend des Staubbach in der Schweiz, Bestellung

v. H.v.Quan[d]t [...].»
8 Siehe zum Beispiel Johann Gottlob von

Quandt, Streifereien im Gebiete der Kunst
aufeiner Reise von Leipzig nach Italien im
Jahr 1813, 3 Bde., Leipzig: Brockhaus, 1819,

Bd. 3, S. 231: «Die Eisgipfel der Alpen bilden
jene glänzende Demantkette, welche das

nordische Vaterland umgürtet, und mit Weh-
muth verfolgt mein Blick die hohen, blauen
Apenninen, die nach Süden hinziehen und
in Duft und rosigen Nebel sich auflösen. [...]
Die Sonne sank auf die Alpen nieder und
brannte wie ein heiliges Opferfeuer auf dem

grossen Altar der Natur. Die Gluth entzündete

Himmel und Erde, die Fluren dampften,
die Eisgebirge flammten; alles schmolz
und floss in und durch einander. So fliessen

nun alle Erinnerungen in eine Einzige
zusammen. Italien liegt mit glühenden Farben

vor meiner Seele; einzelne duftige,
hellerglänzende Wolken ziehen durch die Abend-
röthe der Erinnerung.»

9 Johann Gottlob von Quandt, Entwurfzu
einer Geschichte der Kupferstecherkunst und
deren Wechselwirkungen mit anderen
bildenden Künsten, Leipzig: Brockhaus, 1826,
S. 279.

10 Quandt 1819 (wie Anm. 8), Bd. 1, S. 71-72;
Johann Gottlob von Quandt, Briefe aus
Italien über das Geheimnisvolle der Schönheit
und die Kunst, Gotha: Heinsius, 1830, S. 55-
56, 298-300. Hier klingt das Kunstverständnis

des deutschen Idealisten Friedrich
Wilhelm Joseph Schelling (1775-1854) an:
«Wie können wir jene scheinbar harte Form
[der Natur - AR] geistig gleichsam schmelzen,

dass die lautere Kraft der Dinge mit der
Kraft unseres Geistes zusammenfliesst,
und aus beiden nur Ein Guss wird?» F. W. J.

Schelling, Texte zur Philosophie der Kunst,
hrsg. von Werner Beierwaltes, Stuttgart:
Reclam, 2004, S. 62-64. Quandt referiert
Schellings Rede Über das Verhältnis der
bildenden Künste zur Natur (1807) in seiner
Publikation Vorträge über Ästhetikfür
bildende Künstler. In der Königl. Académie

für bildende Künstle zu Dresden gehalten,
Leipzig: Hirschfeld, 1844, S. 121-127.

11 Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 64; Johann
Gottlob von Quandt, Die Gemälde des

Michel Wohlgemuth in der Frauenkirche zu
Zwickau. Im Auftrage des Königlich
Sächsischen Alterthumsvereins, Dresden/Leipzig:
Weigel, 1839, S. 5 über die Mimesis: «Die

Darstellung des Wirklichen an sich [...]
leitete auf Abwege, und zwar zu einer
Natürlichkeit, die in Niedrigkeit ausartete.»
Quandts Mimesiskritik lautet ähnlich wie
bei Schelling: «Wenn wir die Dinge nicht
auf das Wesen in ihnen ansehen, sondern
auf die leere, abgezogene Form, so sagen
sie auch unserm Innern nichts.» Schelling
2004 (wie Anm. 10), S. 57-59, 64.

12 Brief an Julius Schnorr von Carolsfeld vom
20.9.1828, Sächsische Landes- und
Universitätsbibliothek Dresden (SLUB), Mscr.



Intellektuelles Wohlgefallen 175

Dresd. n Inv. 15, Bd. 31, fol. 159r. In Kunstblatt,

29 (1848), Nr. 60, S. 239-240, charakterisiert

Quandt Richters Figuren als «inte-
grirende Theile der Natur». Richter selber

war sehr bemüht um die Figuren und liess
sie gar von Schnorr überarbeiten. Ganz im
Sinne Quandts fragte er in einem
Tagebucheintrag von 1830: «Könnte man nicht
ein historisches Gemälde, ein Gedicht, ja
eine Musik auch in eine Landschaft übersetzen?»

Adrian Ludwig Richter, Lebenserinnerungen

eines deutschen Malers. Selbstbiographie

nebst Tagebuchniederschriften und

Briefen (1885), hrsg. von Heinrich Richter,
Einleitung von Ferdinand Avenarius, Leipzig:
Hesse & Becker, 1909, S. 573. Siehe auch

Ludwig Richter - der Maler. Ausstellung zum
200. Geburtstag, hrsg. von Gerd Spitzer
und Ulrich Bischoff, Ausst.-Kat. Galerie Neue

Meister, Staatliche Kunstsammlungen Dresden,

27.9.2003-4.1.2004, München: Deutscher

Kunstverlag, 2003, S. 18-19,141-144.
15 Die historienartige Einbindung der Figuren

spielt in der Rezeption des Werks eine wichtige

Rolle; Dresden 2003-2004 (wie Anm. 12),

S. 28-29. Quandt definierte Historien als

Bilder, «durch welche grosse Charaktere in
gehaltvollen Handlungen, erhöhte Gemüths-

zustände, in bedeutenden Lagen des Lebens,
oder auch innere und äussere Schönheit
in harmonischer Ruhe, in einem Daseyn sich
darstellen.» Zit. nach Ernst Ferdinand
Oehme, 1797-1855. Ein Landschaftsmaler der

Romantik, hrsg. von Ulrich Bischoff, Ausst.-
Kat. Albertinum, Staatliche Kunstsammlungen

Dresden, 21.4.-29.6.1997; Museum für
Kunst und Kulturgeschichte der Hansestadt
Lübeck, Behnhaus, 20.7.-7.9.1997, S. 37.

14 Richter 1909 (wie Anm. 12), S. 111.

15 Brief Quandts an Schnorr vom 29.8.1824,

SLUB, Mscr. Dresd. n Inv. 15, Bd. 31, fol. 117r;

Anonym 1825 (wie Anm. 4), Sp. 812.
16 Gruner (Hrsg.) 1868 (wie Anm. 3), Nr. 34, 37.

Siehe auch Seymor Slive, Jacob van Ruisdael.

A Complete Catalogue ofHis Paintings,
Drawings and Etchings, New Haven/London:
Yale University Press, 2001, Nr. 185, S.191;

Dresden/Lübeck 1997 (wie Anm. 13), S. 84,
Nr. 90, S. 193.

17 Zu den Fresken im Belvedere auf Schönhöhe
siehe Rüfenacht 2012 (wie Anm. 2), S. 39-48.
Das Dittersbacher Rittergut wurde in
mehreren Publikationen thematisiert.
Zusammenfassend die Artikel von Bernd Heinrich,
Gerhard Glaser und Bernhard Maaz in
Luzens (Hrsg.) 2002 (wie Anm. 2), S. 7-10,

43-56,70-92.
18 Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 367-368.
18 Briefvon Quandt an Johann Friedrich

Rochlitz vom 24.8.1826, in: SLUB, Mscr.
Dresd. App. 26, Nr. 219. Die Verse aus Ludwig
Tiecks Gedicht «Der Trostlose», 1. Strophe,
in: Ludwig Tieck, Schriften in zwölfBänden,
Bd. 7, Gedichte, hrsg. von Ruprecht Wimmer,

Frankfurt a. M.: Deutscher Klassiker
Verlag, 1995, S.113. Der Bezug auf Tieck
ebenso im Briefvon Quandt an Schnorr vom
18.6.1826, in: SLUB, Mscr. Dresd. n Inv. 15,

Bd. 31, fol. 132r: «Es ist eine Trauer über die

ganze Natur in diesem Bilde verbreitet
welche als genussreiche Schwermuth im
Gemüth zum Bewusstseyn kommt.»

20 Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 176-177. «Die
Poesie ist universelle Kunst. [...] die Kunst
ist nichts anders, als Versinnlichung innerer
Anschauung.»

21 Es handelt sich hierbei um eine Anspielung
auf Quandts Herkunft: Seine Vorfahren
stammten aus Holland.

22 Ludwig Breuer, Gedichte. Nachlassfür seine

Freunde, Dresden: [s.n.], 1835, S. 133. Siehe

auch Bernd Heinrich, «Johann Gottlob von
Quandt in Dittersbach», in: Luzens (Hrsg.)
2002 (wie Anm. 2), S. 43-56, hier S. 45.

23 Johann Wolfgang von Goethe, «Ruysdael als

Dichter», in: Morgenblattfürgebildete
Stände, 3.5.1816, Nr. 107, S. 425-427. Gertrud
Rudloff-Hille, «Goethe und die Dresdner
Galerie», in: Beiträge und Berichte der Staatlichen

Kunstsammlungen Dresden, 1972-
1975, S. 52-55.

24 Es handelt sich um die Gemälde Das Kloster,
Öl auf Leinwand, 75 x 96 cm, Der Wasserfall

vordem Schlossberg, Öl auf Leinwand,
99 x 85 cm, und Der Judenfriedhof, Öl auf
Leinwand, 84 x 95 cm, alle in der Gemäldegalerie

Alte Meister, Staatliche Kunstsammlungen

Dresden, Gal.-Nr. 1494,1495,1502.



Andreas Rüfenacht

August Wilhelm Schlegel, Die Gemähide.

Gespräch, hrsg. von Lothar Müller, Amsterdam
u. a.: Verlag der Kunst, 1996, S. 24-39, über
Ruisdael S. 30-31. Tristan Weddigen, Die

Sammlung als sichtbare Kunstgeschichte. Die
Dresdner Gemäldegalerie im 18. und 19.

Jahrhundert, Habil. Universität Bern, 2008
[unpubliziert], S. 181-185, setzt sich ausfuhrlich

mit dem Verhältnis von Goethes Essay
und Schlegels Landschaftsidee auseinander.
Siehe auch Rudloff-Hille 1972-1975 (wie
Anm. 23), S. 52; Oskar Bätschmann, «Carl
Gustav Carus (1789-1869): Physician,
Naturalist, Painter, and Theoretician of Landscape

Painting», in: Carl Gustav Carus, Nine
Letters on Landscape Painting, hrsg. und
eingel. von Oskar Bätschmann, übers, von
David Britt, Los Angeles: Getty Research

Institute, 2002, S. 1-73, hier S. 22-23.
Johann Gottlob von Quandt, Der Begleiter
durch die Gemälde-Säle des Königlichen
Museums zu Dresden, Dresden: Meinhold,
1856, S. 117-118.

Goethe 1816 (wie Anm. 23), S. 425.

Briefvon Goethe an Quandt vom 18.12.1831,

in: Schmitz/Strobel (Hrsg.) 2001 (wie Anm. 2),

S. 152; Johann Gottlob von Quandt, «Meine

Berührungen mit Goethe», ebd., S. 239.

Briefvom 8.12.1831, in: Schmitz/Strobel
(Hrsg.) 2001 (wie Anm. 2), S. 150. Siehe auch

Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 56-57.
Das Gemälde ist als Radierung von Johann
Gottfried Frenzel, Landschaft mit Einsiedler,

19 x 22,5 cm, Museen der Stadt Nürnberg,
Inv.-Nr. St. N. 10607, überliefert. Siehe

auch Johann Martin von Rohden 1778-1868,

hrsg. von Marianne Heinz, Ausst.-Kat.
Neue Galerie, Kassel, 22.9.-19.11.2000; Von
der Heydt-Museum, Wuppertal, 3.12.2000-
4.2.2001, Wolfratshausen: Edition Minerva,
2000, S. 24-25; Ruth Pinnau, Johann Martin
von Rohden 1778-1868. Leben und Werk,
Bielefeld: Broelemann, 1965, Kat.-Nr. VG 46,
S. 142-144.
Brief an Schnorr vom 30.5.1823, in: SLUB,
Mscr. Dresd. n Inv. 15, Bd. 31, fol. 96v und
Kunstblatt, 5 (1824), Nr. 92, S. 366. Ebenso

ein anonymer Besucher in Quandts Sammlung:

«Die Komposition ist vortrefflich [...].

Man kann jede Pflanze, jeden Baum in gröss-
ter Nähe besehen, und sich der ungemeinen
Naturtreue im Einzelnen erfreuen, so wie
man dieselbe in weiter Entfernung in dem
Ganzen wiederfindet.» Anonym 1825 (wie
Anm. 4), Sp.782.

32 Zur Unterscheidung von Quandts Version
des Gemäldes und der etwas späteren
Fassung in der Hamburger Kunsthalle siehe

Helmut Börsch-Supan/Karl Wilhelm Jähnig,
Caspar David Friedrich. Gemälde,
Druckgraphik und bildmässige Zeichnungen (Studien

zur Kunst des 19. Jahrhunderts, Sonder-

bd., 4/Jahresgabe des Deutschen Vereins
für Kunstwissenschaft, 1974/1975), München:
Prestel, 1973, Kat.-Nr. 295, 311, S. 376-377,
386-387. Ihre Identifikation der Versionen

gilt in der heutigen Forschung als akzeptiert.
33 Briefvon Quandt an Schnorr vom 4.3.1822,

in: SLUB, Mscr. Dresd. n Inv. 15, Bd. 31,

fol. 82r.
34 Zit. nach dem russischen Zeitgenossen

Friedrichs, Wassili Andrejewitsch Shukowski
in einem Briefvom 23.6.1821, abgedruckt
in: Johannes Grave, Caspar David Friedrich
und die Theorie des Erhabenen, Weimar:
VDG, 2001, S. 85.

35 Büsing 2011 (wie Anm.5), S. 231-232; Werner
Busch, Caspar David Friedrich. Ästhetik
und Religion, München: Beck, 2003, S. 147-

148; Grave 2001 (wie Anm. 34), S. 85-99.
36 Quandt 1824 (wie Anm. 3), S. 4. Domenico

Quaglio, Ansicht des Freiburger Münsters
von Nordwesten, 1821, Öl auf Leinwand,
102 x 84,7 cm, Augustinermuseum, Freiburg
i. Br., Inv.-Nr. M 24/008. Beschreibungen
der weiteren Gemälde in Gruner (Hrsg.) 1868

(wie Anm. 3), Nr. 102,105 (Quaglio), Nr. 42,
Schule von Bologna, 1824, Sassoferrato
zugeschrieben, Nr. 64 (Friedrich), Nr. 67 (Rohden).
Da Raumpläne fehlen, ist die sichere Ver-

ortung der fünf Gemälde auf den Wänden
des Zimmers nicht möglich. Anonym 1825

(wie Anm. 4), Sp. 781-782, beschreibt nur von
Rohdens und Quaglios Gemälde.

37 Siehe oben Zitat unter Anm. 33. Vgl. Busch
2003 (wie Anm. 35), S. 147, und Grave 2001

(wie Anm. 34), S. 93. Die Verbindung der
Gegenstücke mit einem südlichen Arkadien



Intellektuelles Wohlgefallen 177

und einem nördlichen Erlösungsgedanken
bei Peter Rautmann, C. D. Friedrich. Das
Eismeer. Durch Tod zu neuem Leben, Frankfurt
a. M.: Fischer Taschenbuch Verlag, 1991,

S. 45-49. Zur Gegensätzlichkeit von Schönheit

und Erhabenheit siehe die Artikel
«Schön/Schönheit», in: Ästhetische
Grundbegriffe (ÄGB). Historisches Wörterbuch

in sieben Bänden. Studienausgabe, hrsg. von
Karlheinz Barck et al., Stuttgart/Weimar:
Metzler, 2010, Bd. 5, S. 396-419; «Erhaben»,
ebd., Bd. 2, S. 288-298.

38 Quandt 1826 (wie Anm. 9), S. 20. Siehe auch
Rautmann 1991 (wie Anm. 37), S. 48-49.

39 Diese Deutung kennzeichnet schon die Land¬

schaft von Rohdens, in welcher der
Einsiedler einen nordischen Pilger bewirtet;
siehe Anonym 1825 (wie Anm. 4), Sp. 781.

Rautmann 1991 (wie Anm. 37), S. 66-75,
nimmt für die Hamburger Eismeer-Version

von Friedrich genau diese Interpretation vor.
40 Johann Gottlob von Quandt, Beobachtungen

und Phantasieen über Menschen, Natur
und Kunst aufeiner Reise in's mittägige
Frankreich, Leipzig: Hirschfeld, 1846, S. IV,

83: «Ich konnte keine Gelegenheit vorüber
gehen lassen, welche sich darbot, meine

Ueberzeugung zu befestigen: dass der
Spitzbogenstyl nicht in Frankreich, sondern
in Deutschland ausgebildet wurde. [...] Die

deutschen Baumeister des 13. Jahrh. aber
erkannten die Schönheit der Verhältnisse
eines Baues, in welchem der Spitzbogen
rein durchgeführt und Grundgesetz aller
Formen ist. Diese Umgestaltung der
Baukunst [...] ist unbestreitbar das Werk der
Deutschen.»

« Quandt 1819 (wie Anm. 8), Bd. 1, S. 112-113;

siehe auch Rüfenacht 2012 (wie Anm. 2),
S. 37-39; Weddigen 2008 (wie Anm. 25),
S. 222. Die Beschreibung in Gruner (Hrsg.)
1868 (wie Anm. 3), S. 13 (als Schule von
Bologna) stimmt mit Raffaels Madonna di
Loreto von 1509/1510, heute im Musée

Condé, Chantilly, überein.
42 Quandt war bei seiner Arbeit in der Dresdner

Gemäldegalerie im alten Galeriegebäude
massgeblich daran beteiligt, die nationalen
Stile zu vereinigen. Auf ihn gehen Vor¬

schläge zurück, den Galerierundgang so zu
gestalten, dass man nicht zum zentralen
italienischen Kern der Sammlung vordringt,
sondern die nördlichen und südlichen
Schulen abwechslungsweise und einigermas-
sen chronologisch abschreitet. Die Frage des

Nord-Süd-Ausgleichs im Kontext der Na-

zarener und der deutschen Romantik sowie

Quandts Arbeit in der Gemäldegalerie in
Dresden werden in meiner Dissertation (wie
Anm. 2) ausführlich analysiert. Siehe auch

Weddigen 2008 (wie Anm. 25), S. 221-222.
43 Gruner (Hrsg.) 1868 (wie Anm. 3), S. 18-19.

Das Vorwort des Katalogs vermerkt, dass

nach Quandts Tod 1859 keinerlei Änderungen

an den Hängungen vorgenommen
worden seien.

44 Immanuel Kant, Kritik der Urteilskraft.
Schriften zurÄsthetik und Naturphilosophie.
Text und Kommentar (Deutscher Klassiker
Verlag im Taschenbuch, 37), hrsg. von
Manfred Frank und Véronique Zanetti,
Frankfurt a. M.: Deutscher Klassiker Verlag,
2009, S. 522-524; siehe auch ÄGB 2010

(wie Anm. 37), Bd. 5, S. 413. Manfred Frank,
Einführung in diefrühromantische Ästhetik.
Vorlesungen (edition suhrkamp, 1563),
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 1989, S. 87-94.

45 Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 44. Der Schön¬

heitsbegriff als Kern und Grundbedingung
seiner Kunsttheorie in den Briefen 1-5, ebd.,
S.l-67.

46 Quandt war sich bewusst, dass er nicht
mit Kant übereinstimmte. Quandt 1830 (wie
Anm. 10), S. 50-52; Quandt 1844 (wie Anm.
10), S. 96-104; vgl. Kant 2009 (wie Anm. 44),
S. 531-532.

47 Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 50-52. Die

einzelnen Kategorien sind in den Briefen 7-
10, ebd., S. 80-146, erläutert. Das Schöne

ist den anderen drei Begriffen als Vernunftbegriff

übergeordnet. Als Gefühl der Schönheit,

also als intellektuelles Wohlgefallen,
ist es den anderen Begriffen aber gleichgestellt.

Sein Merkmal sei, laut Quandt, eine
innere Befriedigung. Ebd., S. 80.

48 Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 82-83, all¬

gemein über den Erhabenheitsbegriff, ebd.,
S. 80-103.



Andreas Rüfenacht

Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 107-113,

über das Rührende.
Ebd., S. 117: «Wir nennen es tragisch, wenn
wir das Individuum untergehen und eine

sittliche Idee siegreich hervorgehen sehen.»

Allgemein über das Tragische ebd.,
S. 116-120.

Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 333-334.
Dies wird in meiner Dissertation (wie
Anm. 2) ausfuhrlich vorgenommen. Quandt
über das verschollene Gemälde von Steinkopf

in: Kunstblatt, 2 (1821), Nr. 30, S.1T7-

118. Zu Richter in: Kunstblatt, 5 (1824), Nr. 92,
S. 366.

Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 103-106,113-
117. Franz Ludwig Catel, Eine Fischerfrau
beklagt mit ihren Kindern am Strand den Tod

ihres Gatten (Die unglückliche Heimkehr des

Fischers), 1824, Öl auf Leinwand, 62 x 74 cm,
Verbleib unbekannt. Siehe auch Andreas

Stolzenburg, Der Landschafts- und Genremaler

Franz Ludwig Catel (1778-1856), hrsg.
von Ursula Bongaerts, Ausst.-Kat. Casa di
Goethe, Rom, 30.1.-22.4.2007, S. 65-70.
Zu den Gegensätzen der ästhetischen
Kategorien siehe Kant 2009 (wie Anm. 44),
v. a. §1-29, S. 521-619; siehe auch den
Kommentar ebd., S. 1235-1247; Renate Reschke,

«Schön/Schönheit», in: ÄGB 2010 (wie
Anm. 37), Bd. 5, S. 413; Jörg Heininger,
«Erhaben», ebd., Bd. 2, S. 293-296. Siehe

auch Frank 1989 (wie Anm. 44), S. 87-103;
Schelling 2004 (wie Anm. 10), S. 113.

Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 102: «Dass ein
Kunstwerk schön seyn und auch das
Gefühl der Erhabenheit in uns erwecken kann,
geht aus dem Wesen des Schönen und
Erhabenen hervor, welche zwar verschieden,
aber nicht sich aufhebend entgegengesetzt
sind.»
Friedrich Theodor Vischer, Ueber das Erhabene

und Komische, ein Beitrag zu der

Philosophie des Schönen, Stuttgart: Imle &
Krauss, 1837. In dieser Abhandlung legte
Vischer die Grundlage für seine umfassende

Ästhetik, die ab 1857 in sechs Bänden
erschien.

Kant 2009 (wie Anm. 44), S. 547; Vischer
1837 (wie Anm. 56), S. 78. Siehe auch Klaus

Schwind, «Komisch», in: ÄGB 2010 (wie
Anm. 37), Bd. 3, S. 363-371, und Roland Galle,

«Tragisch/Tragik», ebd. 2010, Bd. 6, S.151-
165. Der Begriff des Rührenden kommt
hingegen in den ÄGB nicht vor.

58 Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 123.
59 Er bezieht sich hier auf seine Briefe aus Ita¬

lien, die 1830 erschienen. Briefvon Quandt
an Schnorr vom 4.1.1830, in: SLUB, Msc.

Dresd. n Inv. 15, Bd. 31, fol. 166v.
60 Zur intellektuellen Anschauung bei den

frühromantischen Philosophen siehe Frank
1989 (wie Anm. 44), S. 155. Siehe auch
Waltraud Naumann-Beyer, «Anschauung»,
in: ÄGB 2010 (wie Anm. 37), Bd. 1, S. 238-240.

61 Quandt 1830 (wie Anm. 10), S. 82, 96.
62 In diese Richtung geht auch eine Kurzrezension

der Briefe aus Italien in der Zeitung
für die elegante Welt, 30 (1830), Nr. 100,
Sp. 800: «Ist es auch nicht zu erwarten, dass

in unserer Zeit Werke, die sich mit
Kunstphilosophie beschäftigen, ein solches Publicum

finden möchten, wie zu [Zeiten Kants
und seiner Nachfolger - AR] [...], so darf
doch, wie Ref. zu glauben geneigt ist, ein
solches Buch, vorausgesetzt, dass es wirklich
gründlich Gedachtes und wahrhaft Gediegenes

in Gehalt und Form anzubieten hat,
immer noch auf die Aufmerksamkeit und
Theilnahme eines nicht unansehnlichen
Theils gebildeter Leser rechnen.» Siehe auch

Weddigen 2008 (wie Anm. 25), S. 150-151;
Lothar Müller, «Nachwort», in: Schlegel 1996

(wie Anm. 25), S. 165-196, hier S. 167-168.
63 Briefvon Quandt an den Leipziger Verleger

Rudolph Weigel (1804-1867) vom 26.3.1859,
in: SLUB, Msc. Dresd. App. 204, Nr. 97y. Vgl.
auch das Zitat weiter oben Anm. 10. Diese

sehr späte Äusserung relativiert die frühen
Aussagen, als er noch schrieb, die
künstlerische Vernunft würde nicht von der Natur
bestimmt. Möglicherweise nimmt er hier
Carl Gustav Carus' (1789-1869) Neun Briefe
über Landschaftsmalerei von 1831 auf. Die

Beziehung zu Carus ist ambivalent. Der Arzt
gehörte zu denjenigen, die Quandt 1833

aus dem Sächsischen Kunstverein ekelten.
Er übernahm dessen Nachfolge als Vorsitz.

Gleichzeitig sind sechs freundliche Briefe



Intellektuelles Wohlgefallen 179

von Quandt an Carus aus den Jahren 1830-
1832 erhalten in: SLUB, Msc.Dresd.App.
204, Nr. 97h-n. Siehe auch den Beitrag von
Brunhilde Köhler, «Johann Gottlob von
Quandt und der Sächsische Kunstverein»,
in: Luzens (Hrsg.) 2002 (wie Anm. 2),
S. 18-26; Bätschmann 2002 (wie Anm. 25),
S. 36-39.


	Intellektuelles Wohlgefallen : Johann Gottlob von Quandt (1787-1859) und die zeitgenössische Landschaftsmalerei

