
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 10 (2017)

Artikel: Das Innere der Natur

Autor: Bätschmann, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872165

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872165
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


100

Das Innere der Natur
Oskar Bätschmann

Nachahmung oder Dichtung
Aus den zahlreichen Reflexionen über die Landschaftsmalerei, die zwischen
1770 und 1830 angestellt wurden,1 ziehe ich hier zwei exemplarische Texte
heran: der eine stammt von einem französischen Maler, der andere von
einem deutschen Kunsttheoretiker. Pierre-Henri de Valenciennes' Lehrbuch

über Perspektive und Landschaftsmalerei erschien im Jahr VIII (1799)

in französischer Sprache und bereits 1803 in deutscher Übersetzung.2 Der
erste Teil beschäftigt sich mit der Linear- und Luftperspektive, der zweite
Teil enthält Ratschläge an einen Schüler. Den Beginn bildet die Vorstellung
der idealen Natur nach Claude Lorrain, Nicolas Poussin und Gaspard Dughet.
Deren Kombination einer historischen oder mythologischen Szene mit der
idealen Natur nannte Valenciennes «paysage historique» und trennte sie

von der Vedute, der nachahmenden Wiedergabe einer Landschaft.3

Für beide Arten der Landschaffsmalerei postulierte Valenciennes das

Naturstudium als Grundlage. Doch grosse Landschaftsgemälde mit Figuren

in passender Aktion erfindet und komponiert der Maler im Atelier mit
den Teilen, die er in der Natur studiert hat (Abb. 1). Mit der Gewichtung
von Erfindung und Komposition sowie der Unterteilung in «paysage
historique (héroïque)», «paysage pastoral», «paysage portrait», «la marine»,
«les chasses» und «les batailles» verfolgte Valenciennes die Förderung
der Landschaftsmalerei und die Erhöhung ihres Status in der Ecole des

Beaux-Arts.4
Carl Ludwig Fernows Abhandlung über die Landschaftsmalerei, die

in Rom entstanden war, wurde 1803 im Neuen Teutschen Merkur veröffentlicht

und erschien revidiert und mit einer Widmung an Johann Christian
Reinhart 1806 in den Römischen Studien in Zürich.5 Darin wird zur
Hierarchie der Künste das Folgende ausgeführt: «Wenn man den Rang der
Künste ästhetisch bestimmen will, so hat man dabei nicht sowohl auf die

Natur der Gegenstände zu sehen, die jede Kunst darstellt, auch nicht auf



101

die grössere oder geringere Schwierigkeit der Ausübung, als vielmehr auf
das grössere oder geringere Vermögen derselben zum Ausdruck ästhetischer

Ideen, d. h. solcher Vorstellungen der Einbildungskraft, welche fähig
sind, die sinnlichen und geistigen Kräfte des Gemüths ins Spiel zu setzen,
und dadurch eine freie, harmonische Stimmung desselben zu bewirken.»
Mit der Forderung nach der Wirkung «ästhetischer Ideen» auf das Gemüt
der Betrachter geht die Abwertung der Vedute einher. Die kompositorische
Leistung, die auch für Veduten und Prospekte zu erbringen war, wurde
von den Theoretikern ignoriert, während Jakob Philipp Hackert in seinen
Notizen zur Landschaftsmalerei genau diese Leistung betont und dafür die

Befolgung der klassischen Kompositionen von Poussin, Domenichino und
Lorrain verlangt hatte.6

Fernows Einteilung der Landschaftsmalerei in die Darstellung «einer
wirklich vorhandenen Gegend» und in die Dichtung «einer idealischen
Naturscene der Land- oder Wasserwelt» entsprach der um 1800 verbreiteten

Ansicht: «Jede Darstellung der landschaftlichen Natur, wenn sie nicht
Kopie einer wirklichen Aussicht ist, soll eine Dichtung seyn; denn auch der
Maler ist nur insofern ein wahrer Künstler, als er dichtet.»7 Fernow behauptete,

wir könnten die Handlung eines Historiengemäldes immer nur als
Zuschauer wahrnehmen, während eine gemalte Landschaft den Betrachtern
das virtuelle Betreten ermögliche. Diese Illusion des Betrachters von
gemalten Landschaften ist mehrfach bekannt, u. a. auch aus Beschreibungen
von Denis Diderot.8 Bei Fernow heissen die Stichwörter «Totaleindruck»
und «ästhetische Stimmung»: «Dadurch, dass die Landschaft keinen so

bestimmten Inhalt hat, wie ein dramatisches Gemälde, sondern blosse Natur-
scenen darstellt, wo die Zusammenstimmung vieler Gegenstände in einem

Abb. 1 Pierre-Henri de

Valenciennes, Etude de nuages
sur la campagne romaine,
1782-1785, Öl auf Papier, auf
Karton aufgezogen,
19,6 x 33 cm, National Gallery
ofArt, Washington D.C.



102 Oskar Bätschmann

Abb. 2 Ludwig Hess, Vue derrière le village de Linthal dans le Canton de Glaris,
1797, Gouache auf Papier, 41 x 67,4 cm, Privatbesitz

Totaleindruck auf das Gefühl wirkt, ist sie umso fähiger, das Gemüth in eine

reine ästhetische Stimmung zu versetzen.»9

Im zweiten Teil seiner Abhandlung kam Fernow auf den ästhetischen
«Charakter» eines Landschaftsgemäldes zu sprechen, der auf dem «natürlichen»

beruhen soll, worunter die unterschiedlichen Physiognomien von
niederländischen, italienischen oder schweizerischen Landschaffen
verstanden werden. Fernow vermerkt, dass etwa niederländische oder
schweizerische Maler in Italien an ihrer Kunst «fast irre» geworden seien, «weil
ihnen die Natur dieses Landes einen ganz neuen Charakter zeigte.»10 Als

Beispiel nennt Fernow den Zürcher Maler Ludwig Hess, der 1794 einige
Wochen in Rom war und zunächst der italienischen Natur nichts abgewinnen,
aber umgekehrt nach seiner Rückkehr in die Schweiz den Charakter ihrer
Natur nicht mehr erfassen konnte (Abb. 2).

Über den Totaleindruck oder die Totalwirkung hatte in Dresden auch
der Bibliothekar und Kunstschriftsteller Christian August Semler gearbeitet,

für seine Theorie über die «höchste Vollkommenheit in den Werken der

Landschaftsmalerey». Ein Teil davon wurde 1797 in der Zeitschrift Der
Kosmopolit publiziert und die umfangreiche Schrift als Ganzes 1800 in Leipzig."
Gestützt auf Immanuel Kants Kritik der Urtheilskraft von 1790 diskutierte
Semler den Gegensatz zwischen Einzelnem und Ganzem und die psychische

Wirkung der Landschaftsmalerei.



Das Innere der Natur 103

Inneres - Äusseres

Alexander von Humboldt hätte die Versöhnung von Naturwissenschaft und
Malerei gerne zum Programm einer Physiognomie der Natur erklärt, die im
Äusseren das Innere erkennt.12 Der Vedute wurde vorgehalten, nur das Äussere

zu zeigen, ähnlich wie dem Porträt seit 1500.13 Eine Ausnahme war Anton
Graff, den Johann Georg Sulzer dafür rühmte, seinen Modellen ins Innerste
blicken und den verborgenen Kern, die Seele, sichtbar machen zu können.14

In den Physiognomischen Fragmenten des Zürcher Pastors Johann
Caspar Lavater, die zwischen 1775 und 1778 erschienen, wurde der methodische

Schluss von der Physiognomie aufden Charakter versucht. Das Verfahren

stiess aufheftige Kritik, aber es folgten weitere ähnliche wie die Phrenologie

des Franz Joseph Gall oder die Cranioskopie von Carl Gustav Carus.15

Überall wirkte und wirkt das Vorurteil, das Äussere sei das Oberflächliche
und Unwahre, das Innere und Verborgene dagegen das Wahre.

Zu diesem Bestreben, vom Äusseren zum Inneren zu gelangen, gehören

im 18. Jahrhundert die Versuche, von der Gestalt der Erdoberfläche auf
die Struktur der Gebirge und von den Gesteinsarten auf deren Entstehung
in der Erde zu schliessen. Höhlen und Grotten (Abb. 3) konnten sowohl den

Zugang zur Unterwelt, zur vulkanischen Urkraft wie zum Ursprung der
Architektur erschliessen.16 Es war der Drang nach der Erkenntnis verborgener

Vorgänge und Energien, der den Doktor Faustus zur Verzweiflung und
in die Fallgrube der Magie trieben: «Dass ich erkenne, was die Welt // Im
Innersten zusammenhält, // Schau alle Wirkenskraft und Samen, // Und thu'
nicht mehr in Worten kramen.»17

Für den bedeutendsten Vulkanforscher des 18. Jahrhunderts und
englischen Gesandten in Neapel, Sir William Hamilton, fertigte Hackert seit 1770

Abb. 3 Pietro Fabris,
A view ofa remarkable grotto,
in the hills ofPosilipo, 1777,

Radierung von Archibald
Robertson, 28,9 x 55,6 cm,
The British Museum, London



104 Oskar Bätschmann

Abb. 4 Jakob Philipp Hackert,
Der Krater des Ätna mit
den Ruinen des Turms des

Philosophen Empedokles,
1783, Gouache, 24,4 x 35,8 cm,
Privatbesitz

Darstellungen des Vesuv. 1777 erfolgte eine Besteigung des Ätna und einige
Jahre darauf die Darstellung des Kraters (Abb. 4).18 In der zweiten Hälfte des

18. Jahrhunderts und bis ins 19. Jahrhundert hinein wurde eine ausgedehnte

wissenschaftliche Debatte über zwei Theorien zur Erdentstehung gefuhrt,
die beide die Genesis und das daraus berechnete Alter der Welt infrage
stellten. Kurz, strittig war, ob die feste Erde langsam aus dem Meer
emporgewachsen sei, wie es die «Neptunier» behaupteten, oder ob sie durch
vulkanische Eruptionen entstanden sei, wie die «Vulkanier» annahmen.19

Entscheidend war der Streit über den Basalt. Fasziniert war man seit 1773

von der Fingalshöhle aufder Insel Staffa von Schottland, deren sagenhafte
Basaltkegel Fantasien über den natürlichen Ursprung der Architektur
anregten. Ein Vesuvausbruch von 1805, den Leopold von Buch und Alexander
von Humboldt erlebten, führte zur Entscheidung zugunsten der «Vulkanier»
und ihrer These vom vulkanischen Ursprung dieses Gesteins.20

Das Ideal
Diese Positionen wurde am entschiedensten infrage gestellt in der Künstlernovelle

Die Jesuiterkirche in G., die E.T. A. Hoffmann 1816 im ersten Band

seiner Nachtstücke veröffentlichte.21 Im Vergleich zu anderen Erzählungen

der Nachtstücke ist diese Novelle wenig beachtet worden. Der Ort «G.»

wurde identifiziert als Glogau im damaligen Schlesien, wo der Verfasser

von 1796 bis 1798 bei seinem Onkel gelebt hatte.22 Hoffmann schildert das

Schicksal des jungen deutschen Malers Berthold, den die Forderung, sich
den «tiefern Sinn der Natur» zu erschliessen, ins Unglück stürzt. Wie in



Das Innere der Natur 105

den Fantasiestücken tritt in Die Jesuiterkirche in G. ein reisender Enthusiast
auf. Sein Gastgeber in Glogau, der Professor Aloysius Walther, macht ihn
mit Berthold bekannt, der ihm durch sein befremdliches Betragen und seine

Physiognomie «das ganze zerrissene Leben eines unglücklichen Künstlers»

vor Augen führt: «Der Mann mochte kaum über vierzig Jahre alt sein;
seine Gestalt, war sie auch durch den unförmlichen schmutzigen Maleranzug

entstellt, hatte etwas unbeschreiblich Edles, und der tiefe Gram konnte

nur das Gesicht entfärben, das Feuer, was in den schwarzen Augen strahlte,
aber nicht auslöschen.»23 Nachts folgt der Reisende einem Lichtschein in
der Kirche, beobachtet den Maler bei der Projektion eines Quadraturnetzes
aufeine Apsis und wird, da er sich als Kenner und wackerer Dilettant zu
erkennen gibt, gleich als Geselle engagiert. In der Nacht bringt er seine naiven
Ansichten über die künstlerische Tätigkeit vor: «<Nun>, erwiderte ich, <ich

meine, dass Ihr zu etwas Besserem taugt, als Kirchenwände mit Marmorsäulen

zu bemalen. Architektur-Malerei bleibt doch immer etwas
Untergeordnetes; der Historien-Maler, der Landschafter steht unbedingt höher.
Geist und Fantasie, nicht in die engen Schranken geometrischer Linien
gebannt, erheben sich in freiem Fluge. Selbst das einzig Fantastische Eurer
Malerei, die sinnetäuschende Perspektive, hängt von genauer Berechnung
ab, und so ist die Wirkung das Erzeugnis nicht des genialen Gedankens,
sondern nur mathematischer Spekulation»» Eugène Delacroix hat sich 1831 in
einer Zeichnung der nächtlichen Unterredung angenommen (Abb. 5).

Abb. 5 Eugène Delacroix,
Die Jesuiterkirche in G., 1831,

Feder, laviert und weiss

gehöht, 26x20,7 cm, Kunsthalle

Bremen



106 Oskar Bätschmann

Mit «dumpfer, feierlicher Stimme» tadelt der Maler diese Äusserungen als

Frevel. Unter tiefen Seufzern fährt er fort, indem er auf seine «treu und
ehrlich» gezeichnete Arbeitweist: «<Nur das Gemessene ist rein menschlich; was
drüber geht, vom Übel. Das Übermenschliche muss Gott oder Teufel sein;
sollten beide nicht in der Mathematik von Menschen übertroffen werden?
Sollt' es nicht denkbar sein, dass Gott uns ausdrücklich erschaffen hätte, um
das, was nach gemessenen erkennbaren Regeln darzustellen ist, kurz, das

rein Kommensurable, zu besorgen für seinen Hausbedarf, so wie wir
unsrerseits wieder Sägemühlen und Spinnmaschinen bauen als mechanische
Werkmeister unseres Bedarfs. [...] >». Dagegen wird das Ideal von Berthold
gelästert als «schnöder lügnerischer Traum vom gärenden Blute erzeugt.»

Der Professor erzählt dem Enthusiasten, dass der junge Berthold
von seinem Lehrer ermuntert worden sei, in Italien weiterzustudieren. In
Rom wurde ihm gleich die Landschaftsmalerei mit der Historienmalerei
ausgetrieben, doch musste er feststellen, dass seinen Kopien nach Raffael,

Correggio und anderen alles Leben fehlte. Nun verbreitete sich in Rom der
Ruhm von Jakob Philipp Hackert, und selbst die Verfechter der Historienmalerei

mussten zugestehen, «es läge auch in dieser reinen Nachahmung
der Natur viel Grosses und Vortreffliches». Das bewog Berthold wiederum,
Hackert in Neapel aufzusuchen und bei ihm zu studieren.

Der berühmte Hackert verkaufte seine Bilder in alle bedeutenden

Sammlungen und wurde 1786 auch von Johann Wolfgang von Goethe

besucht, der 1811 dann eine Schrift aufgrund der Aufzeichnungen des Malers
zusammenstellte.24 Heinrich Meyer rühmte zwar die «unendliche Treue
und Wahrheit» seiner Prospekte, sprach ihm aber die «Erfindung» ab.25

Meyer meinte, wenn jemand durch Zusetzen oder Weglassen, willkürlichere
Anordnung, Licht und Schatten eine grössere Farbenharmonie erbringen
sollte, so «würde er schon in das Gebiet der höheren, freien, dichterischen
Landschaftsmalerei übergehen» und Hackert übertreffen.26

Das Verhängnis für Berthold, der fleissig und fromm nach Hackerts
Vorbild arbeitete, wurde von einem Griechen aus Malta herbeigeführt, der

zum tiefsten Erschrecken des jungen Malers in einer Ausstellung sagte:

«Jüngling, aus dir hätte viel werden können». Hackert lacht über den brummigen

Alten, der alles tadle, selber aber nur Fantastisches hervorbringe, das

«den Teufel nichts taugt.»27 Wie Berthold aber an einem Standort Hackerts

an einem grossen Prospekt arbeitet, hält ihm der Malteser die höhere Pflicht

vor Augen: «Auffassung der Natur in der tiefsten Bedeutung des höhern



Das Innere der Natur 107

Abb. 6 Jakob Philipp Hackert, Veduta della Chiesa di S. Pietri di Roma dalla
parte di Ponte Molle, 1776, Radierung von Balthasar Anton Dunker, 41,8 x 56,5 cm,
The British Museum, London

Sinns, der alle Wesen zum höheren Leben entzündet, das ist der heilige
Zweck aller Kunst. [...] Bist du eingedrungen in den tiefern Sinn der Natur,
so werden selbst in deinem Innern ihre Bilder in hoher glänzender Pracht

aufgehen.» Hackert, der nicht zu den Eingeweihten gehöre, liefere nur «korrekte

Abschriften eines in ihm fremder Sprache geschriebenen Originals»
(Abb. 6). Diese Forderung nach einer mystischen Vision der Natur hat die

fatale Wirkung, dass Berthold völlig gelähmt wird und die vorher liebliche
Natur sich zum «bedrohlichen Ungeheuer» verwandelt.

Die Paralysierung wird geheilt durch die Erscheinung des Ideals in der
«Gestalt eines hochherrlichen Weibes» am Eingang einer Grotte in einem

herzoglichen Park in Neapel. Berthold erfährt den Vorgang als mystische
Künstlerweihe und malt mehrere Altarbilder, auf denen überall in herrlicher

Gestalt sein Ideal erscheint, das die Spötter in Neapel sofort mit der
Prinzessin Angiola T... [della Torre] identifizieren. Ein Lazzaroni-Aufstand,
während dessen Berthold die Prinzessin aus dem brennenden Palast rettet,
beendet die kurze Zeit des schöpferischen Glücks und bereitet die

Katastrophe vor. Der Retter ist völlig überwältigt von der Verlebendigung seines

Ideals, und die Prinzessin entbrennt in heisser Liebe zu ihm, woraufbeide



108 Oskar Bätschmann

zuerst nach Rom fliehen und dann nach München übersiedeln. Erfasst

von einer «unheimlichen Gewalt» scheitert Berthold an einem Bild für
die Marienkirche über das raffaelisch-nazarenische Thema mit Elisabeth,
Maria und den beiden Kindern: «Starr und leblos blieb, was er malte, und
selbst Angiola - Angiola, sein Ideal, wurde, wenn sie ihm sass und er sie

malen wollte, auf der Leinwand zum toten Wachsbilde, das ihn mit
gläsernen Augen anstierte.»28 Suggeriert wird der Verdacht, Berthold habe
nach grausamen Misshandlungen Frau und Kind umgebracht. Der naive
Enthusiast fragt danach, erhält aber die heftigste Beteuerung der
Schuldlosigkeit nebst der Androhung eines gemeinsamen Sturzes vom Gerüst. Ein
halbes Jahr später schreibt der Professor dem Enthusiasten, Berthold sei

verschwunden und man vermute einen Suizid, da man Elut und Stock nahe
bei der Oder gefunden habe.

Hoffmanns Erzählung konfrontiert uns mit einer Dekonstruktion
sozusagen aller naiven Ansichten über die Malerei. Das Motiv der Hybris, des

«frevlerischen Übergriffs über menschliches Mass hinaus», von Künstlern
und Kunstliebhabern wird mehrfach vorgebracht: mit der Herabsetzung von
Bildgattungen, mit der Verachtung des Prospekts oder der Vedute, mit der
diabolischen Versuchung, den tieferen Sinn der Natur durch Mystizismus zu
erfassen, wie es Philipp Otto Runge und Caspar David Friedrich versuchten.29

Malerei der Zukunft
Philipp Otto Runge, der 1801 zur Fortsetzung seiner Ausbildung nach
Dresden gekommen war, versuchte die Idee einer Malerei der Zukunft zu
entwerfen. Er hatte gleich nach dem Erscheinen 1798 Franz Sternbalds
Wanderungen von Ludwig Tieck gelesen und war «im Innersten» ergriffen.30 Das

Gespräch mit Tieck lehrte Runge den Zusammenhang zwischen dem Ende

eines Zeitalters und der Blüte der Kunst, woraus er schloss, dass eine

Neugründung der Kunst nur geschehen könne auf der Ahnung von Gott und auf
der Empfindung des Künstlers vom Ganzen, das aus Religion und Kunst
besteht.31 Für das Wiedererstehen der Kunst und der Schönheit müssen nach

Runge die «verderblichen neueren Kunstwerke» zugrunde gehen, womit
auch die «historische Kunst» gemeint war, die Goethe und Heinrich Meyer
in Weimar wieder zu beleben versuchten: «Ich glaube schwerlich, dass so

etwas Schönes, wie der höchste Punct der historischen Kunst war, wieder
entstehen wird, bis alle verderblichen neueren Kunstwerke einmal zu Grunde

gegangen sind, es müsste denn aufeinem ganz neuen Wege geschehen, und



Das Innere der Natur 109

dieser liegt auch schon ziemlich klar da, undvielleicht käme bald die Zeit, wo
eine recht schöne Kunst wieder erstehen könnte, das ist in der Landschaft.»32

Das Konzept dieser Malerei der Zukunft war um 1802 noch wenig
geklärt, sicher war allerdings, dass nicht die tradierte Landschaftsmalerei

fortgesetzt werden sollte. In einem Brief vom April 1803 an Ludwig Tieck

legte Runge eine «Erste Figur der Schöpfung» vor, eine mit dem Zirkel
konstruierte ornamentale Konfiguration von sechs gleich grossen Kreisen, die

um einen zentralen siebten Kreis angeordnet sind. Damit verband Runge
die Schöpfungstage, die ersten der Sonderung in Ich und Du, Gutes und
Böses, Licht und Finsternis, während im siebten künftigen Schöpfungstag

alles zum Ursprung, zum Licht, zurückkehrt. Möglicherweise wurden
Runge von Ludwig Tieck sowohl die Kenntnis des Philosophus teutonicus
Jakob Böhme vermittelt wie die der indischen Mythologie, mit der sich in
Deutschland unter anderen Johann Gottfried Herder und sein Schüler und
Freund Friedrich Majer beschäftigten.33

Die vier Zeiten, an denen Runge seit dem Ende des Jahres 1802 arbeitete,

erwiesen sich für ihn als der lange Weg zu einer neuen Kunst. DerMorgen
(Abb. 7) von 1808 führt die «gränzenlose Erleuchtung des Universums» vor
Augen: von Aurora als Lichtbringerin vor der aufgehenden Sonne gehen

Engel aus, die den Sphärenklang darstellen, und Kinder, die über die
unendliche Landschaft tanzen oder das Neugeborene begrüssen, das in der

paradiesischen Natur im Licht liegt. Sonnenfinsternis und himmlischer
Schein bilden aufdem Rahmen unten und oben die Polarität von Finsternis
und Licht, während Genien und Blumen mit den drei Grundfarben rechts
und links den Aufstieg aus dem Dunkel in die Helligkeit aufzeigen.34 Die

vier Zeiten sind Verkörperungen von Runges neuer Kunst, die mystische
Gleichnisse vor Augen führt und umfassende Analogien zwischen kosmischem

und geschichtlichem Geschehen beschwört.
Die Beschäftigung mit der Farbenlehre führte Runge zur Entwicklung

der Farbenkugel, eines Globus der Farben mit Schwarz und Weiss auf den

Polen, den Primär- und Sekundärfarben auf dem Äquator und den stufenweisen

Aufhellungen und Verdunkelungen auf der Peripherie gegen die
Pole hin. Der Mittelpunkt der Kugel ist ein neutrales Grau, in dem sich «alle
diametral entgegenstehenden Farben und Mischungen» auflösen. Runge
fügte der Publikation von 1810 seine Ausführungen über die Harmonie der
Farben hinzu. Zudem enthält dieser Druck den langen Aufsatz von Henrik
Steffens, Ueber die Bedeutung der Farben in der Natur.35 Im gleichen Jahr



110 Oskar Bätschmann

Abb. 7 Philipp Otto

Runge, Der Morgen,
1809/1810, Öl auf
Leinwand, 190 x 85,5 cm,
Hamburger Kunsthalle

erschien auch Goethes umfangreiche Schrift Zur Farbenlehre. Runge hatte
seine Auffassungen über Farben im Kontakt mit Goethe entwickelt, der
ihn als einen Gleichgesinnten in der Ablehnung Isaac Newtons begrüsste.
Auf die Farbenkugel gekommen war er mit Hilfe des aus Norwegen
stammenden Naturforschers und Philosophen Henrik Steffens, der ihn
wahrscheinlich auch mit Friedrich Wilhelm Joseph Schellings Auffassung von
der «Weltseele» bekanntmachte.37

Steffens war einer der zahlreichen Gelehrten, die von Schelling zu
einer philosophischen Naturwissenschaft angeregt wurden. Er studierte
bei Schelling in Jena und beim Geologen Abraham Gottlob Werner in
Freiberg. Nachdem Steffens einen Aufsatz über den Oxidations- und Desoxi-



Das Innere der Natur 111

dationsprozess der Erde in Schellings Zeitschriftfür die speculative Physik
veröffentlicht hatte, publizierte er 1801 seine Beyträge zur innern Naturgeschichte

der Erde, worin er die ungeheure Vielfalt der Vorgänge und
Phänomene (von den Korallenbänken der Südsee zu den Schlangengiften, den

Gesteinsbildungen und über vieles andere zu Licht und Wärme) mit einer
einfachen Theorie der Polaritäten zu bewältigen suchte. In der Nachfolge
Schellings, dem er die Erklärung der Elektrizität zuschrieb, unternahm es

Steffens, den Magnetismus in ein System mit der Elektrizität zu bringen
und entwarf dazu ein Schema der zweifachen Polarität, worin Wasserstoff
sowie Sauerstoff den positiven Pol der Elektrizität und Kohlenstoff sowie

Stickstoff den negativen Pol des Magnetismus besetzen. Von dieser Spekulation,

die er als Beweis bezeichnete, versprach er sich und den Lesern die

künftige umfassende Erklärung der Welt: «Durch diesen Beweiss wird die

Electricität Princip einer Meteorologie, so wie durch den, in diesem Theil,
geführten Beweiss, der Magnetismus Princip einer Geologie geworden ist.

Beyde werden die empirische Grundlage zu einer Natur-Theorie legen.»38

Der mechanistischen Naturwissenschaft, die er wegen ihrer bloss

«zerlegenden Kunst» für unfähig hielt, «die unendliche Tiefe der bildenden

Kraft» zu erreichen, gedachte Steffens so eine «wahre» Theorie vom
«dynamischen Process der Erde» entgegenzusetzen.39 Ihre Bestandteile sind
die Lehren von der Entsprechung von Makrokosmos und Mikrokosmos, der
Polaritäten und Verwandlungen und der Erde als eines lebendigen Organismus

sowie die These über die jederzeitige Entstehung von Leben aus einer
Urmaterie, die Steffens aus dem Befall einer mineralischen Substanz mit
Pilzsporen ableitete.40 In Steffens «philosophischer Naturwissenschaft»

gibt sich der Versuch zu erkennen, auf die ungeheure Vielfalt der
Beobachtungen einfache Vorstellungen anzuwenden, die zu einem grossen Teil
der Alchemie entnommen waren. Das betrifft die Vorstellungen von
Transmutation, Mikro- und Makrokosmos, Lebensentstehung und Urmaterie.41

Der sächsische Hof in Dresden war im 17. und 18. Jahrhundert eines der

grossen Zentren der Alchemie.42

Im Brief an Schelling vom 1. Februar 1810, der die Übersendung des

Büchleins Farben-Kugel begleitete, äusserte Runge die Hoffnung, dass «die
wissenschaftlichen Resultate in der Kunstausübung mehr an allgemeine
wissenschaftliche Ideen» angeschlossen werden könnten und die Verbindung

der Kunst mit der Welt wieder zu knüpfen wäre, wenn auch die
Wissenschaft sich für die Zusammenhänge öffne.43



112 Oskar Bätschmann

Naturwissenschaft und Landschaftsmalerei
Mit dem Postulat einer wissenschaftlich begründeten Landschaftsmalerei

trat der Dresdner Arzt, Naturwissenschaftler und Malerdilettant Carl
Gustav Carus auf, indem er im Kunst-Blatt im Juni und Juli 1826 den achten

seiner Neun Briefe über Landschaftsmalerei mit der folgenden Anmerkung

veröffentlichte: «Aus mannichfaltigen Betrachtungen über diese

Kunst, welche als ihre eigentliche Aufgabe den grossen Gegenstand hat,
einzelne Scenen, einzelne Stimmungen des allgemeinen Naturlebens
darzustellen und, welche ich desshalb lieber die Historienmalerey der Natur,
oder Erdleben-Bildkunst nennen möchte, ist im Laufe eines Jahrzehends
eine Reihe von neun Briefen entstanden, welche ich bisher nur einigen
Freunden mitgeteilt habe. Nach dem Wunsche Einiger lege ich hier ein
Glied dieser Kette versuchsweise einem grössern Publikum vor.»44 Carus
wählte für die Publikation ebenjenen Brief aus, der seiner Meinung
nach die Landschaftsmalerei auf eine neue Aufgabe festlegte, die er als

«Erdleben-Bildkunst» bezeichnete. Zugleich befasste er sich mit den
Akademien und der notwendigen Ausbildung der jungen Landschaftsmaler,
die zur «Erdleben-Bildkunst» hinzuleiten waren: zunächst die Schulung
des Auges, dann die Übung der Hand.45 Danach sollten die jungen Künstler
unterrichtet werden über den Zusammenhang zwischen den Formen und
Strukturen der Gebirge, über die Abhängigkeit der Vegetation vom Standort

und über den gesetzmässigen Bau der Pflanzen und ferner über die
Gesetze der atmosphärischen Erscheinungen. Hierauf seien dem Schüler
die Geheimnisse des Lichts und der Entstehung der Farben zu erläutern.46

Carus wundert sich, dass man im bisherigen Unterricht über Landschaftsmalerei

«die Nothwendigkeit eines solchen naturwissenschaftlichen Thei-
les so ganz übersehen konnte, da man in anderen Zweigen bildender Kunst
die Unerlässlichkeit des Zuziehens naturwissenschaftlicher Studien so

bald einsah.»47 Für die weitere Erschliessung des Erdlebens wünscht sich
Carus die Unterhaltung der Künstler mit Naturforschern, das Studium von
Büchern wie Ansichten der Natur (1808) von Alexander von Humboldt und
das Erscheinen eines Buches, das den jungen Künstlern die verschiedenen
Seiten des Erdlebens bekannt machen würde. Ein solches Buch begann
Carus genau zum Zeitpunkt der Publikation im Kunst-Blatt, arbeitete es

in den dreissiger Jahren aus und publizierte es 1841 unter dem Titel Zwölf
Briefe über das Erdleben.iS Vorerst weiss er keinen besseren Rat zu geben,
als zur Übung des Auges und der Hand «das vielfältige und sorgsame freie



Das Innere der Natur 113

Nachbilden und Selbstkonstruieren geometrischer Grundformen» zu
empfehlen, da dies sowohl der «Lüderlichkeit» vorbeuge wie auch mit «Grundlagen

aller organischen Bildungen» bekanntmache.49 Sind die Vorübungen
absolviert und beherrscht der Schüler die Darstellung von Körpern auf
einer Fläche, kann er zur Nachbildung des Lebendigen übergehen. So meint
Carus die jungen Künstler auf das Ziel hinzuführen, «die Sprache der Natur
zu sprechen».

Zum Schluss legt Carus in allerArglosigkeit und Naivität dar, worin die

höchste Vollendung der «Erdlebenbildkunst» besteht: «Ist nun aber die Seele

durchdrungen von dem innern Sinne dieser verschiedenen Formen, ist ihr
die Ahnung von dem geheimen göttlichen Leben der Natur hell aufgegangen
und hat die Hand die feste Darstellungsgabe, sowie auch das Auge den

reinen, scharfen Blick sich angebildet, ist endlich die Seele des Künstlers rein
durch und durch, ein geheiligtes freudiges Gefäss, den Lichtstrahl von oben

aufzunehmen, dann werden Bilder vom Erdenleben einer neuern höheren

Art, welche den Beschauer selbst zu höherer Naturbetrachtung heraufheben

Abb. 8 Johan Christian
Clausen Dahl, Schlucht in der
Sächsischen Schweiz, 1820,
Öl auf Leinwand, 62,9x48 cm,
Neue Pinakothek, München



114 Oskar Bätschmann

Abb. 9 Moritz von Schwind,
Das organische Leben in der

Natur, Holzstich, in: Fliegende
Blätter, Bd. 6, Nr. 144,1848,
Titelseite

und welche mystisch, orphisch in diesem Sinn zu nennen sind, entstehen

müssen, und die Erdlebenbildkunst wird ihren Gipfel erreicht haben.»
Es geht um die verderbliche Versuchung, die der griechischstämmige

Malteser dem Berthold aus Hoffmanns Erzählung eingeflüstert hatte. Zwar

war für Carus die Wissenschaft grundlegend, die vor und nach 1800 unter
dem Begriff «Geognosie» überall betrieben wurde als Frage nach der
Beziehung zwischen dem Äusseren und dem Inneren und nach dem
Zusammenhang zwischen den Formen und der Geschichte der Gebirge (Abb. 8).50

Wie Steffens verband Carus aber unbedenklich die genaue Beobachtung
mit grenzen- und grundlosen Spekulationen über das Weltganze.51 Seine

1831 erschienene erste Ausgabe der Briefe über Landschaftsmalerei wurde

vom Theologen Carl Grüneisen im Kunst-Blatt von 1833 ausführlich
und wohlwollend besprochen.52 Die Publikation der ZwölfBriefe über das

Erdleben 1841 und die 1845 begonnene Publikation Kosmos. Entwurfeiner

physischen Weltbeschreibung von Alexander von Humboldt konnten den

Mangel an Wirkung der «Erdleben-Bildkunst» aber nicht beheben. Die
satirische Zeichnung Das organische Leben in der Natur (Abb. 9), die Moritz
von Schwind 1848 in der Münchner Zeitschrift Fliegende Blätter veröffentlichte,

ist ein bissiger Kommentar auf die Idee der «Erdleben-Bildkunst».
Schwind formte die Wurzelpartie einer Baumgruppe um in mirakulöse
anthropomorphe und langnasige Gestalten, von denen die einen liegen, die

andern sitzen, die dritten sich zur Fortbewegung auf die Arme stützen und
ein vierter sich in der Pose des Schreitens über dem Horizont aufstellt.



Das Innere der Natur 115

1 Die Literatur ist überaus zahlreich; vgl.
Oskar Bätschmann, Entfernung der Natur.
Landschaftsmalerei 1750-1920, Köln:

DuMont, 1989; Werner Busch (Hrsg.),
Landschaftsmalerei (Geschichte der klassischen

Bildgattungen in Quellentexten und
Kommentaren, 3), Berlin: Reimer, 1997; Goethe

und die Kunst, Ausst.-Kat. Schirn Kunsthalle

Frankfurt, 21.5.-7.8.1994; Kunstsammlungen

zu Weimar, 1.9.-30.10.1994,
Ostfildern: Hatje, 1994; Wasser, Wolken, Licht 8ç

Steine. Die Entdeckung der Landschaft in
der europäischen Malerei um 1800, hrsg. von
Klaus Weschenfelder und Urs Roeber,
Ausst.-Kat. Mittelrhein-Museum Koblenz,
25.8.-3.11.2002, Heidelberg: Edition Braus,
2002; Carl Gustav Carus. Natur und Idee,

hrsg. von Petra Kuhlmann-Hodick et al.,
Ausst.-Kat. Staatliche Kunstsammlungen
Dresden, Gemäldegalerie Alte Meister/
Residenzschloss, 26.6.-20.9.2009; Staatliche

Museen zu Berlin, Alte Nationalgalerie,
9.10.2009-10.1.2010, München: Deutscher

Kunstverlag, 2009; Carl Gustav Carus.

Wahrnehmung und Konstruktion, hrsg. von
Petra Kuhlmann-Hodick et al., Akten des

interdisziplinären Kolloquiums in Dresden,
21.-23.5.2008, München: Deutscher
Kunstverlag, 2009.

2 Pierre-Henri de Valenciennes, Elémens
de perspective pratique, à l'usage des artistes,
suivis de réflexions et conseils à un élève sur
la peinture, et particulièrement sur le genre
du paysage, Paris: chez l'Auteur, An VIII
[179 9] ; dt. : Praktische Anleitungzur Linear-
und Luftperspectivfür Zeichner und Mahler.
Nebst Betrachtungen über das Studium
derMahlerey überhaupt, und der Landschafts-
mahlerey insbesondere [...], aus dem Frz.
übers, und mit Anm. und Zusätzen vermehrt
von Johann Heinrich Meynier, 2 Bde., Hof:

Gottfried Adolph Grau, 1803.
3 Valenciennes 1803 (1799) (wie Anm. 2), Bd. 2,

S. 6-13.
4 Philippe Grunchec, Le Grand Prix de Pein¬

ture. Les concours des Prix de Rome de 1797 à

1863, Paris: Ecole nationale supérieure des

Beaux-Arts, 1983; Pierre Miquel, Le Paysage

français au XIXe siècle, 1824-1874 (L'Ecole de

la Nature), 3 Bde., Maurs la-Jolie: Editions
de la Martinelle, 1975.

5 Carl Ludwig Fernow, «Über die Landschaft¬

malerei», in: Der Neue Teutsche Merkur,
1803, Bd. 3, S. 527-557, 594-640; vgl. Carl

Ludwig Fernow, Römische Studien, Zürich:
Gessner, 1806-1808, Bd. 2, S. 11-130.

6 Johann Wolfgang von Goethe, Philipp
Hackert. Biographische Skizze, meist nach
dessen eigenen Aufsätzen entworfen, Tübingen:

Cotta, 1811, «Über Landschaftsmalerey.
Theoretische Fragmente», S. 305-331.

7 Fernow 1803 (wie Anm. 5), S. 545.
8 Bätschmann 1989 (wie Anm. 1), S. 273-277.
9 Fernow 1803 (wie Anm. 5), S. 535.
10 Ebd., S. 596-597.
11 Christian August Semler, «Bruchstücke aus

einem Werke über Landschaftsmahlerei»,
in: Der Kosmopolit. Eine Monathsschrift zur
Beförderung wahrer und allgemeiner
Humanität, 2 (1797), 12. Stück, S. 507-523;
Christian August Semler, Untersuchungen
über die höchste Vollkommenheit in den

Werken der Landschaftsmalerey. Für Freunde
derKunstund der schönen Natur, 2 Bde.,

Leipzig: Schäfer, 1800; vgl. Hilmar Frank,
«Die mannigfaltigen Wege zur Kunst.
Romantische Kunstphilosophie in einem
Schema Caspar David Friedrichs», in: Idea,
10 (1991), S. 165-196.

12 Carl Gustav Carus, Nine Letters on Landscape

Painting, hrsg. und eingel. von Oskar
Bätschmann, übers, von David Britt, Los

Angeles: Getty Research Institute, 2002;
Dresden/Berlin 2009-2010 und Kuhlmann-
Hodick 2009 (wie Anm. 1).

13 Vgl. Köpfe der Lutherzeit, hrsg. von Werner
Hofmann et al., Ausst.-Kat. Hamburger
Kunsthalle, 4.3.-24.4.1983, München: Prestel,
1983.

14 Johann Georg Sulzer, Art. «Porträt», in:
Allgemeine Theorie der Schönen Künste
in einzeln, nach alphabetischer Ordnung der

Kunstwörter aufeinanderfolgenden Artikeln

abgehandelt, 4 Bde., neue vermehrte
3. Aufl., Frankfurt und Leipzig, 1798,
Bd. 3, S. 783-799.

15 Vgl. die Beiträge von Kathleen Melzer, «Die

Cranioskopische und Chirognomische



116 Oskar Bätschmann

Sammlung des Geheimen Rath Dr. C. G.

Carus», und Michael Hagner, «Präzision und
Ästhetik. Zur Physiognomik des Geistes

bei Carl Gustav Carus», in: Kuhlmann-
Hodick 2009 (wie Anm. 1), S. 253-260 resp.
S.261-270.

16 Werner Busch, «Der Rügen-Mythos», in:
Europa Arkadien. Jakob Philipp Hackert und
die Imagination Europas um 1800, hrsg.
von Andreas Beyer, Lucas Burkart, Achatz

von Müller und Gregor Vogt-Spira, Göttingen:

Wallstein, 2008, S. 47-75, bes. S. 53-58.
17 Johann Wolfgang von Goethe, «Faust», in:

Ders., Sämmtliche Werke in vierzigBänden,

Stuttgart/Tübingen: Cotta, 1856, Bd. 11, S.19.
18 Koblenz 2002 (wie Anm. 1), Nr. 2, S. 86-87.
19 Werner Busch, «Der Berg als Gegenstand

von Naturwissenschaft und Kunst. Zu
Goethes geologischem Begriff», in:
Frankfurt/Weimar 1994 (wie Anm. 1), S. 485-497,
Kat.-Nr. 325-344.

20 Busch 1994 (wie Anm. 19), S. 488-489.
21 Ernst Theodor Amadeus Hoffmann, «Die

Jesuiterkirche in G.» (1816), in: Sämtliche

Werke. Historisch-kritische Ausgabe,
mit Einleitungen, Anm. und Lesarten von
Carl Georg von Maassen, München/Leipzig:
Georg Müller, 1908-1928, Bd. 3,1909,
S. 104-135.

22 E.T.A. Hoffmann. Leben, Werk, Wirkung, hrsg.
von Detlef Kremer, Berlin u. a.: de Gruyter,
2009, S. 190-196.

23 Hoffmann (1816) 1909 (wie Anm. 21), S. 107;

die folgenden Zitate auf den Seiten 109-118.
24 Goethe 1811 (wie Anm. 6), S. 305-331.
25 Heinrich Meyer, «Hackerts Kunstcharakter

und Würdigung seiner Werke», in: Goethe

1811 (wie Anm. 6), S. 295-304.
26 Ebd., S. 304.
27 Hoffmann (1806) 1909 (wie Anm. 21), S. 122;

die folgenden Zitate auf den Seiten 123-126.
28 Ebd., S. 132.
29 Art. «Hybris», in: Historisches Worterbuch

der Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter et

al., 13 Bde., Darmstadt: Wissenschaftliche

Buchgesellschaft, 1971-2007, Bd. 3, Sp.1234-
1236 (R. Rieks).

30 Philipp Otto Runge, Briefe und Schriften,
hrsg. und kommentiert von Peter Betthausen,

München: Beck, 1982, S. 26-27; Ludwig Tieck,
«Franz Sternbalds Wanderungen. Eine
altdeutsche Geschichte» (1798), in: Werke in
vier Bänden, hrsg. sowie mit Nachworten
und Anm. versehen von Marianne Thalmann,
4 Bde., München: Winkler, 1963, Bd.l,
S. 701-986.

31 Runge 1982 (wie Anm. 30), S. 71-77 (Brief an
den Bruder Daniel vom 9. März 1802).

32 Philipp Otto Runge, Hinterlassene Schriften,
2 Bde., hrsg. von dessen ältesten Bruder
[Johann Daniel Runge], Hamburg: Friedrich
Perthes, 1840-1841, Bd. 1, S. 7-16 (Brief an
den Bruder Daniel vom 9. März 1802), S. 14-
15. Vgl. auch Runges Brief an Tieck vom
1. Februar 1802, ebd., S. 23-28. Runge 1982

(wie Anm. 30), S. 71-77.
33 Runge in seiner Zeit. Kunst um 1800, hrsg.

von Werner Hofmann, Ausst.-Kat.
Hamburger Kunsthalle, 21.10.1977-8.1.1978,
München: Prestel, 1977, S. 33-35 (Werner
Hofmann); vgl. zu Runge und Böhme: Jörg
Traeger, Philipp Otto Runge und sein Werk.

Monographie und kritischer Katalog (Studien

zur Kunst des 19. Jahrhunderts. Sonderband,

3), München: Prestel, 1975, S. 54-55
und 122-127; Thomas Leinkauf, Kunst und

Reflexion. Untersuchungen zum Verhältnis
Philipp Otto Runges zur philosophischen
Tradition (Die Geistesgeschichte und ihre
Methoden: Quellen und Forschungen, 14),

Diss. Univ. Freiburg i. Br., 1982, München:
Fink, 1987.

34 Hamburg 1977-1978 (wie Anm. 33), S. 204-
206 (Hanna Hohl).

35 Philipp Otto Runge, Farben-Kugel, oder,

Construction des Verhältnisses aller Mischungen
der Farben zu einander, und ihrer vollständigen

Affinität, mit angehängtem Versuch

einerAbleitung der Harmonie in den

Zusammenstellungen der Farben, Hamburg:
Perthes, 1810, darin Henrik Steffens, «Ueber

die Bedeutung der Farben in der Natur»,
S. 29-60.

36 Johann Wolfgang von Goethe, Zur Farbenlehre,

2 Bde., Tübingen: Cotta, 1810. Vgl.
zur neueren Wertung: Dennis L. Sepper,
Goethe contra Newton. Polemics and the Project

for a New Science ofColor, Cambridge:



Das Innere der Natur 117

Cambridge University Press, 1988; John
Gage, Color and Meaning. Art, Science and

Symbolism, London: Thames & Hudson,
1999, S. 169-176.

37 Zu Runges Farbenkugel: Heinz Matile, Die
Farbenlehre Philipp Otto Runges. Ein Beitrag
zur Geschichte der Künstlerfarbenlehre (Berner

Schriften zur Kunst, 13), Bern: Benteli,
1973; Gage 1999 (wie Anm. 36), S. 173-176.

Zu Runge und Steffens vgl. Traeger 1975 (wie
Anm. 33), S. 58 und 211; ausfuhrlich Leinkauf

1987 (wie Anm. 33), S. 177-245, 247-278;

Timothy Franck Mitchell, Art and Science

in German Landscape Painting 1770-1840

(Clarendon Studies in the History ofArt, 11),

Oxford: Clarendon Press, 1993, S. 77-79;

vgl. auch Runges Brief an Steffens in Halle

vom März 1809, in: Runge 1982 (wie
Anm. 30), S. 212-216.

38 Henrich Steffens, Beyträge zur innern
Naturgeschichte der Erde, 1. Theil [mehr nicht
erschienen] Freyberg: Crazische Buchhandlung,

1801, S. 269-270. Vgl. Dietrich von
Engelhardt, «Naturgeschichte und Geschichte

der Kultur in der Naturforschung der
Romantik», in: Die Erfindung der Natur:
Max Ernst, Paul Klee, Wols und das surreale
Universum, Ausst.-Kat. Sprengel Museum
Hannover, 27.2.-8.5.1994; Badischer
Kunstverein, Karlsruhe, 21.5.-10.7.1994; Ruper-
tinum, Salzburg, 21.7.-4.9.1994, Freiburg i.
Br.: Rombach, 1994, S. 53-59.

39 Steffens 1801 (wie Anm. 38), S. 53. Steffens

wurde 1804 Professor in Halle, 1811 ordentlicher

Professor für Physik in Breslau
und folgte 1832 einem Ruf nach Berlin. 1810

verfolgte er das Thema der «innern
Naturgeschichte der Erde» in: Geognostisch-
geologische Aufsätze, als Vorbereitung
zu einer innern Naturgeschichte der Erde,

Hamburg: Hoffmann, 1810.
40 Henrich Steffens, Grundzüge der philosophi¬

schen Naturwissenschaft, Berlin: Verlag
der Realschulbuchhandlung, 1806; Steffens
1810 (wie Anm. 39).

41 Karl Christoph Schmieder, Geschichte der

Alchemie, Halle a. S.: Verlag der Buchhandlung

des Waisenhauses, 1832; Nachdruck:
Ulm-Donau: Arkana, 1959; Lawrence M.

Principe, The Secrets ofAlchemy, Chicago/
London: The University of Chicago Press,
2013.

42 Schmieder 1832 (1959) (wie Anm. 41),
S. 469-602.

43 Runge 1840-1841 (wie Anm. 32), Bd.l, S.157-

158; Runge 1982 (wie Anm. 30), S. 223-224.
44 Carl Gustav Carus, «Bruchstück aus einer

Reihe von Briefen über Landschaftsmale-

reyen», in: Kunst-Blatt, hrsg. von Ludwig
Schorn, 1826, Nr. 52-54, S. 205-207, 211-212,

214-216, hier S.205.
45 Carl Gustav Carus, Neun Briefe über

Landschaftsmalerei, geschrieben in den Jahren
1815-1824. Zuvor ein Briefvon Goethe als

Einleitung, Leipzig: G. Fleischer, 1831, S.138;

vgl. Carus 2002 (wie Anm. 12); Dresden/
Berlin 2009-2010 (wie Anm. 1); Kuhlmann-
Hodick (Hrsg.) 2009 (wie Anm. 1).

46 Carus 1826 (wie Anm. 44), S. 206, 211; vgl.
Carus 1831 (wie Anm. 45), S. 138,142-143.

47 Carus 1826 (wie Anm. 44), S. 212; Carus 1831

(wie Anm. 45), S. 145-146.
48 Carl Gustav Carus, ZwölfBriefe über das Erd¬

leben, hrsg. von Ekkehart Meffert, Stuttgart:
Verlag Freies Geistesleben, 1986.

49 Carus 1826 (wie Anm. 44), S. 216, die folgen¬
den Zitate auf der gleichen Seite.

30 Carus 1831 (wie Anm. 45), S. 174.
51 Steffens 1801 (wie Anm. 38), 1806 (wie Anm.

40) und 1810 (wie Anm. 39).
52 Carl Grüneisen, «Carl Gustav Carus. Neun

Briefe über Landschaftsmalerei,
Besprechung», in: Kunst-Blatt, hrsg. von Ludwig
Schorn, Nr. 17/18, 26./28. Februar 1833,
S. 65-68.


	Das Innere der Natur

