
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 9 (2015)

Artikel: Pauschalmagie : vom rhetorischen Edelschimmel im Kunstbetrieb - und
wie er geniessbar wird

Autor: Scheller, Jörg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


183

Jörg Scheller

Pauschalmagie
Vom rhetorischen Edelschimmel im Kunsthetrieh - und wie er
geniesshar wird

Prolog: Lesen oder lesen lassen?
Ich möchte in diesem Essay aus meiner zweiten Kunst-Karriere als Kunst-
Journalist berichten, genauer gesagt: von meiner Karriere als Kunst-Journalist

mit einem Faible für Texte zur (zeitgenössischen) Kunst - womit
nicht, zumindest nicht zwingend, die gleichnamige Zeitschrift gemeint ist.

Mir ist bewusst, dass man jenen Typus Text, auf welchen ich gleich zu

sprechen komme, nicht lesen muss; dass man in Ausstellungen oder
Katalogen einfach nur die Exponate betrachten kann; dass man bei Vernissagen
besser interessante Bekanntschaften schliessen sollte, anstatt verärgert
mit dem Begleittext in der Ecke zu stehen - was mir nur allzu häufig
passiert. Da ich aber als protestantisch sozialisierter Akademiker vom
geschriebenen Wort nicht lassen kann, kollidiere ich immer wieder mit
den Eigentümlichkeiten des heutigen Kunstsprechs. Im vorliegenden
Essay beziehe ich mich sowohl auf den Jargon von Presse-, Begleit- und

Katalogtexten öffentlicher Museen als auch kommerzieller Galerien und

Off-Spaces - die Grenzen zwischen den Formaten sind durchaus fliessend,
auch jene zur Kunstkritik (Stichwort: Künstler-Kollaborateur). Man könnte

besagten Jargon als «Hang zum rhetorischen Edelschimmel» bezeichnen,
unter welchem noch der trivialste kuratorische Käse zur Delikatesse wird.

Den um den kunstbetrieblichen Burgfrieden besorgten Lesern sei

jedoch versichert, dass es nicht mein Anliegen ist, ein ätzendes Fungizid
zu versprühen. Im Gegenteil. Beim Verfassen meines Essays habe ich

sogar einen gewissen Geschmack am Edelschimmel gefunden. Auch geht
es nicht um eine Sedlmayr'sche Schelte der zeitgenössischen Kunst oder

darum, einer solchen eine Steilvorlage zu liefern. Im Vordergrund stehen

explizit die auf die Kunst niedergehenden rhetorischen Sporen. Das

beispielsweise im Kreis der «documenta»-Panegyrik wuchernde Defensiv-

Myzel indes, man möge sich der kritischen Distanz zur zeitgenössischen
Kunst besser gar nicht erst verdächtig machen, da einer solchen Distanz



184 JÖRG SCHELLER

ein per se reaktionärer Impetus gegenüber einem genuin redlichen,
progressiven, ja moralisch unantastbaren sozialen Subsegment innewohne,
verfängt nicht. Was ihre ethisch-moralische Dimension anbelangt,
unterscheidet sich die zeitgenössische Kunst nicht im Geringsten vom Business

oder vom Pop: Es gibt solche und solche.

Heroen, Alchemisten, Wissenschaftler
Meine weder wirklich neue noch wirklich originelle Beobachtung ist, dass

sich der Kunstbetrieb in seiner textuellen Vermittlung zeitgenössischer
Kunst - die kunstpädagogischen Programme für Kinder ausgenommen -
oftmals durch eine Liebe zur Hybris auszeichnet, die sich nicht nur in den
viel diskutierten exorbitanten Preisen, sondern auch in einer exorbitanten
Rhetorik niederschlägt.

Ein Grund hierfür leuchtet sicherlich ein: Kunstbetrieb und
Kunstsystem sind, anders als die Kunst, die den Status eines menschlichen
Grundbedürfnisses beanspruchen darf, nicht selbstverständlich. Sie bilden
keine anthropologischen Konstanten und sind neben institutionellen,
pädagogischen und monetären Stabilisatoren auf diskursive Stützen
angewiesen, die ihre kühnen Unwahrscheinlichkeitsgebilde erschütterungssicher

machen.

Auf das rhetorische Fundament, welches Giorgio Vasari im 16.

Jahrhundert der anfänglich bescheidenen Behausung des Betriebs zugrunde
legte, sind im Laufe der letzten fünfhundert Jahre immer neue, verwegenere

Stockwerke getürmt worden, gipfelnd in der Flut von Manifesten und
Künstlertheorien zur Zeit der klassischen Moderne und der Avantgarden.
Während der häufig utopische, esoterische und radikale Eifer dieser Ära in
der Postmoderne überwiegend dem individualistischen Geist ästhetischethischer

Pragmatik gewichen ist,1 hat sich der hochfliegende Charakter
doch im Kunstsprech erhalten. Häufig wird als selbstverständlich
vorausgesetzt, dass Künstler als unbestechliche Kulturhelden agieren und einzig
dem Fortschritt, der Kritik, der Irritation, der Erkenntnis, der Nicht-Identität
verpflichtet sind. Unverdrossen kündet eine kritische, nicht aber
selbstkritische Masse von Beipackzetteln zu Kunst und Künstlern von deren

pauschalveredelnden bis hin zu pauschalmagischen Kräften.

Georg Baselitz (* 1938) etwa, um ein prominentes Beispiel zu nennen,
wurde der Kopfstand als avantgardistischer Geniestreich, als radikaler
Bruch mit Konventionen ausgelegt (Abb. 1). Was im Bodenturnen zu den



PAUSCHALMAGIE 185

eher unspektakulären Pflichtübungen
zählt, avancierte hier zu einer innovativen

Kür, in welcher, schenkt man den

Baselitzianern Glauben, Gegenständlichkeit

und Abstraktion auf magische
Weise ineinander übergehen und die

Malerei zu sich selber findet. So einfach
kann es sein.

Baselitz wurde inszeniert als
schöpferischer Reflexionsrambo, als Ritter
der Erkenntnis, als ein stolzer Robin

Hood, der für unterdrückte künstlerische

Ethnien eintrat und diesen Genugtuung

verschaffte. Er selbst wirkte
massgeblich an dieser Inszeniemng
mit: «Ich habe Gegenstände erfunden.
Ich habe das ganze Bildmodell neu
erfunden. Das gab es in dieser Weise

vorher nicht.»2 In seinem Katalogtext
für die Baselitz-Schau im Museum
Frieder Burda 2009 schrieb Götz Adriani
ehrerbietig: «Es ging ihm nicht darum,
eine Realität zu illustrieren, sondern um die Erkenntnis der Bildrealität als

einer mit Farben und Linien bedeckten Oberfläche, auf der das

Zusammenwirken zwischen Figur und Grund erfolgt. Es kam Baselitz darauf an,
das Bild von Vor- und Abbildern unabhängig zu machen. [...] Seine
Provokationen sollten nicht nur ein Publikum brüskieren, das sich die Moderne

zum Feindbild erkoren hatte, sie sollten auch besondere Einsichten her-
vorrufen.» Erkenntnis, Unabhängigkeit, Provokation - der einsame Kulturheld

reitet wieder. Geradewegs ins Kanzleramt und ins eigene Schloss, wo
die besondere Einsicht schliesslich hingehört.

Damit wäre ein erstes Charakteristikum des zeitgenössischen Kunst-

sprechs benannt: die mal offene, mal diskrete, in jedem Fall seltsam
anachronistisch anmutende Heroisierung des Künstlers als einer Figur, die

unablässig Konventionen bricht wie auf einem niemals enden wollenden
Polterabend. Warum überhaupt noch Konventionen vorhanden sind, die

gebrochen werden können, bleibt unklar.

1 Georg Baselitz, Fingermalerei - Schwarze Elke,

1973, Öl auf Leinwand, 162 x 130 cm, Museum
Frieder Burda, Baden-Baden



186 JÖRG SCHELLER

Hyperbolische Rhetorik
Ein zweites Charakteristikum ist die Verklausulierung. Ich nenne ein
Beispiel. Im Jahr 2010 besuchte ich als Rezensent des mittlerweile eingestellten

Kunstmagazins «Artnet» das Kunsthaus Bregenz, ein Museum, dessen

Programm ich sehr schätze, erinnert sei etwa an die fulminante Ausstellung

des Medienkünstlers Tony Oursler im Jahr 2009. Diesmal war erneut
eine Einzelausstellung zu sehen. Bregenz präsentierte unter dem Titel
«Truly and Well» die US-amerikanische Künstlerin Roni Horn (* 1955) mit
ihrem Werk zwischen Minimal, Post-Minimal, Fotografie, Grafik, Objekt-,
Installations- und Konzeptkunst.

Greifen wir eine Arbeit heraus. Im dritten Geschoss des Kunsthauses

waren zehn runde, unterschiedlich gefärbte, bis zum Rand mit Wasser

gefüllte Glasgefässe mit einem Durchmesser von je ungefähr einem Meter
über den gesamten Raum verteilt. Das sah recht hübsch aus und diejenigen

Besucher, welche von Horns langjähriger Island-Faszination wussten,
mochten darin die Anspielung auf ein Land erkennen, in dem Geysire

sprudeln und urtümliche Bächlein plätschern, ein Land also, das dem

überreizten Auge des Grossstädters kristalline Inseln der Ruhe, der Reinheit

und der Klarheit bietet.
Für mein unbedarftes Auge handelte es sich zuallererst um eher

bedeutungsoffene Objekte, denen ein dekorativer Charakter durchaus nicht
abzusprechen war. Mit etwas Fantasie mochte man dabei an die Quelle des

Narziss denken, an überdimensionierte Behältnisse für Schwimmkerzen,

ja sogar an Arts Crafts, handelte es sich doch um Gefässe aus massiv

gegossenem Glas, also nicht gerade um Allerweltsware. Dem Begleitheft
indes war der sachdienliche Hinweis zu entnehmen, die Objekte bezögen
sich auf das «Well» im Ausstellungstitel - zu Deutsch «Brunnen»- und
damit auf «räumlich-skulpturale Assoziationen an Tiefgang, Verwurzelung
und grundsätzlich an eine vertikale Ausrichtung.»4

Die apodiktische Gewissheit, mit der dieser Satz fiel, verblüffte mich
einigermassen und liess mich zugleich eine gewisse Scham verspüren. Zum
einen hatte ich nicht gewusst, dass Assoziationen «räumlich-skulpturalen»
Charakter haben können, war ich doch bislang davon ausgegangen, dass

sie eher abstrakter Natur seien. Zum anderen schämte ich mich meiner
Naivität. Ich hatte für einen Moment vergessen, dass es sich um Kunst

handelte, noch dazu um zeitgenössische. Wer aber zeitgenössische Kunst

betrachtet, der sollte niemals einfach nur denken: «hübsch», «hässlich»,



PAUSCHALMAGIE 187

«vieldeutig», «interessant», «langweilig» oder «hängt falsch herum».
Vielmehr sollte der erste Gedanke stets sein, dass hier entweder ein
grundlegendes, vor allem jedoch drängendes Problem der Menschheit oder aber,

um es im gängigen Slang auszudrücken, konstitutive Merkmale
werkimmanenter respektive medienspezifischer Idiosynkrasien, verkürzt
ausgedrückt sogenannte «Positionen»,5 wahlweise verhandelt, hinterfragt,
untersucht, erforscht, adressiert, diskutiert, visualisiert, transformiert, per-
petuiert, dekonstruiert, dekontextualisiert oder aber rekontextualisiert,
materialisiert, repräsentiert, potenziert, thematisiert, reflektiert, exponiert,

suggeriert, identifiziert oder evoziert werden, usf. Entsteht ein anderer

Eindruck, sollte der Gast schleunigst zum Faltblatt in der Wandhalte-

rung greifen, das ihn eines Besseren belehrt.
Ist die rhetorische Überhöhung der Kunst seit Vasari eine rituelle

Veranstaltung, so kommt heute verstärkend hinzu, dass Kunst nicht länger nur
als Heterotop des Geheimnisvollen, Genialen und Ungewöhnlichen dienen
soll, sondern zugleich als quasi-wissenschaftliches Zukunftslabor. Der

Künstlertypus des neuen Jahrtausends wird, begünstigt durch die Bologna-

Reform, als Go-Between zwischen Ästhetik und Katheder, Forschung und
Gesellschaft avisiert. Er schliesst sein Studium nicht nur mit einem
künstlerischen Werk, sondern mit einer wissenschaftlichen Masterarbeit,
vielleicht sogar mit einem Doktortitel ab - und wähnt sich endlich auf Augenhöhe

mit Ingenieuren, Ärzten, Juristen. Er ist nicht mehr nur Hofnarr,
sondern muss als ebenbürtiger Gesellschaftsbeglücker, Kompetenzsteigerungsgarant

und Distinktionsbeschaffer ernst genommen werden.
Sein Werk entwickelt er nicht in einem entrückten Schutzraum, wo nur

die künstlerische Autonomie zählt, sondern in der theorielastigeren Grenzregion

zwischen «künstlerischen und wissenschaftlichen Fragen, die von
der Hochschule hergestellt wird»,6 wie es an der Hamburger Hochschule
für Bildende Künste heisst. Laut einer holländischen Publikation arbeitet

er in «new forms of collaboration and new forms of think tanks» und
positioniert sein Werk, so die Berliner Universität der Künste, «in einem
gesellschaftlichen Zusammenhang».8 Wie die Super-Mutter Ehe, Kinder,
Karriere, Fortbildung, Selbstfindung und Wellness unter einen Hut bekommt,
agiert der Kontext-, Kooperations- und Kompatibilitätskünstler als Joker,
der wie das fleischgewordene Netzwerk Hans Ulrich Obrist auf jeder Hochzeit

tanzen kann: mit Hirnforschern, Investoren, Biologen, Philosophen,
Geographen, Theologen, ja mit der gesamten Gesellschaft.



188 JÖRG SCHELLER

Dafür wird von ihm freilich «ein hohes Mass an ästhetischer Kommuni-
g

kationskompetenz» verlangt, besagt die Studienordnung der Hochschule
Luzern - Design & Kunst. In der Praxis bedeutet «ästhetische
Kommunikationskompetenz» zumeist, das künstlerische Sprechen und Schreiben über
Kunst der universitären Lingua Franca anzupassen - und ergo Wasserschalen

mit räumlich-skulpturalen Assoziationen mit einer vertikalen Ausrichtung

zu verknüpfen. Es ist ein bisschen wie mit dem Fussballspieler, der
unmittelbar nach dem Spiel eben jenes kommentieren und analysieren
muss. Es genügt nicht, den Ball ins Tor zu bolzen. Es sollte sich schon um
ein reflektiertes, epistemologisch verifizierbares Tor handeln.

Diese Anspruchshaltung verleitet zur diskursiven Überformung
künstlerischer Praxis - und letztlich zur Befüllung neuer Schläuche mit altem
Wein. Es scheint, als hätten Max Horkheimer und Theodor W. Adorno
zumindest in dieser Hinsicht richtig prophezeit: «Die gängige Antithese von
Kunst und Wissenschaft, die beide als Kulturbereiche voneinander reisst,

um sie als Kulturbereiche gemeinsam verwaltbar zu machen, lässt sie am
Ende als genaue Gegensätze vermöge ihrer eigenen Tendenzen ineinander
übergehen.»10

Ein Lied in allen Kunstdingen
Beim Kunstsprech der Gegenwart handelt es sich somit häufig um ein

eigenartiges Amalgam aus avantgardesker Heldenerzählung (trotzig die

Ausdifferenziertheit und die Autonomie des Kunstsystems betonend) und
beflissener Wissenschafts- oder Forschungsmimikry (den Willen zur Rückkehr

in den Mutterschoss des gesamtgesellschaftlichen Nutzens bekundend).

Angesichts der überwältigenden Anzahl lateinisch- und griechischstämmiger

Wörter nicht nur im Kunstdiskurs für Experten - ich nehme
mich hierbei selbst nicht aus -, sondern auch in den Begleitheften für jene
breite Öffentlichkeit, die Kunstinstitutionen heute anstreben, scheint es

aber auch, als hätten zumindest hier, gerade hier, die alten sprachlichen
Distinktionsmerkmale des Adels und des humanistisch geschulten Besitz-

und Bildungsbürgertums überdauert. Wie der Historiker Norman Cantor
schreibt, diente etwa das Griechische bis weit ins 20. Jahrhundert hinein
primär als Sprachbarriere gegen das Proletariat: «It was not until 1948 that
Cambridge University stopped requiring a knowledge of classical (ancient)
Greek as a prerequisite for admission. This requirement was based not
only on the intrinsic merits of ancient Greek literature and philosophy.



PAUSCHALMAGIE 189

Knowledge of Greek was a screening device to keep out the less affluent,
who attended British state schools, where Greek was less likely to be taught
than in private schools.»11

Ich komme zu einem dritten und letzten Charakteristikum: die mal

implizite, mal explizite Annahme, in der zeitgenössischen Kunst sei nichts

jemals so einfach, wie es vielleicht scheint. Es schläft ein emanzipatori-
sches, ja investigatives Lied in allen Dingen - der Kunstsprech bringt es

mit Zauberworten zum Klingen. Als Beispiel diene die Gruppenausstellung

«Do you have expectations?» im Zürcher Ausstellungsraum Wartesaal

(2008). Im Folgenden ein Ausschnitt aus dem Ankündigungstext; ich habe

mir erlaubt, ihn um einige in Klammern gesetzte Kommentare zu ergänzen.12

Den Ausstellungsmachern zufolge zeigte die Schau «... künstlerische
Positionen [wichtig ist der Begriff «Position», er muss mindestens einmal

pro Ausstellungstext fallen], die sich in ihren Arbeiten mit der Frage nach

Erwartungen als Phänomen beschäftigen [man beachte: niemals nur von
«Erwartungen» sprechen, sondern mindestens von Erwartungen als

griechischstämmigem «Phänomen»]. Die Ausstellung versteht sich [sehr
beliebt: Reflexiverben in Verbindung mit Abstrakta, dem animistischen
Flair zuliebe] als eine Art Bestandsaufnahme [eine unartige Bestandsaufnahme

wäre zu banal], die das Phänomen [siehe oben] der Erwartungen in
den verschiedensten Feldern [«verschiedene Felder» wäre zu unspektakulär,

es muss schon der Superlativ sein] wie Alltag, Familie, Politik und
Kunst veranschaulicht und keine dogmatische Aussage darüber zu treffen

vermag [«vermögen»? Hatte sie denn dogmatisch sein wollen? Wie dem
auch sei: Nie dogmatisch werden ist das oberste Gebot! Zeitgenössische
Kunst ist undogmatisch a priori und ergo: gut, denn Dogmen sind -
schlecht. Ob sich das mit dem Begriff der doch recht manifesten «Position»

verträgt, sei dahingestellt]. Im Rahmen der Ausstellung [auch hier gilt:
niemals nur Formulierungen gebrauchen wie «in der Ausstellung»,
sondern stets ein ergänzendes im «Rahmen» einfügen, alles andere wäre
schlicht zu einfach] werden Erwartungen als ein kommunikatives Muster
diskutiert [vor dem inneren Auge sieht man förmlich die Gemälde

debattieren], an und mit denen sich Menschen, sowie auch Institutionen
orientieren. [...] Ausgehend von der Präsenz von Erwartungen in unterschiedlichen

Kommunikationsräumen untersucht Do you have expectations? das

Phänomen auf einer bildnerischen Ebene [was nicht verwundert, es wurden

ja Bilder gezeigt. Die Beifügung «Ebene» aber ist verpflichtend: «Bilder»



190 JÖRG SCHELLER

alleine gehörten gewissermassen automatisch zur ebenenärmeren
Populärkultur].»

Mein Anliegen ist nicht, herauszufinden, ob der Text falsche Erwartungen

weckt oder nicht. Vielmehr veranschaulicht er eine dritte Besonderheit

des Kunstsprechs: Hinter jedem noch so einfachen Objekt verbirgt
sich ein Geheimnis. Warum das so ist, muss nicht eigens erörtert oder

belegt werden. Es ist einfach so. Der Kunstbetrieb erscheint dabei als eine
alchemistische Einrichtung. Hier können wir, um es in den Worten des

polnischen Philosophen Leszek Kolakowski zu sagen, «in den Genuss jener
Vertrautheit mit den Dingen gelangen, an die die Alchemisten glaubten,
als sie die Welt als ein System von Zeichen auffassten, die dank ihrer
signifikanten Eigenschaften den Zugang zu einer verborgenen, anderen,

13
wahrhaftigeren, unmittelbar nichtzugänglichen Welt aufdecken würden».

Interessanterweise verraten die Presse- und Ausstellungstexte zur
zeitgenössischen Kunst denn auch selten, WIE denn erforscht, WIE denn aufgedeckt

oder WIE denn evoziert wird. Das bleibt alchemistisches Betriebsgeheimnis.

In diesem Zusammenhang muss natürlich der Name Christian Demand
fallen. Der frühere Professor für Kunstgeschichte an der Akademie der
Bildenden Künste in Nürnberg und heutige Herausgeber des Magazins
«Merkur» veröffentlichte 2003 seine streitlustige Habilitationsschrift «Die

Beschämung der Philister: Wie die Kunst sich der Kritik entledigte»,
zumindest für mich eine der inspirierendsten und zugleich kontroversesten

Publikationen der letzten Jahre. Vielfach wurde Demand von
Rezensenten vorgeworfen, destruktiv, ja gehässig zu sein. Denn was der im
Journalismus und in der Popmusik sozialisierte Autor, zudem nicht einmal ein

genuiner Kunsthistoriker, sondern von Haus aus Philosoph, in seinem
Buch vorlegte, war eine Generalabrechnung mit einem Jargon, dem er
einen «zentralen Ausschlussmechanismus»14 attestierte.

Der gängige Kunstdiskurs, so Demand, sei kein argumentativer und
rationaler Diskurs, ja nicht einmal ein Diskurs im engeren Sinne, sondern

operiere vorrangig im Modus der «Beschämung» - wir, die Kunstkonsumenten,

sollten gleichsam vor den erhaben verschraubten Wortkaskaden

in den Staub fallen und uns unserer eigenen Nichtigkeit bewusst werden.
Eine längere Passage verdeutlicht diesen Vorwurf: «Nun spricht natürlich
grundsätzlich nichts dagegen, wenn auch Kunstliebhaber ihre Begeisterung

gelegentlich in euphorische Verse kleiden. Fussballfans oder Adepten



PAUSCHALMAGIE 191

von Heavy-Metal Bands tun das schliesslich auch. Sie sind allerdings
gemeinhin ohne weiteres bereit hinzunehmen, wenn Aussenstehende die

für den Esoteriker massgebliche Hymnik mit dem distanzierten Blick des

Ethnologen betrachten und sich ansonsten ein eigenes Urteil vorbehalten.
Öffentliche Bekenntnisse zur bildenden Kunst beanspruchen dagegen in
der Regel nicht nur derart eingeschränkte, sondern ausdrücklich
allgemeine Verbindlichkeit. Das setzt die Überzeugung voraus, dass die Kunst,
im Gegensatz etwa zu Sport oder Unterhaltung, in einer Sphäre absoluter
Werte zuhause ist. Im einschlägigen Schrifttum schlägt sich das in der
typischen Emphase und im Gestus moralischer Unbedingtheit nieder.»15

Mit der unerbittlichen Härte eines bayerischen Hegelianers versuchte

Demand, den Ikarus des Kunstdiskurses auf den Boden der Tätsachen und
der Vernunft zurückzuholen. Dabei führte er die notorische Hybris auf den
anhaltenden Einfluss der Rhetorik der Avantgarden zurück, deren Suche

nach dem Immerneuen, kosmischen Wahrheiten und letzten Bildern
Demand eher komisch findet.

Werbekomplexe und komplexe Werbung
So sehr ich Demands aufklärerischen Ansatz schätze, so wichtig sein Buch

für mich selbst auch bleibt, so wirft es doch eine grundsätzliche Frage auf:

Inwiefern bezieht sich die Kritik an der verabsolutierten Hybris tatsächlich
auf den Kunstsprech im Besonderen, und nicht vielmehr auf die Gattung
der Werbung im Allgemeinen? Ist der hier skizzierte Typus Text vielleicht
nur eine exotische Untergattung?

Es ist zunächst einmal offenkundig, dass die Werbung sich ebenfalls
durch Hybris, Absolutismen, Redundanzen und Pseudoavantgardismen
auszeichnet. Auch sie träumt von allgemeiner Gültigkeit - und mitunter
auch der Heavy Metal, den Demand erwähnt. «Heavy Metal is the law»,

heisst es grossspurig bei Helloween, «Death to Anything but Metal» drohen
Steel Panther. Ich bin mir jedenfalls nicht sicher, ob jeder Kunst-Adept
seine Passion als universell betrachtet, während jeder Metal-Adept dem

postmodernen Relativismus zuneigt. Man denke nur an die Ttextzeile aus

Manowars Song «Metal Warriors», der Hymne des so genannten «True

Metal»: «Heavy Metal! Or no metal at all / Wimps and posers, leave the hall!»

Die Werbung greift darüber hinaus in weiten Teilen auf die von
Demand erörterte Technik der Beschämung zurück und rückt selbst

Erbsensuppe oder Schnürsenkel ins Reich der absoluten Werte. Beständig



192 JÖRG SCHELLER

führt sie uns vor, wie wir nicht sind, aber vielleicht sein könnten, wenn wir
dieses oder jenes Produkt erwerben, diesen oder jenen Ratgeber befolgen
oder diese oder jene Dienstleistung buchen. Wir sind nicht schnell -
deshalb benötigen wir schnelle Autos. Wir sind nicht schön - deshalb benötigen

wir Kosmetik. Wir sind nicht fit, deshalb benötigen wir Fitness-Center,
usf.

Auf ähnliche Weise signalisiert uns der Kunst-Jargon, dass wir nur über
einen begrenzten Wortschatz verfügen oder dass wir in unserer basalen

mentalen Verfasstheit bislang nicht nachvollziehen konnten, wie die
abstrakte Assoziation räumlich-skulpturalen Charakter annimmt (vgl. weiter
oben die Ausführungen zu Roni Horn). Während im Bereich der Massenwaren

an massenkompatible Stereotypen appelliert wird - die meist in
Anglizismen vorgetragene Anbetung von «Power», «Energy» oder «Sexy-

ness» -, bevorzugt der hier diskutierte Kunstdiskurs - oder besser gesagt:
Nicht-Diskurs - lediglich exotischere, spezifischere Stereotype (das in
überwiegend in lateinischstämmigen Vokabeln vorgebrachte Lob der
«Dekonstruktion» oder der «Adressierung» dringlichster Probleme).

Die Kritikpunkte, die Demand mit Blick auf den Kunstjargon aufführt,
lassen sich also durchaus auf viele andere zeitgenössische Produktbereiche

übertragen. Polemisch könnte man sagen, dass überall dort, wo in
Wohlstandsgesellschaften Dinge kommuniziert und vermarktet werden, die

keine Primär-, sondern Sekundär- oder Tertiärbedürfnisse befriedigen
sollen, und für welche das Angebot zudem grösser ist als die Nachfrage,

gewöhnlich grosskalibrige Wortkanonen aufgefahren werden. So argumentiert

der britische Politikwissenschaftler Colin Crouch, die Werbung erfasse

heute alle Lebensbereiche und sei generell «keine Form des rationalen
Dialogs. Sie barrt keine Argumentation auf, die sich auf Beweise stützen
könnte, sondern bringt ihr Produkt mit speziellen visuellen Vorstellungen
in Verbindung. [...] Ihr Ziel ist es nicht, jemanden in eine Diskussion zu

verwickeln, sondern ihn zum Kauf zu überreden».16

Zwar mag der Kunstsprech für Zeitgenössisches in genealogischer
Hinsicht tatsächlich den Avantgarden entwachsen sein, de facto aber bildet er
einen Tfeilaspekt eines sehr viel allgemeineren Werbekomplexes, ungeachtet

der Tatsache, dass er über ein anderes Vokabular verfügt, andere

Zielgruppen anspricht, eine ethisch-moralische Sonderstellring beansprucht,
aufgrund von Subventionen und Mäzenen weniger am direkten Verkauf
interessiert ist und raffiniertere, elitärere Techniken der Beschämung



PAUSCHALMAGIE 193

bevorzugt. Im besagten Werbekomplex bildet er die Sektion «komplexe

Werbung».
Warum also sollte gerade der Kunstbetrieb besonderen Anlass zum

Ärgernis bieten? Sollten für die Kunst eben doch andere Regeln gelten als

für die Auto-, Täbak- oder Tourismusbranche, deren offenkundige
Scharlatanerien kaum noch für Empörung sorgen? Ist Kunst für Demand heimlich
doch - das grosse Andere?

Man kann durchaus wie Demand fordern, im Kunstbetrieb ein strengeres

diskursives Qualitätsmanagement einzuführen; den falschen Edel-

schimmel endlich als echten Schimmel auszuweisen und mit einem starken

Fungizid zu behandeln. Man kann aber auch einen anderen Weg

einschlagen. Wenn die Diskrepanz zwischen kunstbetrieblicher Realität
und kunstrhetorischem Anspruch tatsächlich so eklatant ist, sollte man
diesem Zustand mit subversiver Affirmation begegnen.

Texte als Kunst
Mein zugegeben defätistischer und latent zynischer Vorschlag ist es, die

hoffnungslos verschwurbelten, von kruder Metaphysik getragenen, sich

zugleich der Wissenschaftsrhetorik anverwandelnden, häufig an kaum zu
überbietender Arroganz krankenden hier diskutierten Ttexte zur zeitgenössischen

Kunst gerade nicht als gescheiterte sachliche Beschreibungen,
Erläuterungen oder Interpretationen zu betrachten, sondern ihrerseits als

eigenständige Kunstwerke zu vereinnahmen. Man muss den Gegner umarmen.

Man muss die himmelsstürmerische Waghalsigkeit der Texte

anerkennen, ihre Redundanzen als Selbstreferenzen explizieren, ihre kuriose
Esoterik als wundersames Relikt aus mythischen Zeiten und ihre
Gespreiztheit als eine hyperreale Zirkusnummer betrachten. Gerade

Kunstkritik und Kunstgeschichte sollten den impliziten Dadaismus,
Surrealismus, Konstruktivismus und Obskurantismus dieser Texte herausstellen

und damit neue Kunst zugänglich machen: Die Ttexte zur Kunst sind in
Wahrheit selber Kunstwerke.

Es geht nicht länger darum, zu überprüfen, inwiefern der hier
charakterisierte Texttypus seinem Gegenstand gerecht wird, ihn also korrekt
abbildet, analytisch überzeugend zerlegt und sinnfällig interpretiert,
sondern vielmehr darum, zu untersuchen, inwiefern diese Texte eine

ausdifferenzierte, entkoppelte Kunstgattung bilden, die eine eigene Wirklichkeit

erzeugt, statt sie brav zu spiegeln. Ziel der Kunst ist es ja gemeinhin



194 JÖRG SCHELLER

nicht, Welt abzubilden, sondern Welten zu schaffen - und seien es solche

zweiter oder dritter Ordnung.
Aufgabe der Kunstkritiker und Kunsthistoriker wäre es, eine Poetologie,

ja eine Ästhetik des gegenwärtigen Kunstsprechs zu begründen, um diesen

auf seine unfreiwillige Selbstreferentialität im Geiste des L'art pour l'art zu
untersuchen. Sie würde unter anderem feststellen können, dass der
spezifische Mix aus Hybris, Heroisierung, Beschämung, Werbung und
Wissenschaftsmimikry, den ich hier zu skizzieren versucht habe, ein Simulakrum,
und zwar ein Simulakrum der dritten Ordnung ist.

Jean Baudrillard versteht darunter ein Zeichen, das primär auf sich
selbst verweist, respektive auf artverwandte Zeichen, die wiederum auf

17
sich selbst verweisen. Selbstreferenz kann also auch Kontextreferenz

bedeuten, wenn der Kontext derselben semiologischen Kategorie wie das

Zeichen angehört. Präziser ausgedrückt verweist das Simulakrum der dritten

Ordnung nicht auf eine ihm äusserliche Wahrheit, sondern auf eine

Wahrheit, die es darstellend herstellt. Als typisch postmodernes Zeichen

generiert es jene Realität, die es wiederzuspiegeln scheint. Es ist jenseits
von richtig und falsch, jenseits von gut und böse und keinesfalls irreal. Es

handelt sich nicht um eine barocke Täuschung, sondern, im Sinne Baudril-

lards, um ein Modell des Realen ohne Ursprung. Man kommt ihm mit
der noch aus der Zeit der Französischen Revolution stammenden
Priesterbetrugstheorie nicht bei. Reisst man einem Simulakrum der dritten
Ordnung die Maske vom Gesicht, so wird man dahinter immer nur weitere
Masken erblicken.

Im Gegensatz zu Baudrillard, der eigenartigerweise noch von einer Realität

zu sprechen wagte, die angeblich in der totalen Semiotisierung der
Postmoderne zerborsten sei, würde ich das Simulakrum der dritten
Ordnung jedoch nicht unter der Kategorie «Referenzverlust» verbuchen.
Vielmehr trägt es schlicht zur Komplexitätssteigerung und letztlich zur
allgemeinen Ästhetisierung bei. Das Verlustszenario hingegen würde nur dann
Sinn ergeben, wenn ein Ur-Signifikat bestimmt werden könnte, das wie der

sprichwörtliche unbewegte Beweger die Semiose initiiert, aber selber kein
Teil von ihr ist. Der für den Kunstsprech typische, sprunghafte intermediale

Transkriptionsprozess zwischen Werk und Text müsste vor diesem

Hintergrund mit Blick darauf diskutiert werden, was der jeweilige Text im
Prozess des Verweisens auf das Werk über sich selbst, über seine eigene
Anspruchshaltung aussagt.



PAUSCHALMAGIE 195

Man kann sich also mit den hier erörterten Texten zur Kunst herumplagen,

wie Demand es tut. Man kann sie aber auch überlisten und ihnen
mit einem Rezeptionsmodell begegnen, das ihre Absurdität expliziert,
ohne sie an den Pranger zu stellen. Wo Kunstvermittlung war, soll
Vermittlungskunst werden.

Epilog oder: Ein Selbstwiderspruch zum Schlu ss
Manchmal allerdings möchte man doch die gute alte Priesterbetrugstheorie

wiederbeleben. Ihr nassforscher Aktionismus hat schon etwas
Befreiendes. Das ging zumindest mir durch den Kopf, als ich im ersten Ober-

geschoss des Kunsthauses Bregenz Roni Horns Installation White Dickinson

betrachtete (Abb. 2).

Bevor ich auf die konkrete Arbeit eingehe, möchte ich an einen Artikel
Horns in der isländischen Zeitung «Morgunbladid» aus dem Jahr 1997

erinnern. Darin appellierte die Künstlerin an die Isländer, diese sollten ihr
Land als nördliches Kompensationsparadies, sozusagen wie ein naturis-
tisches Fossil konservieren: «Es wird euer Selbstverständnis als Volk schwä-

2 Roni Horn, White Dickinson, 2007, Installation, Aluminium und massiv gegossener Kunst¬

stoff, Ausstellungsansicht Kunsthaus Bregenz, 2010, Foto: Stefan Altenburger



196 JÖRG SCHELLER

chen, wenn zukünftigen Generationen jungfräuliches, unbewohntes Land

weggenommen wird, das heute in einem Ausmass vorhanden ist, welches
die Kraft und die Existenz nichtmenschlicher Dinge ausdrückt und lebendig

hält.»18

Abgesehen von den merkwürdigen völkischen Untertönen spricht aus
diesem Satz deutlich die Trauer der modernen Amerikanerin darüber, dass

die Ausdehnung der frontier im eigenen Land abgeschlossen ist. Die

Eingeborenen weggeputzt, die Seegrenzen erreicht, die Naturwunder beschildert

- da helfen nur Vielfliegermeilen und regelmässige Nordlichtduschen.
Claude Lévi-Strauss' «Traurige Tropen» weichen wehmütigen Wasserfällen

und kummervollen Kratern.
Dies vor Augen, erschien es mir doch widersprüchlich, dass es sich bei

White Dickinson ausgerechnet um beschriftete Aluminiumstäbe handelt.
Die schmalen grauen Quader lehnten in unregelmässigen Abständen an
allen vier Wänden, jeder versehen mit einem Zitat aus Gedichten von

Emily Dickinson («Nature is so sudden she makes us all antique»). Die

energieintensive Aluminiumverhüttung aber zählt zu den umstrittensten
Industriezweigen Islands, gegen die schon prominente Insulanerinnen wie

Björk protestierten. Für den um sich greifenden Kraftwerksbau werden

grosse Teile der von Horn beschworenen Natur zerstört, das Rohmaterial

muss eigens aus Australien angeliefert werden.

Horns Text für das «Morgunbladid» einerseits, ihre Kunst andererseits
stellten also zwei völlig unterschiedliche, ja völlig widersprüchliche
Angelegenheiten dar. Auf tragikomische Weise erschien Horns Werk weniger als

feinfühlige Ode an die Natur, verstanden als das Nicht-Identische, denn als

Bestätigung jenes Vorwurfs, der dem zeitgenössischen Kunstbetrieb oft
vorschnell, hier aber zu Recht gemacht wird: eine monologisierende
Parallelwelt darzustellen, in der Phänomene verhandelt, hinterfragt, untersucht,

erforscht, adressiert, diskutiert, visualisiert, transformiert, perpetuiert, dekonstruiert, dekontextuaii-

siert, rekontextualisiert, materialisiert, repräsentiert, potenziert, ihemaiimeit, rtun«.«



PAUSCHALMAGIE 197

1 Vgl. Wolfgang Ullrich, Mit dem Rücken

zur Kunst. Die neuen Statussymbole der
Macht (Kleine kulturwissenschaftliche
Bibliothek, 64), Berlin: Wagenbach, 2000,
S. 35: «Auch wenn die Nachfolger der
Heldengeneration der Klassischen
Moderne weitgehend ohne metaphysische

Absoluta auskommen und ihre
Energien nicht mehr aus Phantasien
totaler Revolution schöpfen, haben sie
sich bis heute so viel Avantgardestolz
bewahrt, dass sie den Mehrheitsgeschmack

weiterhin auf die Probe stellen
oder sogar brüskieren wollen.»

2 Zitiert nach <http://www.dradio.de/
dkultur/sendungen/fazit/1074122/ >,
Zugriff 22.10.2010.

3 Götz Adriani, «Unterwegs zum Gegen¬

stand», in: Götz Adriani (Hrsg.), Baselitz:
50 Jahre Malerei, Ausst.-Kat. Museum
Frieder Burda, Baden-Baden, 21.11.2009-
14.3.2010, S. 9-50, hier S. 18 und S. 23.

4 Begleitheft zur Ausstellung im Kunst¬
haus Bregenz, S. 5, siehe auch <http://
www.kunsthaus-bregenz.at/html/
welcome00.htm7aus_horn.htm >

(Ausstellungen /Ausstellungsarchiv), Zugriff
1.12.2104.

5 Für eine kritische Analyse des Begriffs
«Position» vgl. fbm Holert, «Vom P-Wort:

Der Positionsbegriff im Jargon der
Kunstkritik», in: Texte zur Kunst 12

(2002), Nr. 45, S. 50-60. Hier zitiert nach
< http://www.textezurkunst.de/45/
vom-p-wort/ > (Zugriff 22.10.2010):
«Um als Künstler-Individuum in diesem

Kampf [der Institutionen des Kunstbetriebs,

Anm. d. Autors] bestehen zu
können, muss man sich zur künstlerischen
Position) vorarbeiten oder sich einer
solchen, von anderen definierten «Position)

anschliessen. Kunsthochschulen und
sonstige Ausbildungsstätten werben mit
dem pädagogischen Anspruch, «dass

jeder eine eigene künstlerische Position
entwickelt und in seiner [...] Arbeit
umsetzt.) In Selbstaussagen angehender
Künstler/innen finden sich Formulierungen

wie: «In der Möglichkeit,
herrschende Auffassungen für mich ab¬

zulehnen, habe ich die Fähigkeit gewonnen,

mich und meine künstlerische
Position zu begreifen und immer wieder
neu zu finden. Beides ist nicht
voneinander zu trennen.) Ohne «Position«

wird's schwer.»
6 Studienordnung für den Studiengang

«Bildende Künste» der Hochschule für
Bildende Künste Hamburg, Abschluss:
Master of Fine Arts (M.F.A.), § 3, vom
21. Februar 2008.

7 Annette W. Balkema, «Liquid
Knowledge», in: Annette W. Balkema/
Henk Slager (Hrsg.), Artistic Research

(Lier en Boog. Series of Philosophy of
Art and Theory, 18), Amsterdam / New
York: Editions Rodopi B.V., 2004, S. 16.

8 < http://www.kunstimkontext.udk-
berlin.de/>, Zugriff 22.10.2010.

9 Studienreglement für den Master-
Studiengang in Fine Arts der
Hochschule Luzern - Design & Kunst,
Artikel 1, in Kraft seit 1.9.2009.

10 Max Horkheimer/Theodor W. Adorno,
Dialektik der Aufklärung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt a. M.: Fischer, 2006,
S. 24.

11 Norman F. Cantor, Antiquity: From the

Birth of Sumerian Civilization to the Fall of
the Roman Empire, New York: HarperCollins,

2003, S. 9.

12 < http://expectations, editionamazing.
org/>, Zugriff 1.12.2014.

13 Leszek Kolakowski, Die Gegenwärtigkeit
des Mythos, München: Piper, 1973, S. 97.

14 Christian Demand, Die Beschämung der
Philister. Wie die Kunst sich der Kritik
entledigte, Springe: zu Klampen, 2003, S. 16.

15 Ebd., S. 14.

16 Colin Crouch, Postdemokratie, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, 2008, S. 38.

17 Vgl. Jean Baudrillard, «The Precession of
Simulacra», in: Jean Baudrillard, Simulacra

and Simulation, Ann Arbor: University

of Michigan Press, 1994, S. 1-79,
hier S. 6: «Such would be the successive
phases of the image: / it is the reflection
of a profound reality; / it masks and
denatures a profound reality; / it masks
the absence of a profound reality; / it has



198 JÖRG SCHELLER

no relation to any reality whatsoever: it
is its own pure simulacrum.» [...]
«When the real is no longer what it was,
nostalgia assumes its full meaning.
There is a plethora of myths or origin
and of signs of reality - plethora of
truth, of secondary objectivity, and

authenticity. Escalation of the true, of
lived experience, resurrection of the
figurative where the object and
substance have disappeared. Panic-

stricken production of the real and of
the referential, parallel to and greater
than the panic of material production:
this is how simulation appears in the
phase that concerns us - a strategy of
the real, of the neoreal and the
hyperreal that everywhere is the double
of a strategy of deterrence.»

18 Zitiert nach: Styrmir Gunnarsson,
«Eine einmalige Vision von Island», in:
Parkett, Nr. 54, 1998/1999, S. 38.


	Pauschalmagie : vom rhetorischen Edelschimmel im Kunstbetrieb - und wie er geniessbar wird

