Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut fir Kunstwissenschaft

Band: 9 (2015)

Artikel: Pauschalmagie : vom rhetorischen Edelschimmel im Kunstbetrieb - und
wie er geniessbar wird

Autor: Scheller, Jorg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

183

Jorg Scheller

Pauschalmagie
Vom rhetorischen Edelschimmel im Kunstbetrieb - und wie er
geniessbar wird

Prolog: Lesen oder lesen lassen?
Ich mochte in diesem Essay aus meiner zweiten Kunst-Karriere als Kunst-
Journalist berichten, genauer gesagt: von meiner Karriere als Kunst-Jour-
nalist mit einem Faible flur Texte zur (zeitgenossischen) Kunst - womit
nicht, zumindest nicht zwingend, die gleichnamige Zeitschrift gemeint ist.
Mir ist bewusst, dass man jenen Typus Text, auf welchen ich gleich zu
sprechen komme, nicht lesen muss; dass man in Ausstellungen oder Kata-
logen einfach nur die Exponate betrachten kann; dass man bei Vernissagen
besser interessante Bekanntschaften schliessen sollte, anstatt verargert
mit dem Begleittext in der Ecke zu stehen - was mir nur allzu haufig pas-
siert. Da ich aber als protestantisch sozialisierter Akademiker vom
geschriebenen Wort nicht lassen kann, kollidiere ich immer wieder mit
den Eigentiimlichkeiten des heutigen Kunstsprechs. Im vorliegenden
Essay beziehe ich mich sowohl auf den Jargon von Presse-, Begleit- und
Katalogtexten offentlicher Museen als auch kommerzieller Galerien und
Off-Spaces - die Grenzen zwischen den Formaten sind durchaus fliessend,
auch jene zur Kunstkritik (Stichwort: Kiinstler-Kollaborateur). Man konnte
besagten Jargon als «Hang zum rhetorischen Edelschimmel» bezeichnen,
unter welchem noch der trivialste kuratorische Kédse zur Delikatesse wird.
Den um den kunstbetrieblichen Burgfrieden besorgten Lesern sei
jedoch versichert, dass es nicht mein Anliegen ist, ein dtzendes Fungizid
zu versprithen. Im Gegenteil. Beim Verfassen meines Essays habe ich
sogar einen gewissen Geschmack am Edelschimmel gefunden. Auch geht
es nicht um eine Sedlmayr’sche Schelte der zeitgenodssischen Kunst oder
darum, einer solchen eine Steilvorlage zu liefern. Im Vordergrund stehen
explizit die auf die Kunst niedergehenden rhetorischen Sporen. Das bei-
spielsweise im Kreis der «documenta»-Panegyrik wuchernde Defensiv-
Myzel indes, man moge sich der kritischen Distanz zur zeitgendtssischen
Kunst besser gar nicht erst verdachtig machen, da einer solchen Distanz



184 JORG SCHELLER

ein per se reaktiondrer Impetus gegeniiber einem genuin redlichen, pro-
gressiven, ja moralisch unantastbaren sozialen Subsegment innewohne,
verfangt nicht. Was ihre ethisch-moralische Dimension anbelangt, unter-
scheidet sich die zeitgenossische Kunst nicht im Geringsten vom Business
oder vom Pop: Es gibt solche und solche.

Heroen, Alchemisten, Wissenschaftler

Meine weder wirklich neue noch wirklich originelle Beobachtung ist, dass
sich der Kunstbetrieb in seiner textuellen Vermittlung zeitgenossischer
Kunst - die kunstpadagogischen Programme fiir Kinder ausgenommen -
oftmals durch eine Liebe zur Hybris auszeichnet, die sich nicht nur in den
viel diskutierten exorbitanten Preisen, sondern auch in einer exorbitanten
Rhetorik niederschlagt.

Ein Grund hierfir leuchtet sicherlich ein: Kunstbetrieb und Kunst-
system sind, anders als die Kunst, die den Status eines menschlichen
Grundbediirfnisses beanspruchen darf, nicht selbstverstdndlich. Sie bilden
keine anthropologischen Konstanten und sind neben institutionellen,
padagogischen und monetiren Stabilisatoren auf diskursive Stiitzen ange-
wiesen, die ihre kithnen Unwahrscheinlichkeitsgebilde erschiitterungs-
sicher machen.

Auf das rhetorische Fundament, welches Giorgio Vasari im 16. Jahr-
hundert der anfianglich bescheidenen Behausung des Betriebs zugrunde
legte, sind im Laufe der letzten finfhundert Jahre immer neue, verwege-
nere Stockwerke getliirmt worden, gipfelnd in der Flut von Manifesten und
Kiinstlertheorien zur Zeit der klassischen Moderne und der Avantgarden.
Wihrend der haufig utopische, esoterische und radikale Eifer dieser Ara in
der Postmoderne lUberwiegend dem individualistischen Geist dsthetisch-
ethischer Pragmatik gewichen ist,' hat sich der hochfliegende Charakter
doch im Kunstsprech erhalten. Haufig wird als selbstverstandlich voraus-
gesetzt, dass Kiinstler als unbestechliche Kulturhelden agieren und einzig
dem Fortschritt, der Kritik, der Irritation, der Erkenntnis, der Nicht-Identitat
verpflichtet sind. Unverdrossen kiindet eine kritische, nicht aber selbst-
kritische Masse von Beipackzetteln zu Kunst und Kinstlern von deren
pauschalveredelnden bis hin zu pauschalmagischen Kraften.

Georg Baselitz (* 1938) etwa, um ein prominentes Beispiel zu nennen,
wurde der Kopfstand als avantgardistischer Geniestreich, als radikaler
Bruch mit Konventionen ausgelegt (Abb. 1). Was im Bodenturnen zu den



PAUSCHALMAGIE 185

eher unspektakuldren Pflichtiibungen
zahlt, avancierte hier zu einer innova-
tiven Kiir, in welcher, schenkt man den
Baselitzianern Glauben, Gegenstind-
lichkeit und Abstraktion auf magische
Weise ineinander tbergehen und die
Malerei zu sich selber findet. So einfach
kann es sein.

Baselitz wurde inszeniert als schop-
ferischer Reflexionsrambo, als Ritter
der Erkenntnis, als ein stolzer Robin
Hood, der fiir unterdriickte kunstleri-
sche Ethnien eintrat und diesen Genug-
tuung verschaffte. Er selbst wirkte
massgeblich an dieser Inszenierung
mit: «Ich habe Gegenstinde erfunden.
Ich habe das ganze Bildmodell neu
erfunden. Das gab es in dieser Weise

) 9 i 1 Georg Baselitz, Fingermalerei — Schwarze Elke,
vorher nicht»” In seinem Katalogtext 1973, Ol auf Leinwand, 162 x 130 cm, Museum

fur die Baselitz-Schau im Museum Frieder Burda, Baden-Baden

Frieder Burda 2009 schrieb G6tz Adriani

ehrerbietig: «Es ging ihm nicht darum,

eine Realitat zu illustrieren, sondern um die Erkenntnis der Bildrealitit als
einer mit Farben und Linien bedeckten Oberflache, auf der das Zusam-
menwirken zwischen Figur und Grund erfolgt. Es kam Baselitz darauf an,
das Bild von Vor- und Abbildern unabhédngig zu machen. [...] Seine Provo-
kationen sollten nicht nur ein Publikum briskieren, das sich die Moderne
zum Feindbild erkoren hatte, sie sollten auch besondere Einsichten her-
vorrufen.»’ Erkenntnis, Unabhdngigkeit, Provokation - der einsame Kultur-
held reitet wieder. Geradewegs ins Kanzleramt und ins eigene Schloss, wo
die besondere Einsicht schliesslich hingehort.

Damit wéare ein erstes Charakteristikum des zeitgentssischen Kunst-
sprechs benannt: die mal offene, mal diskrete, in jedem Fall seltsam ana-
chronistisch anmutende Heroisierung des Kiinstlers als einer Figur, die
unabladssig Konventionen bricht wie auf einem niemals enden wollenden
Polterabend. Warum tiberhaupt noch Konventionen vorhanden sind, die
gebrochen werden kénnen, bleibt unklar.



186 JORG SCHELLER

Hyperbolische Rhetorik

Ein zweites Charakteristikum ist die Verklausulierung. Ich nenne ein Bei-
spiel. Im Jahr 2010 besuchte ich als Rezensent des mittlerweile eingestell-
ten Kunstmagazins «Artnet» das Kunsthaus Bregenz, ein Museum, dessen
Programm ich sehr schitze, erinnert sei etwa an die fulminante Ausstel-
lung des Medienkiinstlers Tony Oursler im Jahr 2009. Diesmal war erneut
eine Einzelausstellung zu sehen. Bregenz prisentierte unter dem Titel
«Truly and Well» die US-amerikanische Kiinstlerin Roni Horn (* 1955) mit
ihrem Werk zwischen Minimal, Post-Minimal, Fotografie, Grafik, Objekt-,
Installations- und Konzeptkunst.

Greifen wir eine Arbeit heraus. Im dritten Geschoss des Kunsthauses
waren zehn runde, unterschiedlich gefiarbte, bis zum Rand mit Wasser
gefiillte Glasgefiasse mit einem Durchmesser von je ungefdhr einem Meter
iiber den gesamten Raum verteilt. Das sah recht hiibsch aus und diejeni-
gen Besucher, welche von Horns langjahriger Island-Faszination wussten,
mochten darin die Anspielung auf ein Land erkennen, in dem Geysire
sprudeln und urtimliche Bichlein platschern, ein Land also, das dem
iiberreizten Auge des Grossstiddters kristalline Inseln der Ruhe, der Rein-
heit und der Klarheit bietet.

Fir mein unbedarftes Auge handelte es sich zuallererst um eher bedeu-
tungsoffene Objekte, denen ein dekorativer Charakter durchaus nicht
abzusprechen war. Mit etwas Fantasie mochte man dabei an die Quelle des
Narziss denken, an iberdimensionierte Behéltnisse fiir Schwimmkerzen,
ja sogar an Arts & Crafts, handelte es sich doch um Gefdsse aus massiv
gegossenem Glas, also nicht gerade um Allerweltsware. Dem Begleitheft
indes war der sachdienliche Hinweis zu entnehmen, die Objekte bezdgen
sich auf das «Well» im Ausstellungstitel - zu Deutsch «Brunnen»- und
damit auf «raumlich-skulpturale Assoziationen an Tiefgang, Verwurzelung
und grundsatzlich an eine vertikale Pﬂulsrichtung.»4

Die apodiktische Gewissheit, mit der dieser Satz fiel, verbliiffte mich
einigermassen und liess mich zugleich eine gewisse Scham verspiiren. Zum
einen hatte ich nicht gewusst, dass Assoziationen «raumlich-skulpturalen»
Charakter haben kénnen, war ich doch bislang davon ausgegangen, dass
sie eher abstrakter Natur seien. Zum anderen schdmte ich mich meiner
Naivitat. Ich hatte fiir einen Moment vergessen, dass es sich um Kunst
handelte, noch dazu um zeitgendssische. Wer aber zeitgendssische Kunst
betrachtet, der sollte niemals einfach nur denken: «hiibsch», «hasslich»,



PAUSCHALMAGIE 187

«vieldeutigr, «interessant», «langweiligr oder «hdngt falsch herum». Viel-
mehr sollte der erste Gedanke stets sein, dass hier entweder ein grund-
legendes, vor allem jedoch drangendes Problem der Menschheit oder aber,
um es im gidngigen Slang auszudriicken, konstitutive Merkmale werk-
immanenter respektive medienspezifischer Idiosynkrasien, verkiirzt aus-
gedriickt sogenannte «Positionen»,” wahlweise verhandelt, hinterfragt,
untersucht, erforscht, adressiert, diskutiert, visualisiert, transformiert, per-
petuiert, dekonstruiert, dekontextualisiert oder aber rekontextualisiert,
materialisiert, reprdasentiert, potenziert, thematisiert, reflektiert, expo-
niert, suggeriert, identifiziert oder evoziert werden, usf. Entsteht ein ande-
rer Eindruck, sollte der Gast schleunigst zum Faltblatt in der Wandhalte-
rung greifen, das ihn eines Besseren belehrt.

Ist die rhetorische Uberhéhung der Kunst seit Vasari eine rituelle Ver-
anstaltung, so kommt heute verstirkend hinzu, dass Kunst nicht ldnger nur
als Heterotop des Geheimnisvollen, Genialen und Ungewdhnlichen dienen
soll, sondern zugleich als quasi-wissenschaftliches Zukunftslabor. Der
Kiinstlertypus des neuen Jahrtausends wird, begiinstigt durch die Bologna-
Reform, als Go-Between zwischen Asthetik und Katheder, Forschung und
Gesellschaft avisiert. Er schliesst sein Studium nicht nur mit einem kiinst-
lerischen Werk, sondern mit einer wissenschaftlichen Masterarbeit, viel-
leicht sogar mit einem Doktortitel ab - und wahnt sich endlich auf Augen-
héhe mit Ingenieuren, Arzten, Juristen. Er ist nicht mehr nur Hofnarr,
sondern muss als ebenbiirtiger Gesellschaftsbegliicker, Kompetenzsteige-
rungsgarant und Distinktionsbeschaffer ernst genommen werden.

Sein Werk entwickelt er nicht in einem entriickten Schutzraum, wo nur
die kiinstlerische Autonomie zihlt, sondern in der theorielastigeren Grenz-
region zwischen «kiinstlerischen und wissenschaftlichen Fragen, die von
der Hochschule hergestellt wird»,” wie es an der Hamburger Hochschule
fiir Bildende Kiinste heisst. Laut einer holldndischen Publikation arbeitet
er in «new forms of collaboration and new forms of think tanks»” und posi-
tioniert sein Werk, so die Berliner Universitat der Kiinste, «in einem ge-
sellschaftlichen Zusammenhang>>.8 Wie die Super-Mutter Ehe, Kinder, Kar-
riere, Fortbildung, Selbstfindung und Wellness unter einen Hut bekommt,
agiert der Kontext-, Kooperations- und Kompatibilititskinstler als Joker,
der wie das fleischgewordene Netzwerk Hans Ulrich Obrist auf jeder Hoch-
zeit tanzen kann: mit Hirnforschern, Investoren, Biologen, Philosophen,
Geographen, Theologen, ja mit der gesamten Gesellschatft.



188 JORG SCHELLER

Dafiir wird von ihm freilich «ein hohes Mass an dsthetischer Kommuni-
katiorlskompetenz»9 verlangt, besagt die Studienordnung der Hochschule
Luzern - Design & Kunst. In der Praxis bedeutet «dsthetische Kommunika-
tionskompetenz» zumeist, das kiinstlerische Sprechen und Schreiben tiber
Kunst der universitiren Lingua Franca anzupassen - und ergo Wasserscha-
len mit raumlich-skulpturalen Assoziationen mit einer vertikalen Ausrich-
tung zu verkniipfen. Es ist ein bisschen wie mit dem Fussballspieler, der
unmittelbar nach dem Spiel eben jenes kommentieren und analysieren
muss. Es gentigt nicht, den Ball ins Tor zu bolzen. Es sollte sich schon um
ein reflektiertes, epistemologisch verifizierbares Tor handeln.

Diese Anspruchshaltung verleitet zur diskursiven Uberformung kiinst-
lerischer Praxis - und letztlich zur Befiillung neuer Schlauche mit altem
Wein. Es scheint, als hiatten Max Horkheimer und Theodor W. Adorno zu-
mindest in dieser Hinsicht richtig prophezeit: «<Die gdngige Antithese von
Kunst und Wissenschaft, die beide als Kulturbereiche voneinander reisst,
um sie als Kulturbereiche gemeinsam verwaltbar zu machen, ldsst sie am
Ende als genaue Gegensatze vermoge ihrer eigenen Tendenzen ineinander
1'jbergeher1.»10

Ein Lied in allen Kunstdingen

Beim Kunstsprech der Gegenwart handelt es sich somit hdufig um ein
eigenartiges Amalgam aus avantgardesker Heldenerzdhlung (trotzig die
Ausdifferenziertheit und die Autonomie des Kunstsystems betonend) und
beflissener Wissenschafts- oder Forschungsmimikry (den Willen zur Riick-
kehr in den Mutterschoss des gesamtgesellschaftlichen Nutzens bekun-
dend). Angesichts der tiberwéltigenden Anzahl lateinisch- und griechisch-
stimmiger Worter nicht nur im Kunstdiskurs fiir Experten - ich nehme
mich hierbei selbst nicht aus -, sondern auch in den Begleitheften fiir jene
breite Offentlichkeit, die Kunstinstitutionen heute anstreben, scheint es
aber auch, als hitten zumindest hier, gerade hier, die alten sprachlichen
Distinktionsmerkmale des Adels und des humanistisch geschulten Besitz-
und Bildungsbiirgertums tiberdauert. Wie der Historiker Norman Cantor
schreibt, diente etwa das Griechische bis weit ins 20. Jahrhundert hinein
primadr als Sprachbarriere gegen das Proletariat: «It was not until 1948 that
Cambridge University stopped requiring a knowledge of classical (ancient)
Greek as a prerequisite for admission. This requirement was based not
only on the intrinsic merits of ancient Greek literature and philosophy.



PAUSCHALMAGIE 189

Knowledge of Greek was a screening device to keep out the less affluent,
who attended British state schools, where Greek was less likely to be taught
than in private schools.»'

Ich komme zu einem dritten und letzten Charakteristikum: die mal
implizite, mal explizite Annahme, in der zeitgendssischen Kunst sei nichts
jemals so einfach, wie es vielleicht scheint. Es schlaft ein emanzipatori-
sches, ja investigatives Lied in allen Dingen - der Kunstsprech bringt es
mit Zauberworten zum Klingen. Als Beispiel diene die Gruppenausstel-
lung «Do you have expectations?» im Zircher Ausstellungsraum Wartesaal
(2008). Im Folgenden ein Ausschnitt aus dem Ankundigungstext; ich habe
mir erlaubt, ihn um einige in Klammern gesetzte Kommentare zu ergin-
zen.'” Den Ausstellungsmachern zufolge zeigte die Schau « ... kiinstlerische
Positionen [wichtig ist der Begriff «Position», er muss mindestens einmal
pro Ausstellungstext fallen], die sich in ihren Arbeiten mit der Frage nach
Erwartungen als Phanomen beschiftigen [man beachte: niemals nur von
«Erwartungen» sprechen, sondern mindestens von Erwartungen als grie-
chischstdimmigem «Phdnomen»]. Die Ausstellung versteht sich [sehr
beliebt: Reflexiverben in Verbindung mit Abstrakta, dem animistischen
Flair zuliebe] als eine Art Bestandsaufnahme [eine unartige Bestandsauf-
nahme wiére zu banal], die das Phdnomen [siehe oben] der Erwartungen in
den verschiedensten Feldern [«verschiedene Felder» wire zu unspektaku-
lar, es muss schon der Superlativ sein] wie Alltag, Familie, Politik und
Kunst veranschaulicht und keine dogmatische Aussage dariiber zu treffen
vermag [«vermogen»? Hatte sie denn dogmatisch sein wollen? Wie dem
auch sei: Nie dogmatisch werden ist das oberste Gebot! Zeitgenossische
Kunst ist undogmatisch a priori und ergo: gut, denn Dogmen sind -
schlecht. Ob sich das mit dem Begriff der doch recht manifesten «Position»
vertragt, sei dahingestellt]. Im Rahmen der Ausstellung [auch hier gilt:
niemals nur Formulierungen gebrauchen wie «in der Ausstellung», son-
dern stets ein ergidnzendes im «Rahmen» einfligen, alles andere ware
schlicht zu einfach] werden Erwartungen als ein kommunikatives Muster
diskutiert [vor dem inneren Auge sieht man formlich die Gemalde debat-
tieren], an und mit denen sich Menschen, sowie auch Institutionen orien-
tieren. [...] Ausgehend von der Pridsenz von Erwartungen in unterschied-
lichen Kommunikationsraumen untersucht Do you have expectations? das
Phdnomen auf einer bildnerischen Ebene [was nicht verwundert, es wur-
den ja Bilder gezeigt. Die Beifiigung «Ebene» aber ist verpflichtend: «Bilder»



190 JORG SCHELLER

alleine gehorten gewissermassen automatisch zur ebenendrmeren Popu-
larkultur].»

Mein Anliegen ist nicht, herauszufinden, ob der Text falsche Erwartun-
gen weckt oder nicht. Vielmehr veranschaulicht er eine dritte Besonder-
heit des Kunstsprechs: Hinter jedem noch so einfachen Objekt verbirgt
sich ein Geheimnis. Warum das so ist, muss nicht eigens erdrtert oder
belegt werden. Es ist einfach so. Der Kunstbetrieb erscheint dabei als eine
alchemistische Einrichtung. Hier kdnnen wir, um es in den Worten des
polnischen Philosophen Leszek Kotakowski zu sagen, «in den Genuss jener
Vertrautheit mit den Dingen gelangen, an die die Alchemisten glaubten,
als sie die Welt als ein System von Zeichen auffassten, die dank ihrer sig-
nifikanten Eigenschaften den Zugang zu einer verborgenen, anderen,
wahrhaftigeren, unmittelbar nichtzugianglichen Welt aufdecken wiirden».
Interessanterweise verraten die Presse- und Ausstellungstexte zur zeitge-
nossischen Kunst denn auch selten, WIE denn erforscht, WIE denn aufge-
deckt oder WIE denn evoziert wird. Das bleibt alchemistisches Betriebsge-
heimnis.

In diesem Zusammenhang muss natiirlich der Name Christian Demand
fallen. Der frithere Professor fiir Kunstgeschichte an der Akademie der
Bildenden Kiinste in Niirnberg und heutige Herausgeber des Magazins
«Merkur» veroffentlichte 2003 seine streitlustige Habilitationsschrift «Die
Beschamung der Philister: Wie die Kunst sich der Kritik entledigte»,
zumindest fiir mich eine der inspirierendsten und zugleich kontroverses-
ten Publikationen der letzten Jahre. Vielfach wurde Demand von Rezen-
senten vorgeworfen, destruktiv, ja gehassig zu sein. Denn was der im Jour-
nalismus und in der Popmusik sozialisierte Autor, zudem nicht einmal ein
genuiner Kunsthistoriker, sondern von Haus aus Philosoph, in seinem
Buch vorlegte, war eine Generalabrechnung mit einem Jargon, dem er
einen «zentralen Ausschlussmechanismus»' = attestierte.

Der gingige Kunstdiskurs, so Demand, sei kein argumentativer und
rationaler Diskurs, ja nicht einmal ein Diskurs im engeren Sinne, sondern
operiere vorrangig im Modus der «Beschimung» - wir, die Kunstkonsu-
menten, sollten gleichsam vor den erhaben verschraubten Wortkaskaden
in den Staub fallen und uns unserer eigenen Nichtigkeit bewusst werden.
Eine ldngere Passage verdeutlicht diesen Vorwurf: «Nun spricht nattirlich
grundsatzlich nichts dagegen, wenn auch Kunstliebhaber ihre Begeiste-
rung gelegentlich in euphorische Verse kleiden. Fussballfans oder Adepten



PAUSCHALMAGIE 191

von Heavy-Metal Bands tun das schliesslich auch. Sie sind allerdings
gemeinhin ohne weiteres bereit hinzunehmen, wenn Aussenstehende die
fiir den Esoteriker massgebliche Hymnik mit dem distanzierten Blick des
Ethnologen betrachten und sich ansonsten ein eigenes Urteil vorbehalten.
Offentliche Bekenntnisse zur bildenden Kunst beanspruchen dagegen in
der Regel nicht nur derart eingeschriankte, sondern ausdriicklich allge-
meine Verbindlichkeit. Das setzt die Uberzeugung voraus, dass die Kunst,
im Gegensatz etwa zu Sport oder Unterhaltung, in einer Sphare absoluter
Werte zuhause ist. Im einschlagigen Schrifttum schlédgt sich das in der typi-
schen Emphase und im Gestus moralischer Unbedingtheit nieder»'

Mit der unerbittlichen Harte eines bayerischen Hegelianers versuchte
Demand, den Ikarus des Kunstdiskurses auf den Boden der Tatsachen und
der Vernunft zurtickzuholen. Dabei fithrte er die notorische Hybris auf den
anhaltenden Einfluss der Rhetorik der Avantgarden zuriick, deren Suche
nach dem Immerneuen, kosmischen Wahrheiten und letzten Bildern
Demand eher komisch findet.

Werbekomplexe und komplexe Werbung

So sehr ich Demands aufklarerischen Ansatz schitze, so wichtig sein Buch
fiir mich selbst auch bleibt, so wirft es doch eine grundsatzliche Frage auf:
Inwiefern bezieht sich die Kritik an der verabsolutierten Hybris tatsdchlich
auf den Kunstsprech im Besonderen, und nicht vielmehr auf die Gattung
der Werbung im Allgemeinen? Ist der hier skizzierte Typus Text vielleicht
nur eine exotische Untergattung?

Es ist zundchst einmal offenkundig, dass die Werbung sich ebenfalls
durch Hybris, Absolutismen, Redundanzen und Pseudoavantgardismen
auszeichnet. Auch sie traumt von allgemeiner Giltigkeit - und mitunter
auch der Heavy Metal, den Demand erwidhnt. «<Heavy Metal is the law»,
heisst es grossspurig bei Helloween, «Death to Anything but Metal» drohen
Steel Panther. Ich bin mir jedenfalls nicht sicher, ob jeder Kunst-Adept
seine Passion als universell betrachtet, wiahrend jeder Metal-Adept dem
postmodernen Relativismus zuneigt. Man denke nur an die Textzeile aus
Manowars Song «Metal Warriors», der Hymne des so genannten «True
Metal»: «Heavy Metal! Or no metal at all / Wimps and posers, leave the hall!»

Die Werbung greift dariiber hinaus in weiten Teilen auf die von
Demand erorterte Technik der Beschimung zuriick und riickt selbst Erb-
sensuppe oder Schniirsenkel ins Reich der absoluten Werte. Bestandig



192 JORG SCHELLER

fithrt sie uns vor, wie wir nicht sind, aber vielleicht sein konnten, wenn wir
dieses oder jenes Produkt erwerben, diesen oder jenen Ratgeber befolgen
oder diese oder jene Dienstleistung buchen. Wir sind nicht schnell - des-
halb bendétigen wir schnelle Autos. Wir sind nicht schon - deshalb benoti-
gen wir Kosmetik. Wir sind nicht fit, deshalb benétigen wir Fitness-Center,
usf.

Auf dhnliche Weise signalisiert uns der Kunst-Jargon, dass wir nur tber
einen begrenzten Wortschatz verfligen oder dass wir in unserer basalen
mentalen Verfasstheit bislang nicht nachvollziehen konnten, wie die abs-
trakte Assoziation rdumlich-skulpturalen Charakter annimmt (vgl. weiter
oben die Ausfiihrungen zu Roni Horn). Wahrend im Bereich der Massen-
waren an massenkompatible Stereotypen appelliert wird - die meist in
Anglizismen vorgetragene Anbetung von «Power», «Energy» oder «Sexy-
ness» —, bevorzugt der hier diskutierte Kunstdiskurs - oder besser gesagt:
Nicht-Diskurs - lediglich exotischere, spezifischere Stereotype (das in
iiberwiegend in lateinischstimmigen Vokabeln vorgebrachte Lob der
«Dekonstruktion» oder der «Adressierung» dringlichster Probleme).

Die Kritikpunkte, die Demand mit Blick auf den Kunstjargon auffiihrt,
lassen sich also durchaus auf viele andere zeitgenossische Produktbereiche
tibertragen. Polemisch konnte man sagen, dass iiberall dort, wo in Wohl-
standsgesellschaften Dinge kommuniziert und vermarktet werden, die
keine Primar-, sondern Sekundir- oder Tertidrbediirfnisse befriedigen sol-
len, und fir welche das Angebot zudem grosser ist als die Nachfrage,
gewoOhnlich grosskalibrige Wortkanonen aufgefahren werden. So argumen-
tiert der britische Politikwissenschaftler Colin Crouch, die Werbung erfasse
heute alle Lebensbereiche und sei generell «keine Form des rationalen Dia-
logs. Sie baut keine Argumentation auf, die sich auf Beweise stlitzen
konnte, sondern bringt ihr Produkt mit speziellen visuellen Vorstellungen
in Verbindung. [...] Thr Ziel ist es nicht, jemanden in eine Diskussion zu
verwickeln, sondern ihn zum Kauf zu iberreden». '’

Zwar mag der Kunstsprech fiir Zeitgenossisches in genealogischer Hin-
sicht tatsdchlich den Avantgarden entwachsen sein, de facto aber bildet er
einen Teilaspekt eines sehr viel allgemeineren Werbekomplexes, ungeach-
tet der Tatsache, dass er lUiber ein anderes Vokabular verfiigt, andere Ziel-
gruppen anspricht, eine ethisch-moralische Sonderstellung beansprucht,
aufgrund von Subventionen und Maizenen weniger am direkten Verkauf
interessiert ist und raffiniertere, elitirere Techniken der Beschdmung



PAUSCHALMAGIE 193

bevorzugt. Im besagten Werbekomplex bildet er die Sektion «komplexe
Werbungp.

Warum also sollte gerade der Kunstbetrieb besonderen Anlass zum
Argernis bieten? Sollten fiir die Kunst eben doch andere Regeln gelten als
fur die Auto-, Tabak- oder Tourismusbranche, deren offenkundige Scharla-
tanerien kaum noch fiir Emporung sorgen? Ist Kunst fiir Demand heimlich
doch - das grosse Andere?

Man kann durchaus wie Demand fordern, im Kunstbetrieb ein strenge-
res diskursives Qualititsmanagement einzufiihren; den falschen Edel-
schimmel endlich als echten Schimmel auszuweisen und mit einem star-
ken Fungizid zu behandeln. Man kann aber auch einen anderen Weg
einschlagen. Wenn die Diskrepanz zwischen kunstbetrieblicher Realitit
und kunstrhetorischem Anspruch tatsichlich so eklatant ist, sollte man
diesem Zustand mit subversiver Affirmation begegnen.

Texte als Kunst

Mein zugegeben defitistischer und latent zynischer Vorschlag ist es, die
hoffnungslos verschwurbelten, von kruder Metaphysik getragenen, sich
zugleich der Wissenschaftsrhetorik anverwandelnden, hiufig an kaum zu
tiberbietender Arroganz krankenden hier diskutierten Texte zur zeitgenos-
sischen Kunst gerade nicht als gescheiterte sachliche Beschreibungen,
Erlduterungen oder Interpretationen zu betrachten, sondern ihrerseits als
eigenstindige Kunstwerke zu vereinnahmen. Man muss den Gegner umar-
men. Man muss die himmelsstiirmerische Waghalsigkeit der Texte aner-
kennen, ihre Redundanzen als Selbstreferenzen explizieren, ihre kuriose
Esoterik als wundersames Relikt aus mythischen Zeiten und ihre
Gespreiztheit als eine hyperreale Zirkusnummer betrachten. Gerade
Kunstkritik und Kunstgeschichte sollten den impliziten Dadaismus, Sur-
realismus, Konstruktivismus und Obskurantismus dieser Texte herausstel-
len und damit neue Kunst zugidnglich machen: Die Texte zur Kunst sind in
Wahrheit selber Kunstwerke.

Es geht nicht langer darum, zu tberprifen, inwiefern der hier charak-
terisierte Texttypus seinem Gegenstand gerecht wird, ihn also korrekt
abbildet, analytisch tiberzeugend zerlegt und sinnfillig interpretiert, son-
dern vielmehr darum, zu untersuchen, inwiefern diese Texte eine aus-
differenzierte, entkoppelte Kunstgattung bilden, die eine eigene Wirklich-
keit erzeugt, statt sie brav zu spiegeln. Ziel der Kunst ist es ja gemeinhin



194 JORG SCHELLER

nicht, Welt abzubilden, sondern Welten zu schaffen - und seien es solche
zweiter oder dritter Ordnung.

Aufgabe der Kunstkritiker und Kunsthistoriker wéire es, eine Poetologie,
ja eine Asthetik des gegenwartigen Kunstsprechs zu begriinden, um diesen
auf seine unfreiwillige Selbstreferentialitdt im Geiste des Lart pour l'art zu
untersuchen. Sie wiirde unter anderem feststellen kéonnen, dass der spezi-
fische Mix aus Hybris, Heroisierung, Beschimung, Werbung und Wissen-
schaftsmimikry, den ich hier zu skizzieren versucht habe, ein Simulakrum,
und zwar ein Simulakrum der dritten Ordnung ist.

Jean Baudrillard versteht darunter ein Zeichen, das primar auf sich
selbst verweist, respektive auf artverwandte Zeichen, die wiederum auf
sich selbst verweisen.'” Selbstreferenz kann also auch Kontextreferenz
bedeuten, wenn der Kontext derselben semiologischen Kategorie wie das
Zeichen angehort. Praziser ausgedruckt verweist das Simulakrum der drit-
ten Ordnung nicht auf eine ihm &dusserliche Wahrheit, sondern auf eine
Wahrheit, die es darstellend herstellt. Als typisch postmodernes Zeichen
generiert es jene Realitdt, die es wiederzuspiegeln scheint. Es ist jenseits
von richtig und falsch, jenseits von gut und bose und keinesfalls irreal. Es
handelt sich nicht um eine barocke Tauschung, sondern, im Sinne Baudril-
lards, um ein Modell des Realen ohne Ursprung. Man kommt ihm mit
der noch aus der Zeit der Franzosischen Revolution stammenden Priester-
betrugstheorie nicht bei. Reisst man einem Simulakrum der dritten Ord-
nung die Maske vom Gesicht, so wird man dahinter immer nur weitere
Masken erblicken.

Im Gegensatz zu Baudrillard, der eigenartigerweise noch von einer Rea-
litdt zu sprechen wagte, die angeblich in der totalen Semiotisierung der
Postmoderne zerborsten sei, wiirde ich das Simulakrum der dritten Ord-
nung jedoch nicht unter der Kategorie «Referenzverlust» verbuchen. Viel-
mehr tragt es schlicht zur Komplexitatssteigerung und letztlich zur allge-
meinen Asthetisierung bei. Das Verlustszenario hingegen wiirde nur dann
Sinn ergeben, wenn ein Ur-Signifikat bestimmt werden koénnte, das wie der
sprichwortliche unbewegte Beweger die Semiose initiiert, aber selber kein
Teil von ihr ist. Der fiir den Kunstsprech typische, sprunghafte interme-
diale Transkriptionsprozess zwischen Werk und Text miisste vor diesem
Hintergrund mit Blick darauf diskutiert werden, was der jeweilige Text im
Prozess des Verweisens auf das Werk tiber sich selbst, tiber seine eigene
Anspruchshaltung aussagt.



PAUSCHALMAGIE 195

Man kann sich also mit den hier erorterten Texten zur Kunst herum-
plagen, wie Demand es tut. Man kann sie aber auch tiberlisten und ihnen
mit einem Rezeptionsmodell begegnen, das ihre Absurditat expliziert,
ohne sie an den Pranger zu stellen. Wo Kunstvermittlung war, soll Vermitt-
lungskunst werden.

Epilog oder: Ein Selbstwiderspruch zum Schluss

Manchmal allerdings méchte man doch die gute alte Priesterbetrugs-
theorie wiederbeleben. Thr nassforscher Aktionismus hat schon etwas
Befreiendes. Das ging zumindest mir durch den Kopf, als ich im ersten Ober-
geschoss des Kunsthauses Bregenz Roni Horns Installation White Dickinson
betrachtete (Abb. 2).

Bevor ich auf die konkrete Arbeit eingehe, mochte ich an einen Artikel
Horns in der islindischen Zeitung «Morgunbladid» aus dem Jahr 1997 erin-
nern. Darin appellierte die Kinstlerin an die Isldnder, diese sollten ihr
Land als nordliches Kompensationsparadies, sozusagen wie ein naturis-
tisches Fossil konservieren: «Es wird euer Selbstverstandnis als Volk schwa-

2 Roni Horn, White Dickinson, 2007, Installation, Aluminium und massiv gegossener Kunst-
stoff, Ausstellungsansicht Kunsthaus Bregenz, 2010, Foto: Stefan Altenburger



196 JORG SCHELLER

chen, wenn zukiinftigen Generationen jungfrauliches, unbewohntes Land
weggenommen wird, das heute in einem Ausmass vorhanden ist, welches
die Kraft und die Existenz nichtmenschlicher Dinge ausdriickt und leben-
dig hilt.'’

Abgesehen von den merkwiirdigen volkischen Untertonen spricht aus
diesem Satz deutlich die Trauer der modernen Amerikanerin dariiber, dass
die Ausdehnung der frontier im eigenen Land abgeschlossen ist. Die Ein-
geborenen weggeputzt, die Seegrenzen erreicht, die Naturwunder beschil-
dert - da helfen nur Vielfliegermeilen und regelmaéssige Nordlichtduschen.
Claude Lévi-Strauss’ «Traurige Tropen» weichen wehmiitigen Wasserfallen
und kummervollen Kratern.

Dies vor Augen, erschien es mir doch widerspriichlich, dass es sich bei
White Dickinson ausgerechnet um beschriftete Aluminiumstibe handelt.
Die schmalen grauen Quader lehnten in unregelmassigen Abstinden an
allen vier Wanden, jeder versehen mit einem Zitat aus Gedichten von
Emily Dickinson («Nature is so sudden she makes us all antique»). Die
energieintensive Aluminiumverhiittung aber zahlt zu den umstrittensten
Industriezweigen Islands, gegen die schon prominente Insulanerinnen wie
Bjork protestierten. Fiur den um sich greifenden Kraftwerksbau werden
grosse Teile der von Horn beschworenen Natur zerstort, das Rohmaterial
muss eigens aus Australien angeliefert werden.

Horns Text fiir das «Morgunbladid» einerseits, ihre Kunst andererseits
stellten also zwei vollig unterschiedliche, ja vollig widerspriichliche Ange-
legenheiten dar. Auf tragikomische Weise erschien Horns Werk weniger als
feinfithlige Ode an die Natur, verstanden als das Nicht-Identische, denn als
Bestatigung jenes Vorwurfs, der dem zeitgenossischen Kunstbetrieb oft
vorschnell, hier aber zu Recht gemacht wird: eine monologisierende
Parallelwelt darzustellen, in der Phianomene verhandelt, hinterfragt, unter-
sucht, erforscht, adressiert, diskutiert, visualisiert, transformiert, perpetuiert, dekonstruiert, dekontextuali-

siert, rekontextualisiert, materialisiert, reprisentiert, potenziert, thematisien, refieners cxgonien



PAUSCHALMAGIE

Vgl. Wolfgang Ullrich, Mit dem Riicken
zur Kunst. Die neuen Statussymbole der
Macht (Kleine kulturwissenschaftliche
Bibliothek, 64), Berlin: Wagenbach, 2000,
S. 35: «Auch wenn die Nachfolger der
Heldengeneration der Klassischen
Moderne weitgehend ohne metaphysi-
sche Absoluta auskommen und ihre
Energien nicht mehr aus Phantasien
totaler Revolution schopfen, haben sie
sich bis heute so viel Avantgardestolz
bewahrt, dass sie den Mehrheitsge-
schmack weiterhin auf die Probe stellen
oder sogar briiskieren wollen.»

Zitiert nach <http://www.dradio.de/
dkultur/sendungen/fazit/1074122/ >,
Zugrift 22.10.2010.

Gotz Adriani, «Unterwegs zum Gegen-
Stand», in: G6tz Adriani (Hrsg.), Baselitz:
50 Jahre Malerei, Ausst.-Kat. Museum
Frieder Burda, Baden-Baden, 21.11.2009-
14.3.2010, S. 9-50, hier S. 18 und S. 23.
Begleitheft zur Ausstellung im Kunst-
haus Bregenz, S. 5, siehe auch <http://
www.kunsthaus-bregenz.at/html/
welcome00.htm?aus_horn.htm > (Aus-
stellungen /Ausstellungsarchiv), Zugriff
1.12.2104.

Fir eine kritische Analyse des Begriffs
«Position» vgl. Tom Holert, «Vom P-Wort:
Der Positionsbegriff im Jargon der
Kunstkritik», in: Texte zur Kunst 12
(2002), Nr. 45, S. 50-60. Hier zitiert nach
< http://www.textezurkunst.de/45/
vom-p-wort/ > (Zugriff 22.10.2010):

«Um als Kinstler-Individuum in diesem
Kampf [der Institutionen des Kunstbe-
triebs, Anm. d. Autors] bestehen zu kon-
nen, muss man sich zur kiinstlerischen
Position vorarbeiten oder sich einer sol-
chen, von anderen definierten Position:
anschliessen. Kunsthochschulen und
sonstige Ausbildungsstatten werben mit
dem padagogischen Anspruch, «dass
jeder eine eigene kiinstlerische Position
entwickelt und in seiner [...] Arbeit
umsetzt.» In Selbstaussagen angehender
Kiinstler/innen finden sich Formulie-
rungen wie: In der Moglichkeit, herr-
schende Auffassungen fiir mich ab-

10

11

12

13

14

15

16

17

197

zulehnen, habe ich die Fahigkeit gewon-
nen, mich und meine kiinstlerische
Position zu begreifen und immer wieder
neu zu finden. Beides ist nicht von-
einander zu trennen. Ohne Position
wird's schwer.»

Studienordnung fiir den Studiengang
«Bildende Kinste» der Hochschule fiir
Bildende Kiinste Hamburg, Abschluss:
Master of Fine Arts (M.F.A.), § 3, vom
21. Februar 2008.

Annette W. Balkema, «Liquid
Knowledge», in: Annette W. Balkema /
Henk Slager (Hrsg.), Artistic Research
(Lier en Boog. Series of Philosophy of
Art and Theory, 18), Amsterdam / New
York: Editions Rodopi B.V., 2004, S. 16.

< http://www.kunstimkontext.udk-
berlin.de/ >, Zugriff 22.10.2010.
Studienreglement fiir den Master-
Studiengang in Fine Arts der Hoch-
schule Luzern - Design & Kunst,

Artikel 1, in Kraft seit 1.9.2009.

Max Horkheimer/ Theodor W. Adorno,
Dialektik der Aufkldrung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt a. M.: Fischer, 2006,
S. 24.

Norman F. Cantor, Antiquity: From the
Birth of Sumerian Civilization to the Fall of
the Roman Empire, New York: Harper-
Collins, 2003, S. 9.

< http://expectations.editionamazing,.
org/ >, Zugriff 1.12.2014.

Leszek Kotakowski, Die Gegenwdrtigkeit
des Mythos, Miinchen: Piper, 1973, S. 97.
Christian Demand, Die Beschdamung der
Philister. Wie die Kunst sich der Kritik ent-
ledigte, Springe: zu Klampen, 2003, S. 16.
Ebd., S. 14.

Colin Crouch, Postdemokratie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, 2008, S. 38.

Vgl. Jean Baudrillard, «The Precession of
Simulacra», in: Jean Baudrillard, Simula-
cra and Simulation, Ann Arbor: Univer-
sity of Michigan Press, 1994, S. 1-79,
hier S. 6: «Such would be the successive
phases of the image: / it is the reflection
of'a profound reality; / it masks and
denatures a profound reality; / it masks
the absence of a profound reality; / it has



198

no relation to any reality whatsoever: it
is its own pure simulacrum.» [...]
«When the real is no longer what it was,
nostalgia assumes its full meaning.
There is a plethora of myths or origin
and of signs of reality - plethora of
truth, of secondary objectivity, and
authenticity. Escalation of the true, of
lived experience, resurrection of the
figurative where the object and
substance have disappeared. Panic-

18

JORG SCHELLER

stricken production of the real and of
the referential, parallel to and greater
than the panic of material production:
this is how simulation appears in the
phase that concerns us - a strategy of
the real, of the neoreal and the
hyperreal that everywhere is the double
of a strategy of deterrence.»

Zitiert nach: Styrmir Gunnarsson,
«Eine einmalige Vision von Island», in:
Parkett, Nr. 54, 1998/1999, S. 38.



	Pauschalmagie : vom rhetorischen Edelschimmel im Kunstbetrieb - und wie er geniessbar wird

