
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 6 (2011)

Artikel: "Der Kritiker ist für die Kunst" : Will Grohmann und die Moderne, 1914-
1968

Autor: Schieder, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872199

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872199
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


205

MARTIN SCHIEDER

«Der Kritiker ist für die Kunst»
Will Grohmann und die Moderne, 1914-1968

Als Denis Diderot in seiner Kritik des Salons von 1763 auf das Werk Die Amorettenverkäuferin

(Abb. I) des von ihm hochgeschätzten Joseph-Marie Vien zu sprechen kam,

nutzte er zunächst die Gelegenheit, um über seine eigene Zunft herzuziehen und sein

Selbstverständnis als Kritiker zu erläutern: «Wie traurig und flach ist doch der Beruf des

Kritikers! Es ist so schwer; auch nur eine mittelmässige Sache hervorzubringen, und so

leicht, die Mittelmässigkeit zu erkennen! Ach, und immer nur Schmutz sammeln, wie es

sowohl [mein Kollege] Fréron als auch diejenigen tun, die mit Karren durch unsere

Strassen fahren! [...] Das günstigste Bild, das man auf einen Kritiker anwenden könnte,

ist das Bild der Bettler die mit dem Stock in der Hand losziehen und den Sand unserer

Flüsse durchwühlen, um darin ein Körnchen Gold zu entdecken.»'

Nach der Kollegenschelte verfasste Diderot eine Hymne auf Viens «anakreontische

Ode», wie er dessen Gemälde bezeichnete, und verhiess dem Maler eine grosse
Karriere.Tatsächlich sollte der Kritiker mit seiner Prognose recht behalten, ist in dem

Kabinettstück von Vien doch schon vieles angelegt, was sein bekanntester Schüler

Jacques-Louis David zwanzig Jahre später in den Neoklassizismus überführen sollte.

Diderot hat die Kunstkritik zu einer

eigenständigen literarischen Gattung gemacht, indem

er in seinen «Salons» nicht mehr von einer

vorgeformten ästhetischen Idee ausging, sondern

die Bildbeschreibung als kongeniale Leistung

zum Schaffen des Künstlers begriff, die den

aufgeklärten Leser in die Kunstbetrachtung

rezeptionsästhetisch unmittelbar miteinbezog.

Wie nachhaltig Diderot auf die moderne Kunstkritik

gewirkt hat, lässt sich daran ablesen, dass

Will Grohmann sich noch I960 explizit auf ihn

berief. Diderot habe sich von seinen Kollegen

unterschieden aufgrund seines «Enthusiasmus

für seine Tätigkeit und durch den Willen,

I Joseph-Marie Vien 1716-1809), La marchande

d'amours, 1763, Öl auf Leinwand, 98 x 122 cm,
Musée National du Château, Fontainebleau



206 MARTIN SCHIEDER

Erkenntnisse zu sammeln und mitzuteilen». Das dazu

nötige Wissen habe er sich «während des Schreibens», «in

Gesprächen und bei Atelierbesuchen» angeeignet,2 Wenn

Grohmann derart anerkennend von dem französischen

Kunstkritiker sprach, so tat er dies nur vordergründig als

Historiker. In erster Linie wollte er sich in die Tradition

Diderots stellen und sich auf diese Weise als massgebender

Vertreter seines Faches in der Gegenwart legitimieren.

Denn die Qualitäten, die er Diderot zuschrieb - Enthusiasmus,

Kennerschaft sowie der enge Kontakt zu den Künstlern

-, waren ebenjene, die er für sich selbst in Anspruch

nahm. So mag es nicht bloss Zufall sein, dass sich Grohmann

gleich Diderot bildmedial als ein Kritiker zu inszenieren

wusste, dessen Kunstbetrachtungen auf fundiertem

2 Will Grohmann, 1934,
Wissen und Inspiration beruhten (Abb. 2).

Fotografie: Edmund Kesting Tatsächlich gibt es wohl kaum einen anderen deutschen

Kunsthistoriker, Kritiker, Kurator und Kulturvermittler; der

zwischen Erstem Weltkrieg und '68 die Verbreitung und

Deutung der zeitgenössischen Kunst vom Expressionismus bis zum Informel so geprägt

hat, wie Will Grohmann (1887-1968).3 Er war an der «Dresdner Sezession» beteiligt,

stand in engem Kontakt mit der «Brücke», trat für das Bauhaus ein, stellte dem

deutschen Publikum die Ecole de Paris vor und warb nach 1945 im Ausland für die

westdeutsche Abstraktion. Zu Künstlerheroen des 20. Jahrhunderts wie Wassily Kandinsky

1924 und 1958), Ernst Ludwig Kirchner 1926 und 1958), Willi Baumeister 1952) und

Paul Klee 1954) verfasste er Monografien, die noch heute zu den Standardwerken der

deutschen Moderne zählen. Als Korrespondent und Kritiker schrieb er ungezählte

Beiträge für deutsche wie ausländische Tageszeitungen, Kunst- und Kulturzeitschriften - es

seien an dieser Stelle nur das «Kunstblatt», der «Cicerone», die «Cahiers d'Art», die

«Neue Zeitung» sowie die «Frankfurter Allgemeine Zeitung» genannt; hinzu kommt

Grohmanns monatliches Rundfunk-Feature «Bildende Kunst heute» für den RIAS Berlin.

Als Kurator und Mitorganisator von «Stationen der Moderne» - unter anderem der

«Internationalen Kunstausstellung» 1926 und der «Allgemeinen Deutschen

Kunstausstellung» 1946 in Dresden, den ersten «documenta»-Ausstellungen sowie den

Biennalen von Venedig und Säo Paulo - hatte er massgeblich Anteil am transnationalen

Transfer der Avantgarden. Zugleich erhob er seine Stimme zu kulturpolitischen Fragen,

sei es zur Zeit der Weimarer Republik, während des Nationalsozialismus, in der

Sowjetischen Besatzungszone oder in West-Berlin, wo er seit 1948 an der Hochschule



«DER KRITIKER IST FÜR DIE KUNST» 207

für Bildende Künste lehrte und dieTeilung der Stadt auch als eine ästhetische erlebte -
es sei nur an die Kontroverse mit Karl Hofer erinnert. Kurz: Über ein halbes Jahrhundert

hinweg hat Grohmann in verschiedensten Funktionen nach innen wie nach aussen

das Bild von der zeitgenössischen Kunst definiert und somit entscheidend an der

Kanonbildung der Moderne mitgewirkt. Er muss daher in einem Atemzug mit seinen

Zeitgenossen Carl Einstein, Paul Westheim und Werner Haftmann genannt werden.

Und dennoch wissen wir erstaunlich wenig über Grohmanns Werk und Wirken,

weshalb an dieser Stelle zumindest fünf Aspekte skizziert werden sollen, die den

elementaren Beitrag Grohmanns zur deutschen Kunstgeschichte der Moderne belegen. Es

wird von seiner besonderen Beziehung zum Publikum die Rede sein, von seinem

Modell der Gegenwart und der Kontinuität der Künste, von seiner Vernetzung in der

internationalen Kunstszene ebenso wie von seinen Verstrickungen im Nationalsozialismus,

bevor abschliessend Grohmanns Legitimationsstrategie und für sich beanspruchte

Deutungshoheit zu erläutern ist. Seine Rolle im Austausch der Avantgarden soll hier

also nicht nur transnational, sondern auch transepochal und interkommunikativ analysiert

werden. Denn Grohmann hat sich stets als ein Kritiker verstanden, der zwischen

Künstler und Publikum vermittelte, der sich über Generationen und historische Zäsuren

hinweg als Interpret der Gegenwartskunst begriff und der zwischen Deutschland

und dem Ausland interagierte.

Der Kritiker und sein Publikum

Sucht man nach autobiografischen Hinweisen zu Grohmanns Auffassung als Kritiker, so

fällt auf, dass er sich erst nach dem Zweiten Weltkrieg grundsätzlich dazu geäussert und

in verschiedenen Essays das professionelle Selbstverständnis reflektiert hat.Treibendes

Motiv war sein Ehrgeiz, an exponierter Stelle beim Neubeginn der deutschen Kunstkritik

mitzuwirken, nachdem diese länger als ein Jahrzehnt durch das Schriftleitergesetz

und die Reichskulturkammer gleichgeschaltet und die bildende Kunst in den Dienst der

nationalsozialistischen Propaganda gestellt worden war Dabei war es von ungeheurem

Vorteil, im Moment der Standortbestimmung, als man grundlegend und heftig über

Form und Inhalte der zeitgenössischen Kunst stritt, die Avantgarden der Vergangenheit

aus eigener Anschauung zu kennen. Als Interpret und Wegbegleiter der Moderne vor
1933 sowie als kritischer Kommentator der eigenen Profession wusste sich Grohmann

in besonderer Weise gegenüber jüngeren Kollegen wie Franz Roh, John Anthony
Thwaites und nicht zuletzt Werner Haftmann zu positionieren.

Seine Legitimationsstrategie verfolgte er dabei in einer bemerkenswert elitären

Attitüde. Unter den Tausenden von Künstlern gelte es, so sein Credo, nur die

bedeutenden zu finden: «Der Kritiker steht vor einer schweren Aufgabe, er möchte sich mit



208 MARTIN SCHIEDER

3 Ernst Ludwig Kirchner 1880-1938),
Brustbild Grohmann, 1924, Farbholzschnitt

(2. Zustand), 54,5/53 x 40,8 cm,

Staatsgalerie Stuttgart, Graphische
Sammlung,Vermächtnis Annemarie
Grohmann

Kunst beschäftigen, er heisst ja Kunstkritiker, und findet nur Maler und Bildhauer».5

Durch die Selektion der Besten nahm Grohmann für sich in Anspruch, sich vom Gros

der Kollegen und Feuilletonisten zu distinguieren: «Ich achte sie [die anderen Künstler]

nicht gering, aber ich beschäftige mich nicht mit ihnen, um nicht im Meer der Ereignisse

unterzugehen».6 Wie Diderot, der im Fluss nach den Goldkörnchen suchte und darauf

bedacht war, dabei nicht an der Mittelmässigkeit zu verzweifeln, folgte also auch Grohmann

der Idee vom Künstlergenie, das sich von der Masse abhebt.7 Es waren Künstler

wie Kirchner (Abb. 3), Klee, Kandinsky oder Baumeister; denen sich Grohmann als

herausragenden Künstlerindividuen und weniger als Vertretern einer avantgardistischen

Richtung widmete. Der Kritiker habe den Auftrag, vor allen anderen das Innovative und

Wegweisende zu entdecken, weswegen ersieh nicht mit dem Bekannten und Gewöhnlichen

beschäftigen könne; «der nur auf Objektivität bedachte Kritiker ist meist nicht

der bahnbrechende, der leidenschaftlich engagierte ist viel eher Entdecken sieht Neu-

land, führt in die Zukunft». Ein weiteres Argument meinte Grohmann anführen zu

können: Nach dem Ende von Krieg und Diktatur bedürfe der unmündige und verunsi-



«DER KRITIKER IST FÜR DIE KUNST» 209

cherte Laie eines Sachkundigen, eines Sehers, von dem er in das Unbekannte der Kunst

eingeführt werde. «Er wird ihm folgen, wenn dieser ihm Horizonte öffnet, [...] durch

seine Fähigkeit, etwas aus der bildenden Kunst in die Sprache zu übersetzen, das Bild
9

oder Bildwerk zum Reden zu bringen,» In seiner aufgeklärten Haltung wahrte Groh-

mann gleichwohl dem deutschen Publikum gegenüber Distanz, da dieses der Kunst

retrospektiv und dem Neuen stets skeptisch, ja ablehnend begegne: «Sie [die Gesellschaft]

ruft die Vergangenheit zum Zeugen gegen die Zukunft auf, spielt Raffael gegen

Klee, Beethoven gegen Schönberg aus und treibt Fetischismus statt Kulturpolitik [...].
Der gebildete Laie, auch der Kunstfreund, denkt mit wenigen Ausnahmen in den

Kategorien von gestern und wird mit Dingen, die der bisherigen Kunstauffassung so

entgegengesetzt sind, nicht fertig.»10

Das Bildungsbürgertum fahre, setzte Grohmann seine Publikumsbeschimpfung fort,
nach Bayreuth oder Salzburg «zu einer wichtigen Premiere, aber nicht zu einer

Ausstellung». Und wenn es die «documenta» besuche, dann fühle es sich überfordert und

beginne damit, nicht die Künstler, sondern vielmehr die Kritiker zu beschimpfen; «[es] ist

beleidigt und reagiert beleidigend».11 Solche Reaktionen zeugten davon, dass der
interessierte Laie ohne Anleitung überfordert sei, sich der Kunst des 20. Jahrhunderts zu

öffnen, zu unterscheiden, was «gut, was schlecht» sei.'2 Denn er könne das Neue nicht

mit den gewohnten Kategorien erklären, die er von der alten und kanonisierten Kunst

ableite. Damit nicht genug, Grohmann glaubte, die Modernefeindlichkeit als ein typisch

deutsches Phänomen ausmachen zu können. Der Deutsche habe - im Gegensatz zum

Franzosen - «keine natürliche Beziehung zur bildenden Kunst, ich meine zur bildenden

Kunst seinerzeit». Man beschäftige sich mit der Kunst derVergangenheit und projiziere

deren Betrachtung auf die zeitgenössische Kunst, was nach 1933 zu fatalen Entgleisungen

geführt habe: «Was man nicht versteht, nimmt man, politisch oder moralisch, als

Beleidigung des gesunden Menschenverstandes, und es wäre nirgends als in Deutschland

möglich gewesen, die führenden Künstler einer Epoche als entartet, verjudet oder

kommunistisch zu diffamieren.»13 Warum Grohmann die deutsche Mentalität und nicht

die eigene Zunft für die nationalsozialistischen Diffamierungen der Moderne

verantwortlich machte, wird an anderer Stelle noch zu erläutern sein.

Gegenwart und Kontinuität

Die vermeintliche Modernefeindlichkeit der Deutschen ist ein Grund, weshalb Grohmann

es als primäre Aufgabe des Kritikers verstand, auf die Gegenwartskunst zu fokus-

sieren. Bereits anlässlich der von ihm mitkuratierten «Internationalen Kunstausstellung»

1926 in Dresden erklärte Grohmann apodiktisch, es sei «falsch [...], die Gegenwart an

derVergangenheit zu messen», denn der «schöpferische Mensch ist immer voraus und



MARTIN SCHIEDER

14
wartet auf seine Zeit» (vgl. Abb. 4). Liest man

parallel dazu Kandinskys Buch «Über das Geistige

in der Kunst», das Grohmann selbst als

«Fundament» der Künste bezeichnete,'5 dann

klingt das durchaus ähnlich: «Die andere, zu

weiteren Bildungen fähige Kunst wurzelt auch in

ihrer geistigen Periode, ist aber zur selben Zeit
nicht nur Echo derselben und Spiegel, sondern

hat eine weckende prophetische Kraft, die weit

und tief wirken kann.»'6 Zwanzig Jahre später,

nur wenige Monate nach Kriegsende, griff Grohmann

den Gedanken wieder auf, wobei der

zeitgenössischen Kunst nun auch die Aufgabe der

Vergangenheitsbewältigung zugewiesen wurde:

«Die Beschäftigung mit der Gegenwart ist die

unbedingte Voraussetzung für die Erkenntnis

vergangener Zeiten, denn allein die Gegenwart
ist für uns voll erkennbar»'7

Doch welche Kunst stellte für Grohmann

eigentlich die Kunst des 20. Jahrhunderts dar?

Was zeichnete sie aus und in welcher Sprache

artikulierte sie sich? Auch wenn Grohmann

schon von den Zeitgenossen als Kritikerpapst

der Abstraktion angesehen wurde, bemass er den Wert eines Kunstwerks nicht nach

dessen «Grad der Abstraktion», sondern nach dessen «Gleichniskraft».'8 Zur Erläuterung

paraphrasierte er eine von Goethes «Maximen und Reflexionen», der zufolge die

Kunst nie bloss das Sichtbare nachahme, sondern stets auf das «Vernünftige» veweise,

«aus welchem die Natur besteht und wonach sie handelt». Jenes «Vernünftige» stellte

in den Augen Grohmanns jedoch «nichts Rationelles» dar, sondern vielmehr «das
19

Wahre, das nur im Beispiel, im Sinnbild erkennbar sei. Grohmann dachte also nicht

in der Dichotomie figurativ versus abstrakt, sondern stellte das Sinnbildliche über das

Abbild. Denn jede Epoche habe ihre spezifische künstlerische Sprache entwickelt, um

ein Äquivalent zur Realität zu formen, jede Kunst sei «eine Wahrheit für sich, die der

jeweiligen menschheitlichen Entwicklungsstufe» entspreche.20 Um über die Kunst der

Moderne urteilen zu können, müsse sich also der Kritiker vergegenwärtigen, was das

20. Jahrhundert von den vorangegangenen unterscheide. In Grohmanns Augen war
dies ein «neuer Wirklichkeitsbegriff», der sich vollständig von der «optischen Realität»

210

l.YON'Ei. HÜNINCBR: YAC1 (TRENNEN
Aus». CoMKhmiatAVslleistcin, Betlin

WILL GROHMANN: Die Kunst im 20. Jahrhundert
Eine Bilanz.

Das Woher und Wohin der entstehenden Kunst zu erörtern, war der wesentlichste
Beitrag des Kunstschriftstellers zu ihrer Entwicklung in den ersten 25 Jahren des neuen
Jahrhunderts. Am Ausgang dieses Abschnittes stehe eine Bilanz: wie ist der Vermögens»
stand, überwiegen die Passiva, wie Skeptiker immer noch glauben, oder überschießen
die unbestreitbaren Leistungen? Ein Rückblick vom Jahre 1900 aus konnte auf der Ge»

winnseite des verflossenen Menschenalters buchen, was heute den wertvollsten Besitz
der Galerien an neuer Kunst ausmacht, die großen Impressionisten und ihre noch
größeren Überwinder, Cézanne, van Gogh, Gauguin, Seurat. Der Akzent lag auf den
Franzosen, nicht eine Nation konnte konkurrieren. Die Lage hat sich seitdem zu Gun«
sten einer überstaatlichen Gemeinschaft schöpferischer Menschen aus ganz Europa ver»
schoben, und wenn auch der Anteil der Nationen am Gesaratergebnis verschieden
schwer wiegt, von allen Seiten her und oft in wechselseitiger Durchdringung formten
Kräfte das Gesicht der neuen Kunst. Es wäre müßig, heute schon den eben entstan»
denen Organismus zu sezieren, die Hoffnung eines geraeinsamen Aufstiegs und einer
wachsenden gegenseitigen Befruchtung ist verlockender. Schon nähert die Größe des

gemeinsamen Schicksals die überzeugten Europäer und verlangt Selbstüberwindung zu
Gunsten des Werks. Chagall ist nicht weniger Russe in Paris als in Moskau. Der Ur»
sprung bleibt, und von Annexionen ist keine Rede; aber gibt es nicht zu denken, wenn
Klee in Paris verstanden wird, Brancusi in Deutsehland, Kokoschka in Schweden? Es

6

4 Will Grohmann, «Die Kunst im 20. Jahrhundert.
Eine Bilanz», in: «Das Kunstblatt», Nr. I, 1926



«DER KRITIKER IST FÜR DIE KUNST»

gelöst habe.21 Das völlig gewandelte Verständnis von Wirklichkeit gründe auf vier

elementaren Faktoren der Moderne: den gesellschaftlichen Umbrüchen, die durch die

beiden Weltkriege eine ungeheure Dynamik erfahren hätten; der «Erweiterung des

geschichtlichen und geographischen Horizonts»; den neuen Erkenntnissen über das

Unbewusste und Atavismen des Menschen durch die Psychologie und Psychiatrie eines

Sigmund Freud und Carl Gustav Jung sowie der «Veränderung des Weltbildes [...] von

der Physik her», wobei Grohmann als Referenzen Albert Einstein und Max Planck

anführte.22 Als eine weitere geistige Voraussetzung der Gegenwartskunst sah er

philosophische Positionen des Existentialismus sowie die Überwindung von Zeit und Raum

an, wie sie der Schweizer Kulturphilosoph Jean Gebser in seiner aperspektivischen und

kulturphänomenologischen Bewusstseinsgeschichte «Ursprung und Gegenwart» ent-
23

wickelt hatte. Infolge der Dekonstruktion des traditionellen Realitätsbegriffs durch die

komplexen Prozesse der Erkenntniserweiterung habe die Kunst, so Grohmann, eine

neue Sprache entwickelt, eine «Chiffrensprache», die dazu in der Lage sei, die «neuen

über das Optische weit hinaus gehenden Sachverhalte wie durch ein Medium auszu-
24

drücken». Der Wissenschaft gleich biete die Kunst ein eigenes Konzept von der Welt

an: «Die Wirklichkeit verschwindet als ausschliesslicher Ausgangspunkt des Bildens, der

Gegenstand wird Resultat der schöpferischen Bemühung; der Standard des Menschen als

Ebenbildes Gottes hört auf. [...] Das Resultat ist logisch nicht mehr erklärbar; sondern ist
.25wie alles Sinnbildliche vieldeutig, nicht ganz begreiflich, ein Medium der Wahrheit».

Die Gegenwart erfordert also eine Kunst jenseits des Abbildhaften. So umfassend

die eigene Epoche ist, so umfassend hat auch ihre Kunst zu sein, die «imitatio naturae»

wird dem Wirklichkeitsverständnis des 20. Jahrhunderts nicht mehr gerecht.26 Dies

könne nur eine übernationale und -epochale Kunst leisten, eine «Weltkunst», die wie

bei Picasso, Klee oder Baumeister künstlerische Ausdrucksformen vergangener und

fremder Kulturen in einem «metamorphotischen Prozess» mit modernen Bildformen
zusammenführe.27

Die Debatte, die nach 1945 über Abstraktion und Figuration entbrannte, rekurriert
im Wesentlichen auf die kunsttheoretischen Positionen der zehner und zwanziger Jahre.

Grohmann nahm in diesem Diskurstransfer eine Schlüsselposition ein, denn seine

persönlichen Begegnungen und kunstwissenschaftlichen Auseinandersetzungen, insbesondere

mit Kirchner, Klee und Kandinsky in der Zwischenkriegszeit, haben nicht nur seine

eigene Idee von der Moderne, sondern auch die der Nachkriegszeit im Ganzen nachhaltig

geprägt. Seine Argumentation verdeutlicht exemplarisch, dass es für die deutsche

Moderne nach 1945 keine «Stunde Null» gegeben hat, sondern dass Legitimationsstrategien

wiederaufgegriffen und adaptiert wurden, die bereits vor 1933 angelegt worden

waren. Dieses Kontinuitätsmodell manifestiert sich auch in der praktischen Arbeit von



212 MARTIN SCHIEDER

5 Willi Baumeister (1889-1955), Grau- 6

Schwarz (mit Gelb-Grün), 1950, Öl mit
Kunstharz und Spachtelkitt auf Hartfaserplatte,

54 x 65 cm, Staatliche Museen zu

Berlin, Nationalgalerie

Ernst Wilhelm Nay 1902-1968), Mit Silberpunkten, 1952,

Öl auf Leinwand, 100 x 120 cm (WV 636), Privatbesitz

Grohmann insofern, als er bevorzugt solche Künstler förderte, die wie Willi Baumeister

(Abb. 5) in derTradition von Klee standen oder wie Ernst Wilhelm Nay (Abb. 6), Fritz

Winter; Rupprecht Geiger und andere Mitglieder von ZEN 49 dem Kunstverständnis

von Kandinsky verpflichtet waren. Vor diesem Hintergrund spielte Grohmann für die

Geschichte und Kanonbildung der deutschen Abstraktion eine zentrale Rolle, da er wie

kein anderer deutscher Kunstkritiker einen Wissens- und Deutungstransfer über die

Epochen und historischen Zäsuren hinweg betrieben hat.

Obgleich Grohmanns ästhetische Wurzeln also im ersten Drittel des Jahrhunderts

liegen, sollte nicht übersehen werden, dass er sich, wenn auch mit einer gewissen

Verzögerung, in den späten fünfziger Jahren noch dem Informel zugewandt hat und Bei-
28

träge zu Karl Otto Götz, K. R. H. Sonderborg und Bernard Schultze schrieb. 1965 ver-
fasste er für die belgische Kunstzeitschrift «Quadrum» einen der ersten Texte zu

Gerhard Richter überhaupt (Abb. 7), welcher auf den Notizen des Künstlers zu seinem
29

Selbstverständnis basierte, die ihm Richter selbst hatte zukommen lassen. Kurz zuvor

war Grohmann sogar als Fachgutachter in dem Verfahren gegen Georg Baselitz

aufgetreten, als dessen Bilder Der nackte Mann und Die grosse Nacht im Eimer (Abb. 8) einen



«DER KRITIKER IST FÜR DIE KUNST» 213

8 Georg Baselitz (* 1938), Die grosse Nacht

im Eimer, 1962/1963, Öl auf Leinwand,
250 x 180 cm, Museum Ludwig, Köln

7 Will Grohmann, «Gerd Richter», in: Quadrum,

Nr. 18, 1965

Gerd Richter

Skandal in der bundesdeutschen Kunstszene provozierten. In seinem Plädoyer für

Baselitz folgte Grohmann konsequent seiner Uberzeugung von einer freien

Gegenwartskunst, die schon immer «schockiert und provoziert» habe und in ihren

Ausdrucksmitteln «unteilbar und unbegrenzt» sei.30

Inter / National

Aber Grohmann war keineswegs nur eine nationale Grösse der Kunstkritik. Er war
einer der wenigen Kritiker die nach 1945 auf ein internationales Netzwerk zurückgreifen

konnten, zu dem unter anderen Herbert Read, Alfred H. Barr Jr, und Christian

Zervos gehörten. Diesen Vorteil nutzte der «Nestor der internationalen Kunstpublizistik»,

um nachhaltig für die deutsche Kunst im Ausland zu werben und zu wirken bzw.

die ausländische Kunst nach Deutschland zu bringen.31 Er tat dies in Form ungezählter

Zeitschriften- und Katalogbeiträge, als Jury- und Verbandsmitglied, Kurator und Präsident

der deutschen Sektion der internationalen Kunstkritiker-Vereinigung AICA.

Zu seinen Korrespondenzpartnern zählte auch Carola Giedion-Welcker; der

Umgang zwischen den beiden war respektvoll, aber nicht intensiv. Gleichwohl lässt sich das,



214 MARTIN SCHIEDER

was Reinhold Hohl einst zu Giedion-Welcker formulierte, genauso gut auf Grohmann

übertragen: «Das Wirken von Carola Giedion-Welcker in Taten, Reden und Publikationen

kann heute als ein Mitwirken an jenen Durchbrüchen der Kunst [...] verstanden

werden, die aus der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts eine besonders schöpferische

Epoche der Menschheitsgeschichte gemacht haben».32 Beide Kritikerpersönlichkeiten

einte nicht zuletzt die Affinität zu Klee, die sie zu einer jeweils eigenen Monografie

anregte und in einer Publikation mündete, zu der sie 1957 zusammen mit Werner
Schmalenbach und Georg Schmidt einfühlsame Bildbeschreibungen zu «Zeichnungen

und Aquarellen von Paul Klee» verfassten. Ein wenig prosaisch beschreibt Grohmann

darin Klees Aquarell Schnecke (Abb. 9) aus dem Jahr 1924: «Ob erst der Kurvenbau der

Schale da war oder das Spiel mit den linearen Energien, lässt sich nicht sagen. Auch hier

könnte aus dem Umgang mit den graphischen Mitteln wie durch Zufall das Bild einer

Schnecke hervorgetreten sein, das menschliche Tun bildet auf geheimnisvolle Art
Analogien zum Handeln der Natur».33

Bei Giedion-Welcker klingt das schon poetischer wenn sie zu Klees Blumenmythos

(Abb. 10) aus dem Jahr 1918 folgende Zeilen findet: «Pfeilhaft schiesst der Himmelsvogel

auf das emporstrahlende Blumengeschöpf hin: Fliegen, Singen, Blühen vereinen
34

sich zu einem glühend roten Liebeslied».

Vor allem verfügte Grohmann aber über hervorragende Verbindungen nach Paris,

deren Ursprünge bis in die zwanziger Jahre zurückreichten, und die fast alle den Zweiten

Weltkrieg überdauerten. Mit dem einflussreichen Kritiker und Verleger Christian

Zervos pflegte Grohmann dabei eine deutsch-französische Kooperation, die knapp

ein halbes Jahrhundert währte. Grohmanns Monografien zu Kandinsky und Klee, die

1929 und 1930 in der von Zervos herausgegebenen Reihe «Les grands peintres



«DER KRITIKER IST FUR DIE KUNST» 215

l'art
(Wrtm//û/WM

eaUffmaçne

9 Paul Klee 1879-1940), Schnecke, 1924,

Aquarell und Feder auf Papier, 19 x 28 cm,
Museo Cantonale d'Arte, Lugano, Leihgabe

aus Privatbesitz

10 Paul Klee 1879-1940), Blumenmythos, 1918,

Aquarell auf kreidegrundierter Gaze,

29 x 15,8 cm, Sprengel-Museum, Hannover

I I Will Grohmann, «L'art contemporain en

Allemagne», in: «Cahiers d'art», 13 (1938)

d'aujourd'hui» erschienen waren, begründeten nach Kriegsende die Wiederentdeckung
der beiden Künstler; die nun zu den Vorbildern der Ecole de Paris avancierten. Als

Zervos 1926 die für viele Jahre einflussreichste europäische Kunstzeitschrift «Cahiers

d'art» ins Leben rief, gehörte Grohmann zu ihren ersten ausländischen Korrespondenten.

So berichtete er darin über das Bauhaus 1930), räsonierte über die «Dialektik und

Transzendenz im Schaffen Picassos» (1932), zeichnete Joan Mirös Entwicklung «Vom

Abstrakten Realismus zur realen Abstraktion» nach und berichtete noch 1935 über

«L'art non figuratif en Allemagne». 1938 veröffentlichte der deutsche Kritiker schliesslich

in dem renommierten Forum einen reich bebilderten Artikel über «L'art contemporain

en Allemagne» (Abb. I I).35 Hinter dem spröden Titel verbarg sich Brisantes.

Denn neben den Expressionisten und dem «Blauen Reiter» stellte Grohmann dort
auch die abstrakte Kunst von Baumeister, Winter und Hans Härtung vor. Die Kunst des

Nationalsozialismus erwähnte er hingegen mit keinem Wort, noch ging er in seiner

nüchternen Bestandsaufnahme auf die Diffamierungen gegen die von ihm vertretenen

Avantgardekünstler ein. Ein Jahr nachdem Goebbels in den Hofgartenarkaden die

Ausstellung «Entartete Kunst» inszeniert hatte und das Deutsche Reich mit martialischer

Geste auf der Weltausstellung in Paris aufgetreten war; zeugt es von Grohmanns

Courage, einen solchen Artikel in der bedeutendsten internationalen Avantgarde-

Zeitschrift zu publizieren. Sie brachte ihm die Anerkennung der Geächteten ein: «Man

registriert Ihren Mut. Das Heft wird für uns weiter wirken», schrieb ihm Baumeister der



216 MARTIN SCHIEDER

den Artikel in der Schweiz hatte lesen können.36 Im Reichsministerium für Propaganda

indes reagierte man auf den Artikel, der anlässlich der «Exhibition of 20th Century
German Art» erschien, die Herbert Read in London als Replik auf die Ausstellung

«Entartete Kunst» organisierte, ungehalten und lud Grohmann zum Verhör37

Das mag der Grund gewesen sein, weshalb dieser erst nach Kriegsende wieder für

die «Cahiers d'art» schrieb, nachdem Zervos ihm vorgeschlagen hatte, die unterbrochenen

Beziehungen doch zu reaktivieren.38 Grohmann nahm die Einladung umgehend

an, da er wusste, dass diese Offerte die einmalige Gelegenheit bot, die «jüngere

Generation in Deutschland durch die <Cahiers d'art> im Ausland einzuführen», wie er
39

dem Kunsthändler Günther Franke schrieb. Zwischen 1949 und 1953 stellte er in

der Kunstzeitschrift ausgewählte «Artistes allemands d'aujourd'hui» vor; unter ihnen

Theodor Werner; Nay und Winter. 1955 schloss er die Reihe mit dem programmatischen

Artikel «Un demi-siècle d'art en Allemagne. Heurs et malheurs de l'art contemporain

allemand» ab, der einem dialektischen Argumentationsmuster folgte: Mittels

einer Historisierung der Moderne suchte Grohmann den Bogen zur Gegenwart zu

schlagen, die Epoche vor 1933 auf die nach 1945 zu projizieren. So rief er den französischen

Lesern den Anteil der deutschen Kunst an der Entwicklung der Avantgarden in

Erinnerung: «Au moment où les <Cahiers d'Art> furent fondés, l'art et la culture des
40

arts [en Allemagne] étaient à leur apogée». An ebenjene glanzvolleVergangenheit des

«Blauen Reiters» und des Bauhaus knüpfe nun die deutsche Kunst wieder an. Mit dem

Modell einer von Krieg und Diktatur ungebrochenen Kontinuität der Moderne

versuchte Grohmann also auch hier; das Bild von einem «anderen» Deutschland zu zeichnen:

modern, international, abstrakt, in engem Kontakt zur Ecole de Paris und weit
entfernt von einem «nationalisme intellectuel». Auf die Weise korrigierte er nicht nur die

Auffassung von einer rückständigen und propagandistisch missbrauchten deutschen

Kunst, sondern revidierte auch die französischen Befürchtungen einer gleichgeschalteten

und angepassten deutschen Kunstwissenschaft.

Die internationale Ausrichtung Grohmanns folgte primär nationalen Interessen.

Einerseits galt es, die deutsche Gegenwartskunst auf dem internationalen Parkett zu

etablieren, sei es 1926 auf der «Internationalen Kunstausstellung» in Dresden, sei es

1938 in den «Cahiers d'art» oder nach 1945 auf der «documenta» und der «Biennale

di Venezia». Andererseits war sein Blick auf die «Kunst des Anderen» nicht nur vom

Interesse am Fremden geleitet, sondern diente vielmehr dazu, die Ansprüche an die

eigene, die nationale Kunst zu definieren, der deutschen Kunstszene die internationalen

Standards als Spiegel und Massstab vor Augen zu halten. So bot sein Buch «Bildende

Kunst und Architektur Zwischen den beiden Kriegen» 1953 auch einen Überblick

über die aktuellen Entwicklungen der Ecole de Paris von Alfred Manessier bis Hans



«DER KRITIKER IST FÜR DIE KUNST» 217

Härtung - noch bevor Haftmann diese auf der ersten «documenta» zeigte und in

seinem Buch «Malerei im 20. Jahrhundert» vorstellte, das dann einen ungleich grösseren

Beitrag zur Kanonbildung der Kunst nach 1945 in Deutschland leisten sollte als Groh-

manns Schrift.4

Nationalsozialismus

Der Umstand, dass Grohmann eine Kontinuität der Moderne zwischen der Weimarer

Republik und der Bundesrepublik postulierte und diese in seiner beruflichen Kompetenz

und Vita selbst verkörperte, wirft die Frage nach seinem Verhalten und nach seiner
42

Position in der Zeit des Nationalsozialismus auf. Bis zu seiner Entlassung 1933 war er
Assistent an der Gemäldegalerie Dresden gewesen und hatte am «Allgemeinen Lexikon

der Bildenden Künstler von der Antike bis zur Gegenwart» von Thieme-Becker

mitgearbeitet. Doch was geschah danach? Bei der Beantwortung dieser Frage stösst

man schnell an Grenzen, denn Grohmann hat es wie viele seiner Kritikerkollegen - es

seien nur die Namen Bruno E. Werner, Carl Linfert, Karl Korn und Niels von Holst

genannt - verstanden, die Zeit des Nationalsozialismus aus seiner Biografie zu tilgen,

um nach 1945 erneut Karriere zu machen. Bezeichnenderweise finden sich in dem

sonst so reichen Archiv Will Grohmann in der Stuttgarter Staatsgalerie keine

Dokumente, die Aufschluss über seine beruflichen Tätigkeiten und politische Haltung im

«Dritten Reich» geben.

Zweifellos gehörte Grohmann nicht zu denjenigen, die die sogenannte «Entartete

Kunst» geisselten. Aber er war auch kein stiller Mitläufer der 1936 zufällig von der

Reichsschrifttumskammer aufgenommen worden war schon gar nicht einer, der ins Exil

oder in die innere Emigration ging, sondern er arrangierte sich mit dem nationalsozialistischen

Pressewesen. Seine annähernd vierzig Beiträge, darunter mehrere Leitartikel

für «Das Reich», die von Goebbels herausgegebene «intellektuelle Schaufensterzeitung»,

sowie für die «Deutsche Allgemeine Zeitung», deren Feuilleton-Redakteur

zunächst Grohmanns ehemaliger Dresdner Schüler Bruno E.Werner war, bevor 1939

der systemkonforme Paul Fechter das Ressort übernahm, sprechen eine deutliche
43

Sprache. Ausserdem publizierte Grohmann regelmässig in den Kultur- und Lifestyle-
44

Magazinen «die neue linie» oder «Die Pause». 1942 gehörte er zu dem Grossaufgebot

der Schriftleiter, welche die Reichsschrifttumskammer zur Ausstellung von Arno
Breker als Korrespondenten des «Dresdner Anzeigers» nach Paris einlud.

Den Tiefpunkt seiner kunstkritischen Karriere erreichte Grohmann, als er am

10. Februar 1937 in der «Deutschen Allgemeinen Zeitung» das Buch «Kultur im Dienst

der Nation» von Wilhelm Westecker rezensierte. Denn dieses war in weitenTeilen eine

Ankündigung dessen, was wenige Monate später auf der Ausstellung «Entartete Kunst»



218 MARTIN SCHIEDER

geschehen sollte - die Diffamierung des

Expressionismus: «Es herrscht heute in der
bildenden Kunst immer noch die Angst vor dem

heldischen, dem beseelten, dem aufrechten,

dem besonderen Menschen. Aus der Idealisierung

der Ateliergemeinschaft ist man vor
Jahrzehnten in die Pathologisierung der Wirklichkeit

geflohen. Verschrobene und gequälte und

verbogene Menschen erschienen der Kunst

am interessantesten.»45

Unter Berufung auf Hitler kündigte Westecker

eine neue deutsche Kunst an: «Eins der

Themen der neuen deutschen Kunst wird der

mit der Welt kämpfende, der heldische (aber

nicht der idealisierte) Mensch sein»46 Auch

wenn Grohmann Westeckers Urteil über den

Expressionismus vorsichtig korrigierte, hielt er
nicht an sich, dessen Gesinnung hervorzuheben:

«Am meisten geglückt erscheint mir die

Einleitung über die rassischen und weltanschaulichen Grundlagen und die geschichtlichen

Erfahrungen des deutschen Menschen, über die beiden Pole der Kultur (Staat

und Landschaft) und die deutsche Stammesvielfalt als die verjüngende und erneuernde
47

Zweigeschlechtlichkeit».

Grohmann bewegte sich hier nahe den Positionen der nationalsozialistischen

Kulturpropaganda, was nicht zuletzt auf seine intensive Auseinandersetzung mit Josef
48

Strzygowskis Rassentypologie der Kulturen zurückzuführen ist. Und wenn man den

Artikel über die «Bildhauer und Maler unserer Zeit» liest, den Grohmann 1941 in «Die

Pause» publizierte (Abb. 12), oder seinen vierseitigen Beitrag über die «Deutsche

Olympische Jugend» von 1936, in dem er den Olympioniken als einen Menschen «geistiger

und körperlicher Überlegenheit und Harmonie» beschrieb, begegnet man einer

nationalistischen Diktion und Emphase, die nicht zu vereinbaren sind mit dem Kritiker,

welcher sich wenige Jahre zuvor noch als Interpret der nun diffamierten Kunst von
49

Kirchner, Klee und Kandinsky profiliert hatte.

Was hier zu beobachten ist, ist keine ideologische Agitation, aber das Einverständnis

eines Kunstkritikers mit dem nationalsozialistischen Kunstschriftstellertum. Nachdem

Reinhard Müller-Mehlis noch zu Lebzeiten Grohmanns darauf hinwies,50 ging

Jürgen Weber in seinem umstrittenen Buch «Entmündigung der Künstler» noch einen

BILDHAUER,sMALER
UNSERER ZEIT

12 Will Grohmann, «Bildhauer und Maler

unserer Zeit», in: «Die Pause»,

Heft 1-2, 1941



«DER KRITIKER IST FÜR DIE KUNST» 219

Schritt weiter, indem er die These aufstellte, die nationalsozialistische Vergangenheit

vieler Kunstkritiker sei dafür verantwortlich gewesen, dass sie in der Bundesrepublik

Deutschland «mit solcher Intoleranz und Härte für die abstrakte Kunst eintragen], mit

Demütigungen und Zurücksetzungen wie in keinem anderen westlichen Land

gegenständliche und realistische Künstler bekämpfte[n]»51 Tatsächlich fällt auf, mit welcher

Vehemenz sich Grohmann nach 1945 als Anwalt einer freien Kunst und Verteidiger der

Abstraktion aufspielte, etwa 1950 in dem Beitrag «Verteidigung der Kunst» anlässlich
52

der ersten Ausstellung der «Berliner Neuen Gruppe». Gleichzeitig verfiel er der
verbreiteten Amnesie der Nachkriegszeit, also dem Auslöschen der Erinnerung und dem

Verdrängen der jüngsten Vergangenheit. So hatte er keine Skrupel, über die «Nazizeit»

zu klagen, die so «viel Unglück über die Begabtesten gebracht habe»,53 die eigenen

Kollegen wie den reaktionären Alois Melichar in die Nähe des Nationalsozialismus zu
54

rücken - «Was das für eine Kunst war darüber braucht man kein Wort zu verlieren» -
und gleichzeitig die eigenen Verstrickungen in das System zu vertuschen55. Jedoch war

es wohl nur auf diese Weise möglich, dass in der jungen Bundesrepublik die dringend

benötigten Experten für den Wiederaufbau einer kulturell desorientierten und

demoralisierten Gesellschaft rekrutiert werden konnten.

Legitimationsstrategie und Deutungshoheit

Aufgrund seines weitreichenden Einflusses in der jungen bundesdeutschen Kunstszene,

der über den Fortgang einer künstlerischen Karriere entscheiden konnte, war Groh-

manns Position nach 1945 nahezu unantastbar. Nur wenige hatten den Mut, ihn so offen

anzugehen wie K. O. Götz, den Grohmann noch aus Dresdner Zeiten kannte. Mehrfach

brachte er sein Unverständnis darüber zum Ausdruck, dass sich der Nestor der
deutschen Kunstkritik nur für die Etablierten engagierte. Bereits 1953 empfahl der Maler

dem Kritiker, seine ästhetischen Massstäbe doch mit Georges Mathieu, Camille Bryen,

Willem de Kooning oder Jackson Pollock zu diskutieren: «Glauben Sie mir diese Leute

werden Sie entweder mitleidig belächeln oder, was wahrscheinlicher ist, Ihnen aus

purer Höflichkeit zustimmen.»56 Auch Carl Buchheister beklagte, dass Grohmann zu

denjenigen gehöre, die nur für ihre «günstlinge» schrieben und somit «selbstherrlich

die geschicke» der deutschen Gegenwartskunst bestimmten.57 Grohmanns verspätetes

Interesse am Informel lag nicht zuletzt in seiner ästhetischen Überzeugung begründet,

ein Kunstwerk müsse ein Sinnbild menschlicher Wirklichkeit sein - das der Geste und

dem Zufälligen verhaftete Informel konnte dies in seinen Augen nicht einlösen.

Solche vereinzelten kritischen Stimmen ändern jedoch wenig an derTatsache, dass

Grohmann wie kein anderer deutscher Kritiker mehr als ein halbes Jahrhundert den

Blick auf die zeitgenössische Kunst geprägt hat. Er inszenierte sich gleichermassen als



220 MARTIN SCHIEDER

Seher wie als Connaisseur, der die Gegenwartskunst dem unmündigen Publikum zu

vermitteln verstand. Sein Fokus blieb dabei stets auf die überragenden Künstlerpersönlichkeiten

gerichtet. Hinter seinem aufklärerischen Impetus verbargen sich eine

professionelle Karriereplanung und der Anspruch der Deutungshoheit, den es anderen gegenüber

zu behaupten galt. Um die ästhetischen Positionen, die er vertrat, in der

Öffentlichkeit als die richtigen und wegweisenden durchzusetzen, entwickelte er eine

Legitimationsstrategie, die auf Kompetenz und Kontinuität ausgerichtet war Damit

unterschied er sich nicht von seinem Vorbild Diderot, dessen «Salons» auch die

verschiedenen Entwicklungen zwischen Rokoko und Neoklassizismus überdauerten.

* Konstanze Rudert und Marlen Schneider sei

herzlich für ihre wertvollen Hinweise

gedankt.

1 Denis Diderot, «Salon de 1763», zit. nach

dems., Œuvres, Bd. IV, Esthétique - Théâtre,

hrsg. von Laurent Versini, Paris: Laffont, 1996,

S. 251 : «Le triste et plat métier que celui de

critique! Il est si difficile de produire une chose

même médiocre; il est si facile de sentir la

médiocrité! Et puis, toujours ramasser des

ordures, comme Fréron ou ceux qui se

promènent dans nos rues avec des tombereaux.

[...] L'image la plus favorable sous laquelle on

puisse envisager un critique, est celle de ces

gueux qui s'en vont avec un bâtonnet à la

main remuer les sables de nos rivières pour y
découvrir une paillette d'or».

2 Will Grohmann, «Kunstkritik», in: Kritik in unse¬

rer Zeit. Literatur - Theater - Musik - Bildende

Kunst, hrsg. von Karl Otto, Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht, 1960, S. 64-79, hier S. 64.

3 Siehe In Memoriam Will Grohmann, 1887-
1968. Wegbereiter der Moderne, Ausst.-Kat.

Staatsgalerie Stuttgart, 5.12.1987-17.1.1988;
«Lieber Freund ». Künstler schreiben an Will
Grohmann. Eine Sammlung von Briefen aus fünf
Jahrzehnten, hrsg. von Karl Gutbrod, Köln:

DuMont, 1968; Martin Schieden Im Blick des

anderen. Die deutsch-französischen Kunstbeziehungen

1945-1959 (Passagen/Passages, 12),

mit einem Votwort von Werner Spies und

einem Gedicht von K. O. Götz, Berlin: Akademie

Verlag, 2005, S. I 3 I -143; Art vivant. Quellen

und Kommentare zu den deutsch-französischen

Kunstbeziehungen, 1945-1960 (Passagen/

Passages, 14), hrsg. von Martin Schieder und

Friederike Kitschen, Berlin: Akademie Verlag,
201 I, S. 137-146.

4 Seine Klee-Monografie erstellte Grohmann im

Auftrag der Klee-Gesellschaft und damit in

ungewollter Konkurrenz zu Carola Giedion-

Welcken die 195 I von der Quadrangle Press

in denVereinigten Staaten den Auftrag zu

einer Biografie erhalten hatte, die ein Jahr später

erschien. Siehe dazu Iris Bruderer-Oswald,
Das Neue Sehen. Carola Giedion-Welcker und

die Sprache der Moderne, Bern/Sulgen: Benteli,

2007, S. 255-257.
5 Grohmann 1960 (wie Anm, 2), S. 67.

6 Will Grohmann, «Erfahrungen eines Kritikers»,
in: Das Kunstwerk 16 1962/1963), Nr I I -12,
Mai-Juni 1963, S. 59-61, hier S. 60.

7 So schreibt Grohmann anlässlich der «Interna¬

tionalen Kunstausstellung» 1926 in Dresden:

«Die Geschichte der Kunst wird sich an die

Persönlichkeiten halten. [...] Man übersieht

[...], dass die wesentliche Kunst [...]
vorwärtsdrängt zum Symbol, zum Gleichnis des

Lebens»; Will Grohmann, «Die Kunst im

20. Jahrhundert. Eine Bilanz», in: Das Kunstblatt

10 (1926), S. 6-13, hier S. 7. An anderer Stelle

betont er: «Zu allen Zeiten hat es höchstens

ein Dutzend wesentlicher Persönlichkeiten

gegeben, und wie wäre es heute anders!»;

ders., «Die Kunst der Gegenwart auf der
Internationalen Kunstausstellung Dresden

1926», in: Der Cicerone 18 (1926), Nr 12,

S. 7-45, hier S. 46.

8 Grohmann 1963 (wie Anm. 6), S. 60-61.



«DER KRITIKER IST FÜR DIE KUNST» 221

Ähnlich heisst es ebd., S. 59: «Die Aufgabe

liegt in derVermittlung des aktuellen

Kunstgeschehens durch das erklärende Wort, es

handelt sich hier ausschliesslich um
Gegenwartskunst».

9 Grohmann I960 (wie Anm. 2), S. 78,

10 Will Grohmann, Bildende Kunst und Architektur

(Zwischen den beiden Kriegen, 3), Berlin:

Suhrkamp, 1953, S. I I und 19.

11 Grohmann I960 (wie Anm. 2), S. 70.

12 Ebd., S. 66.

13 Ebd., S. 65.

14 Grohmann (Cicerone) 1926 (wie Anm. 7),
S. 46.

15 Grohmann 1960 (wie Anm. 2), S. 77,

16 Wassily Kandinsky, Über das Geistige in der

Kunst [München 1912], Bern: Benteli, l0[ 1973],
S. 26.

17 Will Grohmann, «Kunst und Kunstwissenschaft

heute», in: Gerd Hatje Aimanach auf das Jahr

1947, Stuttgart: Hatje, 1946, S. 30-40, hier
S. 30-31.

18 Ebd., S. 37.

19 Ebd.; siehe Johann Wolfgang Goethe, Maximen
und Reflexionen, Nr 640: «Wollte aber jemand
die Künste verachten, weil sie die Natur
nachahmen; so lässt sich darauf antworten, dass die

Naturen auch manches andere nachahmen;

dass ferner die Künste nicht das geradezu
nachahmen, was man mit Augen siehet,
sondern auf jenes Vernünftige zurückgehen, aus

welchem die Natur bestehet und wornach sie

handelt.» Zit. nach dems., Sämtliche Werke

nach Epochen seines Schaffens. Münchner

Ausgabe, hrsg. von Karl Richter, 21 Bde., München:

Hanser, 1985-1998, Bd. 7 1991 S. 835.

20 Grohmann 1946 (wie Anm. 17), S. 37.

21 Grohmann 1953 (wie Anm, 10), S. 20—21.

22 Ebd., S. 13-15.

23 Siehe Consciousness and Culture. An Introduction

to the Thought ofJean Gebser (Contributions in

sociology, 101), hrsg. von Eric Mark Kramer

Westport / London: Greenwood Press, 1992.

24 Grohmann 1953 (wie Anm. 10), S. 21.

25 Grohmann 1946 (wie Anm. 17), S. 34 und 36.

26 Auch hier griff Grohmann eine Position auf,

die Kandinsky in seinem Buch Über das Geistige

in der Kunst formuliert hatte: «Heute ist

derTag einer Freiheit, die nur zur Zeit einer
keimenden grossen Epoche denkbar ist. [...]

Dos Objektive der Kunst sucht sich heute mit
einer besonders starken Spannung zu offenbaren.

Es werden also die zeitlichen Formen

gelockert, damit das Objektive klarer zum
Ausdruck kommen kann. Die naturellen

Formen stellen Grenzen, die in vielen Fällen

diesem Ausdruck im Wege liegen. So werden sie

zur Seite geschoben und die freie Stelle wird
für das Objektive der Form gebraucht [...].»
Kandinsky [1973] (wie Anm. 16),

S. 127-129.

27 Will Grohmann 1946 (wie Anm. 17), S. 31.

Bezeichnenderweise illustrieren Grohmanns

Artikel eine Zeichnung von Paul Klee sowie

eine prähistorische Hirschjagdszene, die sich in

der Cueva de laVieja (Alpera) befindet.

28 Siehe Will Grohmann, [ohne Titel], in: Bernard

Schultze, Broschüre zur Ausstellung Studio Paul

Facchetti, Paris, 1956; ders., «K. O. Götz», in:

Bulletin de la Galerie Raymond Creuze, Nr. III,

Sept. 1955-Feb. 1956; ders., «K. R. H. Sonderborg»,

in: Quadrum, 1, 1956, S. 186-187. Noch
1954 kommt Grohmann in seiner kleinen

Schrift Deutsche abstrakte Maler (Baden-
Baden: Klein, 1954) mit keinem Wort auf das

Informel zu sprechen, sondern richtet seinen

Fokus auf Kandinsky, Nay, Winter und andere.

29 Will Grohmann, «Gerd Richter», in: Quadrum,
Nr. 18, 1965, S. 150; siehe Gerhard Richter
Text 1961 bis 2007. Schriften, Interviews, Briefe,

hrsg. von Dietmar Elger und Hans Ulrich

Obrist, Köln: König, 2008, S. 30-34. Das

dreiseitige Typoskript von Gerd Richter befindet
sich im Archiv Will Grohmann, Stuttgart; ich

danke Konstanze Rudert für den Hinweis,

30 Gutachten von Will Grohmann, 2, März 1964

(Archiv Will Grohmann, Stuttgart). Siehe

Corinna Höper «Will Grohmanns Überblickswerke

zur Kunst des 20, Jahrhunderts», in:

Stuttgart 1987-1988 (wie Anm. 3), S. 23-28,
hier S. 27.

3 I Karin von Maur «Will Grohmann.Wegbereiter
der Moderne», in: Stuttgart 1987-1988 (wie
Anm. 3), S. 7-13, hier S. 9.

32 Reinhold Hohl, «Vorwort des Herausgebers»,
in: Carola Giedion-Welcken Schriften 1926-
1971. Stationen zu einem Zeitbild, hrsg. von
Reinhold Hohl, Köln: DuMont Schauberg,

1973, S. 9-10, hier S.9.

33 Will Grohmann, «Schnecke», in: Im Zwischen-



222 MARTIN SCHIEDER

reich. Aquarelle und Zeichnungen von Paul Klee,

Köln: DuMont, I957.S.I7.
34 Carola Giedion-Welcker; «Blumenmythos»,

ebd., S. 29.

35 Siehe Will Grohmann, «L'art contemporain
en Allemagne», in: Cahiers d'art 13 (1938),
S. 5-28.

36 Willi Baumeister an Will Grohmann, 24. Juni

1938 (Archiv Will Grohmann, Stuttgart).
37 Siehe Georgia llletschko, Kandinsky und Paris.

Die Geschichte einer Beziehung, München/

New York: Prestel, 1997, S. I 88,Anm. 85.

38 Christian Zervos an Will Grohmann,
23. Juli 1949 (Archiv Will Grohmann, Stuttgart):

«J'espère que, la main dans la main,

nous essaierons de reprendre la collaboration

spirituelle entre Allemands et Français».

39 Will Grohmann an Günther Franke,

10. Dezember 1952 (Archiv Will Grohmann,

Stuttgart).
40 Will Grohmann, «Un demi-siècle d'art en

Allemagne. Heurs et malheurs de l'art

contemporain allemand», in: Cahiers d'art 30

(1955), S. 7-32, S. 14.

41 Werner Haftmann, Malerei im 20.Jahrhundert,
2 Bde., München: Prestel, 1954-1955,

42 Siehe Monika Wucher «Dr. Grohmanns Emp¬

fehlungen. Leitmotive moderner Kunstpublizistik

im Nationalsozialismus», in: Überbrückt.

Ästhetische Moderne und Nationalsozialismus.

Kunsthistoriker und Künstler, 1925-1937, hrsg.

von Eugen Blume und Dieter Scholz, Köln:

König, 1999, S. 109-123; Kunstgeschichte im

«Dritten Reich». Theorien, Methoden, Praktiken

(Schriften zur modernen Kunsthistoriographie,

I hrsg. von Ruth Heftrig, Olaf Peters

und Barbara Schellewald, Berlin: Akademie

Verlag, 2008.

43 Jürgen Weber Entmündigung der Künstler.

Geschichte und Funktionsweise der bürgerlichen

Kunsteinrichtungen [München 1979], Köln:

Pahl-Rugenstein 31987, S. 269.

44 Siehe u. a.Will Grohmann, «Deutsche Olympi¬
sche Jugend», in: die neue Unie 7 1936), Nr 12;

ders., «Die Sprache der italienischen Kunst»,

in: die neue Unie 14 (1942) Nr 2, Oktober
S. 16-20 und 41 ; ders., «Bildhauer und Maler

unserer Zeit», in: Die Pause (Wien), 6 1941

Nr 1-2, S. 16-40.

45 Wilhelm Westecker, Kultur im Dienst der

Nation, Hamburg: Hanseatische Verlags-

Anstalt, 1936, S. 55.

46 Ebd.

47 Will Grohmann, «(Kultur im Dienst der
Nation).Versuch einer Ortsbestimmung der
Deutschen Kultur von heute», in: Deutsche

Allgemeine Zeitung, Nr 67, 10. Februar 1937.

48 Weber 1987 (wie Anm. 43), S. 270-271 ;

Wucher 1999 (wie Anm. 42), S. 118-119.

49 Grohmann 1936 (wie Anm. 44), zit. nach

Wucher 1999 (wie Anm. 42), S. III.
50 Reinhard Müller-Mehlis, «Apologeten und

Propaganda II. Deutschlands Grohmann», in:

tendenzen 4 1963), Nr 22, o, P

51 Weber 1987 (wie Anm. 43), S. 272.

52 Siehe Will Grohmann, «Verteidigung der
Kunst», in: Berliner Neue Gruppe 1950, Ausst.-

Kat. Maison de France, Berlin, Berlin: Deutscher

Archiv-Verlag, 1950, o, R

53 Will Grohmann, Manuskript vom I. Oktober
1946 (Archiv Will Grohmann, Stuttgart); zit.

nach Maria Müller «Will Grohmann -Verfechter

der Abstrakten», in: Stuttgart 1987-1988

(wie Anm. 3), S. 3 I-37, hier S. 3 I.

54 Will Grohmann, «Der Kritiker ist für die

Kunst», in: Der Monat 7 (1955), Nr. 78,

S. 546-548, hier S. 545.

55 Grohmann I960 (wie Anm. 2), S. 65-66.
56 K. O. Götz an Will Grohmann, 12. Juli 1953

(Archiv Will Grohmann, Stuttgart).
57 Carl Buchheister an K. O. Götz und

Anneliese Hager, 21. April 1955 (Archiv für
Bildende Kunst, Nürnberg, Nachlass Carl

Buchheister).


	"Der Kritiker ist für die Kunst" : Will Grohmann und die Moderne, 1914-1968

