Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut fir Kunstwissenschaft

Band: 6 (2011)

Artikel: "Die Seele im technischen Zeitalter" : zur Kunstkonzeption von Carola
Giedion-Welcker im Verhaltnis zu Arnold Gehlens soziologischer
Astethik

Autor: Prange, Regine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

35

REGINE PRANGE

«Die Seele im technischen Zeitalter»
Zur Kunstkonzeption von Carola Giedion-Welcker im Verhiltnis zu
Arnold Gehlens soziologischer Asthetik

Vorbemerkung

Es geht in diesem Beitrag nicht darum, eine direkte Abhangigkeit Carola Giedion-Welckers
von der philosophischen Position Arnold Gehlens herauszustellen oder vorauszusetzen.
Vielmehr ist bekannt, dass ihr kunstliterarisches (Euvre wie das ihres Mannes Sigfried
Giedion wesentlich durch Heinrich Wolfflins Kunstgeschichte des Sehens und Wilhelm
Worringers Abstraktionstheorie gepragt wurde.' In dieser Verankerung stimmt sie aller-
dings, wie wir sehen werden, mit zentralen Ansitzen der Asthetik Gehlens tberein, die
als eine der Leittheorien kiinstlerischer Moderne Geltung erlangt hat. Als gemeinsamer
ideengeschichtlicher Wurzelgrund wird zudem Konrad Fiedlers symbolistische Theorie
des kiinstlerischen Schaffens aufzuweisen und zu problematisieren sein.

Gehlen wurde durch sein Buch «Die Seele im technischen Zeitalter» (1957) zu
einem geradezu populdren Kulturtheoretiker der Moderne.” Sein kunsttheoretisches
Hauptwerk «Zeit-Bilder», im Untertitel definiert als «Soziologie und Asthetik der
modernen Malerei» (1960), sicherte ihm eine andauernde, wenn auch wenig systema-
tisch erforschte Aktualitdt im Kunstdiskurs, zumal er als einer der ersten Autoren die
Kategorie des Posthistoire einfuhrte.”’ Diese steht in enger Beziehung zu Gehlens sozio-
biologischer Kunstauffassung: Unter Verzicht auf die Kategorie der Kunstautonomie
wird das Asthetische als Element der spezifischen menschlichen Triebnatur und ihrer
gesellschaftlichen Modellierung begriffen.4 Der Mensch als Mangelwesen ist gemadss
Gehlens Anthropologie einer Fille von Reizen ausgesetzt, die nicht in Instinkthand-
lungen umgesetzt, sondern in der inneren Vorstellung reflexiv bewidltigt werden kénnen
und mussen. Das dsthetische Vermdgen hat in diesem generellen Funktionsrahmen
seinen Platz. Insofern kommt auch der modernen Kunst eine besondere Rolle zu. In
dem Masse, wie die Industriegesellschaft den psychischen Druck auf die Individuen
erhoht, liefert die Kunst ein entlastendes Reflexionsangebot.

Diese erste Anndherung an Gehlens Thesen macht bereits eine grundsétzliche Ana-
logie zu der anthropologischen Bestimmung des dsthetischen Verhaltens in der fur
Carola Giedion-Welcker massgeblichen kunsttheoretischen und kunsthistoriografischen
Tradition kenntlich. Der Rekurs auf eine archaisch-urspriingliche Erfahrungsschicht, die



36 REGINE PRANGE

dem Menschen des 20. Jahrhunderts wieder zugédnglich sei, und zwar mittels moderner
amimetischer Kunst, scheint nicht nur auf der Grundlage von Alois Riegls bzw. Wilhelm
Worringers These einer primitiven «Raumscheu» moglich, die man zur Erklarung des
Flachig- und Abstraktwerdens der modernen Malerei herangezogen hat.” Die Vorstel-
lung von einem erneut zur Befriedigung anstehenden «Urbedirfnis des Menscheny»® ist
offensichtlich grundlegend fur ein sehr breites, nicht nur popularphilosophisches Feld
der Modernedeutung. In diesem Sinne wird zu zeigen sein, dass Gehlen jene ideen-
geschichtliche Tradition beerbt, der auch Giedion-Welckers Kunsthistoriografie ent-
stammt. In einer vergleichenden Analyse, die abschliessend am Beispiel der Kommen-
tierung eines Werkes von Paul Klee fokussiert wird, ist ein immer noch brisanter
Problemkern der Interpretation moderner Kunst aufzuweisen.

Das Neue Sehen. Von Konrad Fiedler zu Carola Giedion-Welcker

Die Bedeutung der Kunsttheorie Fiedlers fiir die kunsthistoriografischen Modelle Riegls
und Walfflins sowie ihrer Nachfolger, aber auch fir die Kiinstlertheorien der Moderne,
ist vielfach gewirdigt worden.” Ihren weitreichenden Einfluss verdankt sie der Funktion
als konzeptueller Gelenkstelle zwischen nachahmender und gegenstandsloser Kunst,
zwischen Impressionismus und symbolistischer Abstraktion.” Diese Vermittlungsmog-
lichkeit zwischen Empirie und Metaphysik schafft Fiedler durch die Kombination eines
extremen l|dealismus, der dem heutigen Konstruktivismus in der radikalen Verneinung
einer materiellen Aussenwelt vorarbeitet, mit der auf Wilhelm Wundt zuriickgehenden
Psychophysik. Letztere fasst in der Theorie der «Ausdrucksbewegung» die Spiegelung
der von dusseren Objekten angeregten Gemditsbewegungen in Formhandlungen, seien
dies stumme Gebirden oder auch «Lautgebdrden». Auf dieser Basis gelingt es Fiedler,
die Abkehr von der Naturnachahmung zu empfehlen und gleichzeitig die Aufgabe der
Kunst weiterhin an die sichtbare Seite der Wirklichkeit zu binden. Seine Kernidee ist die
einer absolut gesetzten Wahrnehmung, die als solche Wirklichkeit schafft und nicht
reproduziert, einer Wahrnehmung also, in der die Differenz zwischen Ich und Aussen-
welt verschwindet, um im Kunstschaffen eine Sprachgestalt freizusetzen, deren Refe-
renz auf Realitit vorausgesetzt bleibt, sich jedoch der Uberpriifbarkeit entzieht. Die
sogenannte Ausdrucksbewegung oder Formhandlung wird von Fiedler bestimmt als
ein urspringliches menschliches Vermdgen, das Wirklichkeit zugleich erkennt und
«macht».” Somit bot Fiedler den folgenden Kritiker-, Kunsthistoriker- und Kinstler-
generationen eine schdpfungsmythologische Erklarung fir die neue Eigenstindigkeit
von Form und Farbe an, die schon deshalb dankbar aufgegriffen wurde, weil sie mit den
althergebrachten Konzepten einer privilegierten kiinstlerischen Naturerfahrung im Ein-
klang zu stehen schien.



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 37

Gegen die bedrohlich sinnferne Kunst der Impressionisten aktivierte Fiedler das Kon-
zept einer «reineny Sichtbarkeit, das zwar auch von der Basis der subjektiven sinnlichen
Wahrnehmung ausgeht, zugleich aber die Normen der akademischen Kunsttheorie in
einem zeitgemass psychologischen Gewand wiedererstehen ldsst. Denn was in frihe-
ren Zeiten das Kunstwerk leisten sollte, die organische Vereinbarung von Natur und
Ideal, wird nun der autonom gesetzten Anschauung Ubertragen. Fiedler nobilitiert diese
zum spontanen kreativen Vermégen, das Weltsetzung und Welterfahrung in eins setzt
und die Scheidewand zwischen dem subjektiven Konstrukt und dem objektiven Bild der
Realitdt abschafft. Durch die rigorose Verinnerlichung des kinstlerischen Weltbezugs
wird indirekt das alte klassizistische Dogma von der kiinstlerischen Uberwindung der
Natur wieder eingesetzt, wie der folgende Satz Fiedlers belegen kann: «Wenn von
alters her zwei grosse Prinzipien, das der Nachahmung und das der Umwandlung von
Wirklichkeit, um das Recht gestritten haben, der wahre Ausdruck des Wesens der
kinstlerischen Tdtigkeit zu sein, so scheint eine Schlichtung des Streites nur dadurch
moglich, dass an die Stelle dieser beiden Prinzipien ein drittes gesetzt wird, das Prinzip
der Produktion von Wirklichkeit»'® In Wahrheit formuliert Fiedler hier nicht ein neues
drittes Prinzip (zwischen Naturalismus und Manierismus), sondern er modifiziert die
exemplarisch durch Giovanni Pietro Bellori vorgetragene klassizistische Formel, wonach
die Kunst, in der Natur wurzelnd, diese gleichwohl tUberschreite und dadurch erst das
|deal hervorbringe.Il

Die solcherart verwandelte klassizistische Orthodoxie passt zur technologischen
Utopie des Modernismus. Fiedlers Leitgedanken haben Schlusselfunktion fir jenes
«Neue Seheny, das das Ehepaar Giedion-Welcker im Rahmen der Ausstellungsprojekte
abstrakter und surrealistischer Kunst im Zirich der 1920er und 1930er Jahre propa-
gierte.|2 Die mit jenem Konzept verbundene Option auf einen erweiterten Kunst-
begriff tragt auch die Emphase beider flr das Bauhaus und durchzieht das Schrifttum
Carola Giedion-Welckers, das im erweiterten Kunstbegriff stets die Schaffung eines
neuen, dynamischen Weltbilds aufruft und darin den quasi prophetischen Auftrag des
Avantgarde-Kinstlers ausmacht.

Sigfried Giedion setzt den oben zitierten Satz Fiedlers, ergdnzt um dessen Erkli-
rung, Kunst sei «eines der Mittel, durch die der Mensch allererst die Wirklichkeit
gewinnty, als Motto seinem Einflhrungstext zur Zircher Ausstellung «Zeitprobleme in
der Schweizer Malerei und Plastik» (1936) voran.”” Carola Giedion-Welcker ihrerseits
zitiert zwar Fiedler nicht, doch ist ihre Verteidigung der abstrakten Kunst als einer Art
antizipativem Realismus ganz und gar abhdngig von dessen synthetischer Bestimmung
des Sehakts. «Sie [die junge Kunst] fihrt — um es kurz zu fassen — in neue Sehregionen.
Hier will die Malerei nicht mehr die letzte feinste Nuance einer durch Jahrhunderte



38 REGINE PRANGE

kultivierten <peinture» sein, sondern sie will von einer prinzipiell anderen Front her, von
der geistigen und realen Situation unserer Zeit aus, die sichtbare Welt anpacken und
erobern» '’

Carola Giedion-Welcker und ihr Ehemann verteidigen die vom Zircher Publikum
angefeindete Avantgardekunst als notwendige Abkehr von einem retrospektiven, l[deen
reprdsentierenden und Natur reproduzierenden Verfahren und als Hinwendung zu
einem unmittelbar produktiven. Der vom Publikum vermisste Sinn wird dem abstrakten
und surrealistischen Kunstwerk zurlickerstattet, indem es als Produkt einer psycho-
physischen Ausdrucksbewegung interpretiert wird, die sich durchaus der sichtbaren
Welt bemichtigt, dabei jedoch eigenstidndige Formen hervorbringt, die als weltstiftend
verstanden werden. Sigfried Giedion deutet diese Aufgabe der modernen Kunst Uber-
dies explizit als Ruckkehr zu einer «Urfunktion» der Kunst, die durch ihre neuzeitliche
Asthetisierung verwischt worden sei, ein bis heute in der Kunstgeschichtsschreibung
gangiger Topos.|5 Allgemein ldsst sich ausserdem sagen, dass die Kunst gemdss dem
Fiedler'schen Ansatz, der insofern auch mit pragmatistischen Theorien Ubereinstimmt,
weniger als materielles Objekt denn als Verdichtungsort von Handlung und Erfahrung
gesehen wird, als Element eines Prozesses, an dem Kinstler und Betrachter gleicher-
massen teilhaben. Die Wirklichkeit produzierende Kraft der Kunst bedingt ihre Ent-
materialisierung;|6 sie gestattet den Werken nur den Status des Vorldufigen, des Entwurfs
oder Modells.

Aus diesem Zusammenhang erschliessen sich zwei Topoi von Carola Giedion-
Welckers Modernedeutung. Durch die Relativierung des Werkstatus im Sinne der zum
Erkenntnisprozess schlechthin erweiterten kinstlerischen Tatigkeit drangt sich deren
Vergleich mit Wissenschaft auf. Die Metapher der modernen Kunst als «Experimentier-
zelle» oder <<Zeitseismograph»|7 hat in Fiedlers extremer Aufwertung und Weitung
des kinstlerischen Sehens ihren Grund, auch wenn eine technologische Dimension von
ihm selbst noch nicht berlihrt wird. Diese Ebene, auf der sich der Kinstler als Ingenieur
einer neuen Gesellschaft sah, dirfte nach dem russischen Produktivismus und Kon-
struktivismus massgeblich durch die funktionalistische Bauhaus-Asthetik in die Kunst-
literatur eingeflhrt worden sein. Sowohl Paul Klee als auch Wassily Kandinsky veran-
schaulichen in ihren Bauhausbichern das kinstlerische Schaffen bzw. die Elemente der
Malerei u. a. durch mathematisch-physikalische Operationen respektive durch eine
technologisch gefilterte Naturwahmehmung.|8 Moholy-Nagy, dessen Bauhauspubli-
kation «Vom Material zur Architektur» (1930) Carola Giedion-Welcker rezensierte,
wollte das manuelle Bild durch die Technik der farbigen Lichtprojektion ersetzen.

Im selben Jahr, 1930, setzt Giedion-Welcker in ihrer Eréffnungsrede zur Ausstellung
«Produktion Paris» im Zlrcher Kunstsalon Wolfsberg die durch das Neue Sehen reali-



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 39

sierte Offnung in den Raum deutlich auch in Bezug zur Welt der Technik: «Die grossen
Maler und die grossen Plastiker sind — wie Ubrigens die produktiven Krdfte auf allen
Gebieten — Seismographen kommender Entwicklung [...]. Unser Blickfeld hat sich
erweitert. Es genigt nicht mehr, in der Landschaft den Widerhall einer Stimmung zu
empfinden. Wir sehen weiter, in grésseren Zusammenhangen: Flugzeugblick. Wir sehen
andererseits scharfer. Das Mikroskop, der Rontgenapparat haben uns eine neue Sicht-
barkeit geschaffen. Die ungeheure Welt der anonymen und abstrakten Dinge wird in
den Kreis unseres Erlebens mit einbezogen [...].»20

Carola Giedion-Welcker argumentiert hier ganz im Sinne der erwdhnten Bauhaus-
lehren. Der distanzierte Blick aus dem Flugzeug, der schon von Kandinsky entsprechend
zitierte eindringende Blick durch das Mikroskop und der auf noch tiefere Schichten zie-
lende Blick des Rontgenapparats legitimieren das abstrakte Kunstwerk als ein natur-
wahres. Die technischen Instrumente verhelfen gleichsam als Verlangerungen des
menschlichen Sehorgans zu einer intensivierten Wahrnehmung, die auch das bislang
Unsichtbare sichtbar macht. Der klassische Status der Kunst als zweiter Natur findet
somit in der modernen Technologie seine aktuelle Begriindung. Allerdings ist an die
Stelle eines klar umrissenen Ideals die numinose, in die Zukunft projizierte Essenz der
Epoche gerlickt, der sich die Kunst nur versuchsweise und partiell anndhern kann. Es sei
die neue Rolle der Kunst, «konzentrierte Experimentierzelle, feiner, frihzeitiger seis-
mographischer Apparat fir unterirdische Regung und Bewegung eines Zeitalters zu
sein»’ Sie fasst vorerst «fragmentische Zipfel der heutigen Welt. Geschlossene,
zusammenfassende Synthese ist hier ebenso wenig zu erwarten wie von dem 20. Jahr-
hundert heute schon definitive Gesichtsziige. Gewollte Labilitdit mit charakterlosem
Schwanken zu identifizieren hiesse jedoch einem entspannten, aufnahmebereiten Kér-
per Mangel an korrekter Haltung vorwerfen.»””

Trotz ihrer Vielgestaltigkeit — scharfe Publikumskritik erfuhr immer wieder die
gemeinsame Ausstellung und Kommentierung von abstrakten und surrealistischen
Malern — wird die Avantgardekunst von Carola Giedion-Welcker als organischer Kor-
per aufgefasst, der im Sinne von Fiedlers Konzept der Ausdrucksbewegung sensibel
agiert. In diesem Verstdndnis der Kunst als «Zeitseismograph» zeichnet sich nun auch
deutlich die Tradition der Wolfflin'schen Stilanalyse ab, die ihrerseits Fiedler vieles
verdankt. Woélfflins Ausfihrungen tber den «Zeitstil» in seinem Hauptwerk «Kunst-
geschichtliche Grundbegriffe» sind zweifellos Vorbild fur Giedion-Welckers Argument,
ermdoglicht das Konzept des Zeitstils es doch, den gemeinsamen Ausdruck heterogener
Gestaltungsweisen zu benennen. Die Affinitdt zu Wélfflins Modell zeigt sich auch in der
jeweiligen Betonung der anonymen Mechanik, mit der sich der Zeitstil als generelle
Sehform einer Epoche ebenso wie die «zeitseismographische» Avantgardekunst



40 REGINE PRANGE

realisiert. Konkreter noch mag die Rede vom neuen, dynamischen Zeitalter auf Wélffling
Deutung des Stilwandels von der Renaissance zum Barock verweisen, das «Schulbei-
spiel, wie ein neuer Zeitgeist sich eine neue Form er‘zwingt.»23 In Wolfflins Barock wird
implizit bereits ein Bild der Moderne entworfen. Das im Grundbegriff des Malerischen
bzw. der ihm entsprechenden «offenen» Form antizipierte dynamische Moment der
neuen Zeit erhdlt gleichsam in Carola Giedion-Welckers Metapher des Experiments
eine modifzierte Fassung. Da die Beziehung des Stils zum Zeitgeist angesichts der Plu-
ralitdit modernistischer Gestaltungsweisen nicht eindeutig und vor allem nicht aus der
Anschauung heraus, also rein visuell, definiert werden kann, wird der Ausstellungsraum
als Durchgangspassage zu einem noch unbestimmten Neuen erkldart. Zur Auffassung
der Kunst als «offenem» Experimentierfeld fir eine zukinftige Form gehdrt auch der
schon erwdhnte metaphorische Vergleich des Neuen Sehens mit technologischen
Apparaturen, die das Uber die gewdhnliche Wahrnehmung hinausreichende kiinstleri-
sche Sehen begriinden. Auf derselben Ebene argumentiert im Ubrigen Sigfried Giedion
in seinem Buch «Die Herrschaft der Mechanisierung», wenn er die abstrakt-lineare
Bewegungsdarstellung bei Paul Klee und Joan Miré mit den chronozyklografischen
Bewegungsaufnahmen Frank B. Gilbreths vergleich’t.24

In denselben Bedingungsrahmen der modernen «offenen» Form gehért die lber-
ragende Bedeutung des Kinstlerkommentars, der inhaltlich stets Fiedlers Option auf
Hervorbringung einer neuen Wirklichkeit entspricht. Sigfried Giedion leitet in diesem
Sinne das moderne, an die Stelle der statischen Perspektive tretende Mittel der «Bewe-
gungsform» aus Klees «Pddagogischem Skizzenbuch» ab. Carola Giedion-Welcker refe-
riert immer wieder den prophetisch-visiondren Anspruch der abstrakten Moderne,
widmet sich etwa den Schriften Kandinskys, die sie als Programm einer «ars spiritualis»
bejaht.25 In ihrer Klee-Biografie von 1954 stellt sie die Rolle des Kunstlers als Theoreti-
ker und Bauhaus-Pddagogen ins Zentrum. Seine publizierten Schriften sind Grundlage
fur die Kommentierung der Werke, auch im zweiten Teil des Buches, der «Klees Beitrag
zur Erweiterung des kinstlerischen Ausdrucks» wiirdigt. Ganz im Sinne der Kinstler-
theorie und ihrer Inthronisierung der Bewegungsform, die gemdss Klees maskulinem
Schopfungsmythos auch «Genesis» genannt wird,” fiihrt Giedion-Welcker aus, dass
Klee in Nachfolge der deutschen Romantik und parallel zu dem auf die Spitze getrie-
benen Spiel mit derVieldeutigkeit von Vokabeln in der modernen Dichtung (Joyce) eine
neue, komplexe Symbolsprache erfunden habe, in der sich Wirklichkeitsbeobachtung
mit Vision verbinde, sich das Werden einer neuen Kultur manifestiere. Voraussetzung
dafir sei eine professionell betriebene Primitivitdt, die Rickbesinnung auf die Urform
der Zeichnung, durch die das Bild sich auf den psychischen Bereich des Fantastischen
6ffne und seine Begrenzung auf den perspektivischen Raum aufgebrochen werde in



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 41

| Paul Klee (1879-1940),
Hauptweg und Nebenwege,
1929,90 (R 10), Olfarbe auf
Leinwand auf Keilrahmen,
83,7 x 67,5 cm, Museum
Ludwig, KélIn

eine raumzeitliche Bewegung. Auf diese Weise soll, wie Giedion-Welcker mit Hugo Ball
formuliert, nicht unbedingt Kunst im dsthetischen Sinne, sondern das «inkorrupte Bild»
hervorgebracht werden.”’ Klees Deutung der Kinderzeichnung signalisiert modellhaft
die Abkehr von einer Gegenstandsbeschreibung und die Hinwendung zu einer Art
kreativer Erforschung der Welt: «Ein Kind zeichnet und malt, wie es denkt. Seine Bil-
der — wenn sie rein und unverdorben bleiben — sind Bilder einer inneren Auseinander-
setzung, eines inneren Fortschreitens im Durchdringen der Welt. Sie haben in ihrer
Nattrlichkeit ein eigenes Gesetz. Sie weisen auf ferne Zustande, innige, langst verlo-
rene, die nur mihsam einzuholen sind.»>*

Der Orient bietet wie die Kinderzeichnung ein Bild jenes verlorenen, wiederzuer-
langenden Ursprungs, das Klee durch seine Reisen nach Tunesien (1914) und Agypten
(1929) selbst evoziert hat. Zwei zentrale Kompositionsstrukturen in Klees Werk —
zundchst das kubistische Raster; dann die horizontale Schichtung — werden mit diesen
Reisen in Verbindung gebracht, obwohl sie jeweils zuvor schon entwickelt worden
waren. In Tunis hat Klee nach eigener Aussage zu einer «Synthese Stiddtebauarchitektur —



42 REGINE PRANGE

Bildarchitektur» gefunden, nicht zuletzt durch den Eindruck der «zarteste[n] Bestimmt-
heit der Farben», der ihn endlich zum Maler reifen liess.”” Die von ihm seit 1913 bereits
am Vorbild von Delaunays Fensterbildern erprobte Rasterstruktur wird demnach erst
durch das Erlebnis einer urspringlichen Natur und Kultur schépferisch entfaltet. Des-
gleichen wird, auch ohne dazu vorliegende Kinstleraussagen, die horizontale Streifen-
struktur, exemplarisch die des 1929 entstandenen Gemadldes Hauptweg und Nebenwege
(Abb. |, S. 41), als Niederschlag der Reiseeindriicke in Agypten gedeutet. Klee fand
dort, so Carola Giedion-Welcker, «fundamentale Offenbarungen und Bestdtigungen
aus Natur und Kunst, die seine Gestaltungsmethode unterstitzen und bereichern
konnten.» Die «streng horizontal gebdnderten Mauern, Mumiensarge und Fassaden, die
farbigen Strukturen grosser feierlicher Flachen und die enormen Proportionsstufungen
der Monumente, aus unendlichen Horizontalen geschichtet, scheinen aus der Erinne-
rung in einer verdichteten Gleichzeitigkeit zu erstehen [...]. Aber auch jene religidse
Grundhaltung in der alten dgyptischen Kultur, die alles Denken und Leben durchdrang,
jene stindige Inbeziehungsetzung des Menschen zum Universum, des irdischen Lebens
zu den himmlischen Gottern und Gestirnen» habe Klees Suche nach einer universalen
Symbolsprache angeregt.3o

Spéter hat Carola Giedion-Welcker den Stellenwert dieser «Offenbarungen und
Bestatigungen» der eigenen Kunst durch das Agypten-Erlebnis zu unterstreichen ver-
sucht, indem sie den Kunstler selbst zu Wort kommen liess. In die Neubearbeitung des
Klee-Buchs fiir Rowohlts «Monographien»-Reihe fligt sie einen Passus aus dem von
Jurg Spiller 1956 herausgegebenen Fundus der Bauhaus-Manuskripte ein, der belegen
soll, dass «Klees Sehen [...] innerlich fir Agypten vorbereitet» war.' In diesem kurzen
Textfragment geht es um das dynamische Gleichgewicht beim horizontal strukturierten
Bildaufbau: «Es tritt eine betrachtliche Entspannung ein, ein episches Tempo gegenlber
der Dramatik des Vertikalcharakters, was natirlich ein Abwadgen nach Hiben und Dri-
ben nicht ausschattet. Die Vertikale ist immer noch dal»’> Das Beispiel reiht sich ein in
die Vielzahl der Exempel, die einen prinzipiell als Handlung bzw. Bewegung verstande-
nen Kompositionsbegriff begriinden sollen und dazu stets ein Spannungsverhiltnis defi-
nieren.”” Der hier betonten planimetrischen Antithese von Horizontale und Vertikale
entspricht der Gegensatz zwischen dem sogenannten Dividuellen und dem Individuel-
len und schliesslich die Ubergreifende, von Giedion-Welcker zu Recht fir Hauptweg und
Nebenwege reklamierte Ambivalenz zwischen planimetrischen und perspektivischen
Leseweisen.”’ Wie Klee selbst betont sie jedoch nicht den in der kiinstlerischen Form
bewahrten Widerspruch, sondern postuliert eine gemass kosmischen Lebensgesetzen
erreichte symbolische Einheit. In Agypten habe Klee gleichsam die umfassende kultu-
relle und landschaftliche Realitdt seines synthetischen Bildgesetzes erfahren.



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 43

Giedion-Welcker intendierte nicht, wie die kunsthistorische Forschung der Gegenwart,
eine Verifizierung der einzelnen biografischen und ideengeschichtlichen Inhalte.” Die
«vorkritische» Klee-Forschung, der sie angehort, pflegte noch einen véllig anderen
Umgang mit dem Kiinstlerkommentar. Sie schmiegte sich dessen Gestus und Metapho-
rik an, ohne die Kinstlertheorie mit dem philologischen Ernst einer sozialgeschichtli-
chen lkonografie zu konfrontieren und sie dadurch zu objektivieren. Wenn auch nur
beildufig schimmert in Carola Giedion-Welckers Kommentar die Einsicht in den Sub-
jektivismus der modernen Kunst und die Relativitdt der referierten Sinnaussagen durch.
Am Schluss ihres Buchs, also mit einer gewissen Akzentuierung, bezeichnet sie mit Klee
die Kunst als Refugium, das «ablenkend nur Annehmlichkeiten bietet» und aus dem der
Mensch «neugestdrkt zum Alltag zurlickkehren kann»”* Diese Aussage mutet Uber-
raschend niichtern an, scheint sie doch mit dem Bild der Avantgarde als Zeitseismograph
im Allgemeinen und mit der Kommentierung von Klees Malerei auf dem Hintergrund

einer naturphilosophischen Kunstmetaphysik im Besonderen kaum vereinbar zu sein.

Die moderne Bildrationalitiat. Arnold Gehlen

Auch wenn Carola Giedion-Welckers Werk hier nur sehr ausschnitthaft rezipiert
wurde, ldsst sich doch sagen, dass zentrale Denkfiguren, die bei ihr eher literarisch evo-
ziert als konzeptionell entwickelt und miteinander verbunden werden, starke Affinitat
zu Gehlens anthropologisch-soziologischer Kunstdeutung besitzen. Die Berihrungs-
punkte betreffen erstens die Herleitung des kinstlerisch Neuen aus der modernen
Technologie einerseits und aus der Regression auf eine elementare Formhandlung
andererseits, zweitens den hohen Rang des Kinstlerkommentars und drittens die
These der Entlastungsfunktion der modernen Kunst, die in der oben zitierten Ausse-
rung Klees anklingt. Gehlens Kunst- und Kulturtheorie der Moderne verknipft diese
scheinbar disparaten Denkfiguren auf der Grundlage seiner philosophischen Anthro-
pologie.

Fir Gehlens Asthetik massgeblich ist nimlich sein 1940 erschienenes Hauptwerk
«Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt». Wie einleitend schon
bemerkt, vertritt Gehlen die Theorie des Menschen als Mangelwesen, aus welcher er u. a.
die zentrale Rolle der Technik als Organersatz ableitet. Denn anders als alle anderen
Lebewesen, so Gehlen, wird der Mensch nicht in eine artspezifische natirliche Umwelt
hineingeboren, ist seine Handlungsweise nicht durch Instinkte und spezialisierte Organe
festgeschrieben. Im Gegensatz zu Freud nimmt Gehlen darlber hinaus an, dass die
menschlichen Triebe keine bestimmte Geschichte und Struktur besitzen, sondern
«weltoffen», das heisst beliebig formbar sind.”’ Insofern verfugt das Mangelwesen
Mensch auch Uber eine Art Triebiberschuss, der im Dienste der Existenzsicherung



44 REGINE PRANGE

gebunden werden muss. Diese notwendige Entlastungsaufgabe obliegt den Institu-
tionen, die der Mensch im Laufe seiner Geschichte aufgebaut hat und durch die er die
individuellen Handlungsoptionen reduziert und strukturiert. Auf einer ersten Stufe ist
es aber z. B. bereits die Art der Wahrnehmung, die vor der Reizlberflutung schitzt.
Schon die Konzentration auf die Optizitdt des Augensinns, der die Erfahrungen des
Tastsinns in sich aufnimmt, bedeutet Entlastung, eine Denkfigur, die Ubrigens schon
Adolf von Hildebrand in seine Theorie des taktil gestitzten Fernbilds aufgenommen
hatte.”® Dariiber hinaus sind Gehlens Uberlegungen zum Urphanomen der Bewe-
gungsfantasie aufschlussreich in ihrer Affinitdt zu Fiedlers und Klees Deutung des Werks
als Genesis.

Wahrnehmung wird von Gehlen explizit als kommunikativer Akt aufgefasst, als
Interaktion von Aussenreiz und eigener Antwortbewegung. Sie ist somit nicht passive
Projektion des Sehfelds, sondern immer schon ein Medium zur Steuerung der Hand-
lung. Mit Schopenhauer will Gehlen den menschlichen Kérper als «Subjekt-Objekt»
verstanden wissen, «als ein gleich urspriinglich von innen wie von aussen gegebenes
Etwas, das sich einmal als handelnd in Bezug auf die Aussenwelt und wieder als Teilinhalt
dieser Aussenwelt auffassen kann, auf sich selbst wie auf Aussendinge reagierend.»39
Sogenannte Zielbilder und Phantasmen organisieren das Antriebsleben des Menschen
im Gegensatz zum Tier, das blind, d. h. instinktiv an bestimmte dussere Reize gebunden
bleibt. Sprache ist in ihrem Kern fir Gehlen daher ein motorisches Phianomen, eine —
vornehmlich beim Kind noch beobachtbare — Ausdrucksbewegung. Die klare Unter-
scheidung von Innen und Aussen, fur Freuds Psychoanalyse etwa die entscheidende
Leistung des Kindes bei der Ausbildung einer Ich-Grosse, ist fur Gehlen fragwiirdig. Er
arbeitet mit der (von Novalis stammenden) Metapher einer «inneren Aussenwelt».”
Zwischen Antrieb und Handlung bestehe beim Menschen ein Hiatus, der «weltoffen,
also bildbesetzt» sei.*' Im Ausbau der Seherfahrungen und ihrer praktischen Verwer-
tung macht Gehlen «das elementar schépferische Verhalten des Menschen» aus.” An
die Stelle der traditionellen Beziehung zwischen Sehen und Erkenntnis tritt die Hand-
lungsorientiertheit aller Bewusstseinsphdnomene im Sinne einer psychophysischen
Simultaneitdt, die, so wieder nach Schopenhauer, den «Willensakt und die Aktion des
Leibes als Ein und Dasselbex» begreh‘t.43

Es ist angesichts dieser bereits implizit dsthetischen Theoreme nicht erstaunlich, dass
Gehlen seine philosophische Anthropologie auch auf die Kunst Ubertragen hat,
zundchst in seinem oben zitierten Buch «Die Seele im technischen Zeitalter» (1957),
das in einer vorldufigen Fassung schon 1948 erschienen ist. Die Relation von techni-
scher Rationalitat und Komplexitdt einerseits und Primitivisierung andererseits wird

hier in einen Deutungsrahmen eingestellt, der die Evolution des modernen Subjekts



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 45

zum Thema hat. Die Industrialisierung, nach Gehlen eine absolute Kulturschwelle, deren
Radikalitat als historischer Zasur nur der Ubergang von der prihistorischen Jagdkultur
zum Ackerbau gleichkommt, ldsst die Institutionen zerfallen und nimmt dem Menschen
so die traditionellen Mittel zur Steuerung seiner Ubergrossen Antriebe. Aus der Tech-
nisierung allein habe sich nicht der nétige normative Druck ableiten lassen, obwohl
Gehlen ihr als sogenanntem Resonanzphdanomen eine geradezu euphorisch kommen-
tierte Wichtigkeit zumisst. In dem Masse wie die Technik, etwa in Gestalt der Fliess-
bandproduktion, so mdchtig geworden ist, dass sie das Organische nicht nur erganzt,
sondern ganz ersetzt, entspricht sie seiner Auffassung zufolge endlich véllig dem Auto-
matismus, der die Natur des Menschen ausmacht: Sein Herzschlag, seine Atmung, seine
Bewegungen des Gehens und des Hantierens stellen in sich geschlossene, sich wieder-
holende Handlungskreise dar.

Der Automatisierung, so beobachtet Gehlen, folge jedoch eine schadigende Ent-
regulierung der Lebenswelt. Die technische und 6konomische Rationalitdt der Industrie-
epoche entwickle eine Eigenlogik, die zu einer pluralen, ethisch neutralen und hoch
komplizierten, fir den Einzelnen uniberschaubaren Struktur fihre. Da der einst stabile
Schatz an Gewohnheiten, Einrichtungen, Symbolen usw. verloren ist, sieht sich das Indi-
viduum zum ersten Mal auf sein Inneres zuriickgeworfen und gendtigt, «in einer Art
chronischen Alarmzustandes die Umwelt und [das eigene] Handeln immerfort sach-
diagnostisch und ethisch zu kontrollieren [.. .].»44 An die Stelle des institutionell geregel-
ten, in bedeutungshaften Formen geronnenen menschlichen Miteinanders, das auch,
jenseits der Konformitatszwange, dem unmittelbaren Gefuhlsausdruck Raum liess, riickt
die Reizwahrnehmung des psychisierten Subjekts. Aus seinem Reflexionszwang leitet
Gehlen zum einen die Notwendigkeit der sogenannten Erfahrung aus zweiter Hand ab,
die Produktion von Hulsen oder Schablonen fir das Geflhlsleben, die Schutz bieten
vor der Flut realer Reize. Ein Beispiel flr die Schematisierung des emotionalen Lebens
wdre etwa das Pin-up-Girl als quasi mechanische Erzeugung erotischer Gefihle.

Dieser Stereotypisierung des Bewusstseins steht andererseits aber die unendliche
Ausdifferenzierung des subjektiven Lebens in der Kunst und seine wissenschaftliche
Erschliessung durch die Psychologie gegenlber. Wenngleich die Differenz zu den
massenmedialen Handlungsmodellen nicht explizit betont wird, scheint die besondere
Kompetenz der Hochkunst fir Gehlen in ihrer wissenschaftsartigen Qualitdt zu liegen,
in ihrem Bekenntnis zum experimentellen Durchspielen von Verfahren, ihrer Ergebnis-
offenheit sozusagen. Die «Herabsetzung des Realkontakts» in der industriellen Gesell-
schaft fuhrt zur «Selbstverarbeitung und Raffinierung der vereinsamten Seele» in der
Wissenschaft der Psychologie, in der sentimentalischen Literatur und schliesslich in der
modernen Kunst. Deren Anerkennung fiihrt Gehlen im Ubrigen auf eine seit der Mitte



46 REGINE PRANGE

des 18. Jahrhunderts zu beobachtende Tendenz zurlick, «dass ndmlich die «fihrenden
Geister die Toredffner, Inhalte und Weltbestiande ansprechen und sogar Formen des
Erlebens vorflhren, die allesamt in spateren Zeiten als <natlrlichy im Sinne des gar nicht
anders Moglichen gelten.»45 Carola Giedion-Welckers Metaphern des «Zeitseismogra-
phen» und der Avantgarde als «Experimentierzelle» haben in diesem |deengebdude
ihre Entsprechung.

Paul Klee, gesehen aus der Perspektive Hausensteins, ist fiir Gehlen der exemplari-
sche moderne Kinstler, in dessen Werken die Subjektivitdt als letztmdgliche Gesetzes-
instanz angesichts des Verlustes eines objektiven Bezugspunkts thematisch wird. Unbe-
stimmtheit ist nach Gehlen die Zeitsignatur; die Klee in multivalenten Mischtechniken
und -formen gestalterisch realisiert. Als Titelbild fir das Buch «Die Seele im techni-
schen Zeitalter» wahlt Gehlen daher ein Werk Klees — Revolution des Viaductes (1937,
153 [R 13], Kunsthalle Hamburg) — das durch die anthropomorphe Belebung der tech-
nischen Konstruktion diese auch von Carola Giedion-Welcker vielfach betonte synthe-
tische Mischgestalt programmatisch vorstellt.

Klees semiabstrakten, hochreflektierten und bisweilen traumartig verdichteten Bil-
dern stellt Gehlen den sogenannten Neoprimitivismus eines Ernst Ludwig Kirchner
gegenlber, dem er die zu starke Dosierung emotionaler Effekte vorwirft. Aus dieser
Antithese entspringt ein durchaus normativer Gestus seines historischen Entwurfs der
«Zeitbilder». Wo der Expressionismus als lediglich anarchischer Durchbruch zu einem
unmittelbaren subjektiven Ausdruck das Zerbrechen der alten Institutionen bestatigt,
bieten der synthetische Kubismus und die folgenden Kunststrémungen, exemplarisch
der «pictor doctus» Klee, in ihren Arbeiten eine zugleich optische und begriffliche
Rationalitdt an, welche die Reflexionswiinsche des modernen Subjekts zu fixieren weiss
und damit, so Idsst sich ergianzen, den Verlust der psychischen Steuerung durch Institu-
tionen kompensiert. Massstab dieser Wertung ist die Fiedler'sche Kunsttheorie und ihr
wissenschaftliches Pendant der Gestaltpsychologie, deren Konzeption Gehlen in Klees
Theorie und Werk antizipiert findet. Es geht um sogenannte «Ganzqualititen», die
Gehlen am Modell des von Klee selbst unermidlich beschriebenen formalen Kosmos
in seinen Bildern wiedererkennen will, als Ergebnis einer unendlichen Analyse und Syn-
these. Fiedler ist freilich der ideale Referenzautor dieser in ihrem Klassizismus eingangs
schon beschriebenen Norm, weil er die Theorie einer «nichtbegrifflichen Intellektualitdt
des Auges» bereitstellte und somit wie die Gestaltpsychologie mit ihrem ganzheitlichen
Konzept einer nicht-diskursiven, imaginativen Vernunft die unmittelbare Bindung der
Form an einen Wesensgehalt postulierte.46 Dies gelingt allein durch die Einbeziehung
des Kinstlerkommentars, welcher an die Stelle der aus der Kunst ausgegrenzten narra-
tiven oder gegenstdndlichen Inhalte tritt.



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 47

[ e

2 Paul Klee (1879-1940), Mechanik der subjektiven Hohengrade [1] und Mechanik der Breiten-
grade [2], in: Paul Klee, «Das bildnerische Denken» (Schriften zur Form- und Gestaltungslehre, I),
hrsg. und bearb. von Jiirg Spiller, 5. Aufl., Basel: Schwabe, 1990, S. 165

Die «Kommentarbedurftigkeit» der modernen Kunst, diese zum Schlagwort geronnene
Sentenz aus Gehlens Buch,” hat allerdings zwei Systemstellen in dessen Theorie-
gebdude. So wie es eine angeblich dumpfe expressionistische und eine angeblich reflek-
tierte kubistische und postkubistische Kunst gibt, ist der Kommentar zum einen Pro-
pagandamedium, das Teil der notwendigen Primitivisierung und Schematisierung des
kulturellen Lebens ist. Die Ausdifferenzierung und Spezialisierung der modernen Kunst,
insbesondere die Abstraktion, bringt es mit sich, dass sie mit metaphysischen Parolen
Aufmerksamkeit erheischen muss, an deren Anachronismus Gehlen jedoch keinen
Zweifel lasst. Im Rahmen dieser Einsicht in die Legitimationsfunktion des Kiinstlerkom-
mentars leistet Gehlen insofern einen ersten systematischen Erklarungs- und Distan-
zierungsversuch von dem, was er die «grosse dramatische Existenzial-Sprache» der
Kunstkritik nennt.*® Vermutlich hitte er Carola Giedion-Welcker unter die «kosmisch
und metaphysisch gesonnen[en]» Kommentatoren eingereiht,49 denn sie teilt mit jenen
eine ungebrochene und als solche nicht reflektierte Metaphernsprache, wenngleich,
wie oben ausgefihrt, diese relativiert wird durch die Feststellung einer lediglich der
psychischen Entlastung dienenden Funktion der Kunst. Dieses Stichwort jedoch — Ent-
lastung — ist in Gehlens Kunsttheorie der konzeptuelle Nukleus, von dem aus die Rolle
der theoretischen Zugidnge begriffen und ihre Qualitdt beurteilt wird. Die gesamte
Kommentarliteratur seit dem Impressionismus gilt ihm insofern als substanzieller

Bestandteil der Kunst. Klees Theorie wird als eine addquate und komplexe Konzeption



48 REGINE PRANGE

seines Werks anerkannt, die offenbar im Gegensatz steht zu den metaphorischen Hl-
sen des kosmischen Jargons der Kunstkritik, wenn diese Differenzierung auch nicht
explizit verdeutlicht wird.

Ein Beispieltext kann den hohen Rang des gelehrten Kinstlerkommentars in
Gehlens Theoriegebiaude verdeutlichen. Wie Carola Giedion-Welcker entlehnt auch er
der von Spiller edierten Bauhauslehre Klees eine Passage, um zu einer Deutung der
«Ganzqualitdt» von Hauptweg und Nebenwege zu gelangen. Nur ist es ein anderer Text-
abschnitt, der nicht primar auf die Horizontalstruktur abhebt, sondern vielmehr auf die
«Mechanik der subjektiven Héhengrade» in ihrem Verhdltnis zur «Mechanik der Brei-
tengrade» (Abb. 2, S. 47).50 Angesprochen wird hier die Verdnderung des seelischen
Erlebens bei optischer Erweiterung des Horizonts. Wachsende Hohe, also ein Steigen
des Horizonts, ermdglicht demnach mit der gewonnenen Aufsicht eine Beruhigung, bei
Abnehmen der Hohe entsteht das Gefuhl der Bedriickung. Diesen Kontrast sieht
Gehlen in dem Gemdlde des Museums Ludwig zum Thema gemacht, und zwar zu-
gunsten des Aufstiegs, der mit dem klar begrenzten Hauptweg identifiziert wird. Ein
motivgeschichtlicher Hinweis soll die Eindeutigkeit der Bildaussage noch bestarken. Der
Topos des geraden Wegs, so Gehlen, welcher stets in die Verdammnis fiihre, werde von
Klee umgekehrt, denn sein gerader Hauptweg fiihre zum Heil. Nach Gehlen besitzt das
Bild somit einen jenseits literarischer oder religidser Motive wirksamen psychischen
«Wesensgehalt», der als «begllickendes Geflhl lichtdurchstrémten Aufstiegs» beschrie-
ben wird und Verdichtung findet in der wiederum Klees eigenem, jedoch keineswegs auf
Hauptweg und Nebenwege ausgerichteten Text entlehnten Formel: «Gesteigertes Wohl-
befinden»”'

Schluss: Entlastung versus Entfremdung

Die Tatsache, dass Carola Giedion-Welcker und Gehlen trotz der grundsétzlich ver-
wandten Anschauungen zu unterschiedlichen Interpretationsansdtzen gelangen, spricht
nicht unbedingt fUr einen Gegensatz, denn um Deutungen im Sinne traditioneller Her-
meneutik handelt es sich nicht. Die Wahl der Erkldrungsinstanzen, auf der einen Seite
primdr die altdgyptische Kultur als Beglaubigung der dynamischen Kompositionslehre
Klees, auf der andern Seite die Beglaubigung der Gestalttheorie durch Klees Bauhaus-
lehre, erscheint alles andere als zwingend. Der jeweils vorgeschlagene Wesensgehalt ist
wohl eher durch die Voraussetzungen der entsprechenden Publikationen gesetzt. Die
Gattung der Biografie legt es nahe, die Agyptenreise Klees fiir den Kommentar zu
Hauptweg und Nebenwege auszuwerten und der referierten Klnstlertheorie zuzuord-
nen. Die konzeptionelle Begriindung der Asthetik Gehlens hingegen erfordert es, Klees
Formlehre im Kontext der Gestaltlehre als Bestdtigung der Fiedler'schen Ausdrucks-



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 49

bewegung und diese als Beleg einer kunstphysiologischen Handlungslehre zur Anwen-
dung zu bringen. Nur in diesem Gesamtzusammenhang ldsst sich die zentrale These der
Kunst als Entlastung plausibel machen.

Die Gemeinsamkeit der beiden Klee-Kommentare besteht darin, dass sie sich vor-
nehmlich auf die persénliche Erfahrung und Eigendeutung des Kinstlers berufen und
nicht auf eine Bildanalyse vor dem Hintergrund der Geschichte des Mediums Malerei,
Aber auch die Lektlre der Kinstlertheorie, die jeweils das Verhdltnis von Horizontale
und Vertikale erértert, wird auf signifikante Weise verengt. Carola Giedion-VWelcker
betont den episch-transpersonalen Aspekt der Horizontalstruktur, da es ihr um die all-
umfassende Symbolsprache des Alten Agypten geht, was allerdings mit ihrer Aussage,
dass «sich der <Hauptweg> [...] eindriicklich und unbeirrt behauptet» nicht recht in
Einklang zu bringen ist. >* Gehlen hingegen klammert umgekehrt die Horizontale ganz-
lich aus, da er das Bild als Beweismittel einer eindeutig lesbaren Ausdrucksbewegung
einsetzen will. Das positive Sinnganze steht weder fir Carola Giedion-Welcker noch fiir
Gehlen zur Debatte, auch wenn es von der Hohe metaphysischer Gewissheit zu einem
Spiel der entlastenden Reflexion abgesunken ist und den assoziierten Inhalten mithin
ein bloss formartiger Charakter zukommt. Das Bild Agyptens und die triumphierende
Aufwidrtsbewegung treffen sich in der Anmutung transzendenter Wahrheit. Dass die
klar hierarchische Aussage des Bildtitels «Hauptweg und Nebenwege» vom Bild je-
doch keineswegs eingeldst, sondern durch das Umbrechen der Fluchtlinien in die hoch-
gelegte Horizontlinie unterlaufen wird, bleibt ausser Acht, ebenso die der transparenten
Heiterkeit des Kolorits widersprechende opak verfestigte Materialitdt des Bildes. Den
Nachweis also, inwiefern ein uneingeschrankter Ganzheitscharakter dem Werk selbst
eigen, und nicht etwa nur eine Option der zitierten biografischen und theoretischen
Kontexte ist, bleiben uns beide Autoren schuldig. Sie missen oder kdnnen diesen schul-
dig bleiben, weil sie in der Nachfolge Fiedlers auf die werkbezogene, malereigeschicht-
liche Perspektive zugunsten einer rein wahrnehmungsbezogenen Orientierung verzich-
ten. Die Einheit von Idee und Natur, Ich und Welt ist in der von Fiedler und Wolfflin
vorgegebenen physiognomischen Pramisse ihrer Kunstauffassung gesichert, so wider-
spruchlich die Qualitdten, Strukturen und Inhalte des Gemaldes auch sein mogen.

Aufgefangen zwar, dann sogleich jedoch abgewiesen wird in der technologisch-
primitivistischen Mythologie der Entlastung ein offenkundiger, auch der Klee'schen
Theorie durchaus ablesbarer Inhalt, dass ndmlich die Bilder ihr eigenes Bildsein zum
obersten Thema machen und alle gegenstindlichen und emotionalen Gehalte dieser
Aufgabe zufiihren, die man schon als Institutionskritik lesen kann. Zwar ist in Carola
Giedion-Welckers Metapher der «Experimentierzelle» und in Gehlens |dee des mo-
dernen Bildes als Reflexionsangebot etwas von der selbstbeziiglichen theoretischen



50 REGINE PRANGE

Disposition moderner Kunst erfasst. Der metapicturale Kern von Klees Kunst — die per-
manente Oszillationsbewegung zwischen Fliche und Raum, Gestalt und Form — wird
von beiden Autoren beschrieben, jedoch nicht als Selbstkritik des Mediums, sondern als
synthetische Schopfung bzw. als Spiegelung der chronischen «Zustandlichkeit der Refle-
xion» in der chaotischen modernen Kultur> Anerkennung findet darin der gesell-
schaftliche Tatbestand der Entfremdung als psychosozialer Bedingungsgrund moderner
kinstlerischer Reflexivitdt. Im Unterschied zu materialistischen Ansdtzen jedoch, die der
Kunst die kritische Erérterung und Aufhebung von Entfremdung Uberantworten, wird
in den hier verhandelten Schriften Entfremdung als einzig mogliche Existenzweise ver-
standen. Fiedlers Konzept einer kinstlerischen Ausdrucksbewegung lieferte das Modell
einer sich selbst entfremdeten und solcherart entlasteten Subjektivitdt, deren Ziel die
«Einregelung» in die gesellschaftlichen Verhiltnisse ist. >

Siehe die Ausfihrungen zur Studienzeit Carola
Giedion-Welckers bei Iris Bruderer-Oswald,
Das Neue Sehen. Carola Giedion-Welcker und
die Sprache der Moderne, Bern/ Sulgen: Benteli,
2007, S. 30-44, bes. die spitere Selbstdarstel-
lung Carola Giedion-Welckers, zit. ebd., S. 39.
Zu'WGalfflins Einfluss insbesondere auf die
Plastik-Deutung Carola Giedion-Welckers
siehe ebd., S. 131141,

Arnold Gehlen, Die Seele im technischen Zeit-
alter. Sozialpsychologische Probleme in der indus-
triellen Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Kloster-
mann, 2007.

Ders., Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Asthetik
der modernen Malerei, Frankfurt a. M./ Bonn:
Athendum, 1960, S. 165. Der Begriff «Posthis-
toire» findet auch schon Verwendung in: ders.,
«Uber die Geburt der Freiheit aus der Ent-
fremdung, in: Archiv flir Rechts- und Sozial-
philosophie 40 (1952), S. 338-353, hier S. 352.
Vgl. Kommentar unten, Anm. 54. Die géangig
gewordene Definition des Posthistoire als
«Synkretismus des Durcheinanders aller Stile
und Méglichkeiten» wird erst in der 2. Aufl.
von Zeit-Bilder (1965, S.206) eingeflhrt.
Schon in den 1920er Jahren wird diese
Dimension wirksam, etwa in der Irritiertheit
des Publikums angesichts der Zusammenschau
von Surrealismus und Abstraktion in der
Zircher Ausstellung «Neue Optik». Siehe

dazu Bruderer-Oswald 2007 (wie Anm. |),

S. 60-68, bes. S. 67.

Dazu Karlheinz Messelken, «Der Reiz des
Schénen. Zu Gehlens dsthetischer Theorie»,
in: Zur geisteswissenschaftlichen Bedeutung
Arnold Gehlens (Schriftenreihe der Hochschule
Speyer, | 13), hrsg. von Helmut Klage und
Helmut Queritsch, Berlin: Duncker &
Humblot, 1989, S. 633-707.

Fur Worringer steht der «Abstraktionsdrang
[...] am Anfange jeder Kunst [...]». Er ist «die
Folge einer grossen inneren Beunruhigung des
Menschen durch die Erscheinungen der Aus-
senwelt und korrespondiert in religidser
Beziehung mit einer stark transzendentalen
Farbung aller Vorstellungen. Diesen Zustand
mdchten wir eine ungeheure geistige Raum-
scheu nennen.» Wilhelm Worringer, Abstrak-
tion und Einfihlung. Ein Beitrag zur Stilpsycho-
logie [1908], Miinchen: Piper, 11987, 5. 49. Zu
Worringers Adaption von Riegls kristallinisch-
haptischem Kunstwollen siehe Regine Prange,
Das Kristalline als Kunstsymbol — Bruno Taut
und Paul Klee. Zur Reflexion des Abstrakten in
Kunst und Kunsttheorie der Moderne (Studien
zur Kunstgeschichte, 63), Hildesheim / Zurich/
New York: Olms, 1991, S.29-32. Zu Gehlens
analoger Kristallmetaphorik in seiner Bestim-
mung des Posthistoire siehe unten, Anm. 54.
Zur Denkfigur der geistigen Raumscheu im



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER»

weiteren Kontext zeitgendssischer Kulturkritik
siehe Claudia Ohlschliger, Abstraktionsdrang.
Wilhelm Worringer und der Geist der Moderne,
Manchen: Fink, 2005, bes. S. 17-19.

6  Worringer 1987 (wie Anm. 5),S. 57.

7 Genannt sei hier nur der grundlegende Kom-
mentar von Gottfried Boehm, «Einleitung», in:
Konrad Fiedler, Schriften zur Kunst, hrsg. von
dems., 2 Bde., Miinchen: 21991, Bd. |, S.XLV—-
XCVIL.

8 Siehe insbesondere die Schrift «Moderner
Naturalismus und kiinstlerische Wahrheit»
[1881] ebd,S.81-110.

9  Siehe insbesondere die Schrift «Uber den
Ursprung der kiinstlerischen Tatigkeit» [1887],
ebd., S. | [ [-220. Zu den theoretischen
Grundlinien der Fiedler'schen Denkansdtze
und ihrer Differenzierung siehe Klaus-Peter
Lange, «Konrad Fiedler», in: Helmut Koop-
mann/]. Adolf Schmoll gen. Eisenwerth
(Hrsg.), Beitrdge zur Theorie der Kinste im 9.
Jahrhundert, Bd. 2, Frankfurt a. M.: Klostermann,
1972, Fiedlers Anspruch auf eine Kunsttheorie
als Erkenntnistheorie hinterfragt Annegret
Kirchhoff, «Die machbare Wahrheit. Zu
Conrad Fiedlers Kunsttheorie», in: joachim
Gaus (Hrsg.), Kunstgeschichtliche Aufsdtze.
Festschrift Heinz Ladendorf, Kéln: Kunsthistori-
sches Institut der Universitdt, 1969, S, 260
275.

|0 Fiedler-Zitat ohne Quellenangabe bei Sigfried
Giedion, «Zeitprobleme in der Schweizer
Malerei und Plastik», im Katalog zur gleich-
namigen Ausstellung im Kunsthaus Zurich,
13.6-22.7.1936, S. 3-8, hier S. 3.Vgl. Bruderer-
Oswald 2007 (wie Anm. 1),5.71.

I'l Siehe hierzu Erwin Panofsky, Idea. Ein Beitrag
zur Begriffsgeschichte der diteren Kunsttheorie,
Berlin: Wissenschaftsverlag Volker Spiess,
71993, 5. 5763, bes S. 62.

|2 Bruderer-Oswald verweist auf Fiedlers
Schlusselrolle im Kontext von Carola Giedion-
Welckers kunsthistorischer Arbeit, ohne diese
ndher zu analysieren, sieche BrudererOswald
2007 (wie Anm. 1), S. 58.

I3 Zurich 1936 (wie Anm. 10).

4 Carola Giedion-Welcker; «Die Kunst des 20.
Jahrhunderts. Experimentierzelle, Zeitseismo-
graph» [1930], in: dies., Schriften 1926—1971.
Stationen zu einem Zeitbild, hrsg. von Reinhold

|7
18

51

Hohl, K&In: DuMont Schauberg, 1973,S. 101-
104, hier S. 101.

«Die psychologische Wiedergabe der Welt
interessiert sie [die Malerei] im Grunde nicht,
denn sie schafft sich eine neue Realitit [...]
durch das Zurlckgreifen auf die Urelemente
der Malerei selbst. Es handelt sich nicht etwa
darum, sich in primitive Epochen (Neger-
kunst) einzufihlen. Die Malerei will wieder zu
ihrer Urfunktion zurtick. Sie hatte sie, ehe sie
reine <Kunst> wurde und ihre abstrakten Sym-
bole, Runen und Zeichen jedermann ver-
standlich waren [...]. Darum bildet heute der
Maler die Welt nicht ab, sondern ist gezwun-
gen, [...] selbstandige Elemente zu formen, die
wir [...] als graphische Niederschldge unseres
Wesens anerkennen. Sigfried Giedion in:
Produktion Paris | 930. Werke der Malerei und
Plastik, Ausst.-Kat. Kunstsalon Wolfsberg,
ZUrich, 8.10—~15.11.1930, zit. nach Bruderer-
Oswald 2007 (wie Anm. 1), S. 69.Vgl. z. B.
Werner Hofmann, Grundlagen der modernen
Kunst. Eine Einfihrung in ihre symbolischen
Formen, Stuttgart: Kroner, 1978, S. 105, zur
«Einschrankung der kinstlerischen Handlungs-
freiheit» durch den Realismus der Renais-
sance. Auf der Grundlage der Fiedler'schen
Ursprungsmythologie wird diese transempiri-
sche Handlungsfreiheit in der modernen Kunst
wieder wirksam gesehen. Ahnlich, wiederum
mit Rekurs auf Konrad Fiedler, Gottfried
Boehm, «Die Wiederkehr der Bilder, in: ders.
(Hrsg.), Was ist ein Bild?, Minchen: Fink, 1994,
S. 11-38, bes.S. I 7.

Lange zdhlt dies zu den Schwierigkeiten, die
sich aus Fiedlers kunsttheoretischem Ansatz
von 1876 ergeben: «Es folgt nicht direkt
daraus, dass das klnstlerische Bewusstsein zur
dusseren kinstlerischen Tétigkeit Gbergeht,
denn die kiinstlerische Tétigkeit ist zundchst
einmal reiner Erkenntnisprozess, ein inneres
Sich-Bilden der sichtbaren Gestalten. Und da
das Bewusstsein des Kiinstlers fortfahrt, in sich
die anschaulichen Formen anzuhdufen, kann
das einzelne Kunstwerk immer nur ein bruch-
stlickartiger Ausdruck des Kinstlerbewusst-
seins sein.» Lange 1972 (wie Anm. 9),S.71.
Vgl. Anm. 14,

Paul Klee, Pddagogisches Skizzenbuch [1925]
(Neue Bauhausbicher), Mainz / Berlin: Kupfer-



52

20

21

22

23

24

25

26

berg, 1965: Beispiele aus anatomischen Prapa-
raten, S. 16—19; Gesetz der Schwerkraft in
Anwendung auf die lineare Bewegungsdarstel-
lung, S. 38-39. Wassily Kandinsky, Punkt und
Linie zu Fldche. Beitrag zur Analyse der maleri-
schen Elemente [1926], mit einer Einfihrung
von Max Bill, Bern-Bumpliz: Benteli, 71973;
siehe «Sternhaufen im Herkules» (Teleskop-
Aufnahme) und «Nitritbildners» (Mikroskop-
aufnahme) zur Verdeutlichung des Punkts

als Urelement in Natur und Kunst. Weitere
mikroskopische Darstellungen als Beispiele flr
Linienbildungen S. | 18—119; «Linienbildung
eines Blitzes» (Fotografie), S. 121. Carola
Giedion-Welcker schrieb mehrfach tber beide
KUnstler und befasste sich 1951 speziell mit
«Kandinsky als Theoretiker, abgedruckt in:
dies. 1973 (wie Anm. 14),S.310-318.

Carola Giedion-Welcker, «Zu Moholy-Nagy»
[1930], in: dies. 1973 (wie Anm. 14), S.142—
[44. Zum romantizistischen Bild der Technik
als Instrument derVergeistigung bei Paul Klee
siehe unten, Anm. 33.

Carola Giedion-Welcker, Die Funktion heutiger
Malerei. Eréffnungsrede Produktion Paris 1930
(Manuskript), zit. nach Bruderer-Oswald 2007
(wie Anm. 1),5. 69.

Giedion-Welcker [1930] 1973 (wie Anm. [4),
S. 104.

Ebd., S. 101.

Heinrich Wolfflin, Kunstgeschichtliche Grund-
begriffe. Das Problem der Stilentwicklung in der
neueren Kunst, Mtnchen: Bruckmann, 1915,

S: 10:

Sigfried Giedion, Die Herrschaft der Mechani-
sierung. Ein Beitrag zur anonymen Geschichte
[engl. 1948], mit einem Nachwort von
Stanislaus von Moos, hrsg. von Henning Ritter,
Frankfurt a. M.: Athendum, 1987, S. 133—138.
Giedion-Welcker [1951] 1973 (wie Anm.|8),
S.310.Vgl. auch ihren Essay «Kandinskys Male-
rei als Ausdruck eines geistigen Universa-
lismus» [1951],in: dies. 1973 (wie Anm. 14),
S. 305-310. Carola Giedion-Welcker konsta-
tiert hier im Ubrigen die Nihe von Kandinskys
«primér-psychische[r] Interpretation» zu
Worringers «rein auf das Geistige gerich-
tete[r] Kunstanalyse» (ebd., S.307).

Carola Giedion-Welcker, Paul Klee, Stuttgart:
Gerd Hatje, 1954, u.a.5.37 und S. 42. Vgl

27

28

29

30

31

32

REGINE PRANGE

hierzu Paul Klee, Tagebiicher 1898—1918, text-
kritische Neuedition, hrsg. von der Paul-Klee-
Stiftung Kunstmuseum Bern, bearb. von
Wolfgang Kersten, Stuttgart: Hatje, 1988,
S.363-364, Nr. 943: «Die Genesis als formale
Bewegung ist das Wesentliche am Werk./ Im
Anfang das Motiv, Einschaltung der Energie,
Sperma. [...] Meine Zeichnung gehért ins
mannliche Gebiet» Ebd., Nr. 944: «[...] Im
Anfang die mannliche Spezialitdt des energi-
schen Anstosses. Dann das fleischliche Wach-
sen des Eies. Oder: zuerst der leuchtende
Blitz, dann die regnende Wolke. / Wo ist der
Geist am reinsten? Im Anfang. Hie Werk, das
wird (zweiteilig). Hie Werk das ist.»

Hugo Ball, Die Flucht aus der Zeit, Minchen /
Leipzig: Duncker & Humblot, 1927, zit. in
Giedion-Welcker 1954 (wie Anm. 26), S. 48,
Ebd. Carola Giedion-Welcker zitiert Klee nach
Hans Friedrich Geist, Paul Klee, Hamburg:
Hauswedell, 1948, S. 24. Hier ist das Zitat
ebenfalls nicht nachgewiesen.

Klee 1988 (wie Anm. 26), S. 340, N 926-927,
vgl. auch S. 350, Nr. 926: «Die Farbe hat mich
[...]» Auf diese Passagen geht Carola
Giedion-Velcker sympathetisch ein: Klee sei
durch die afrikanische Landschaft, «jene Musik
des Morgenlandes [...] zutiefst durchsetzt und
fur die Zukunft befruchtet»

Giedion-Welcker 1954 (wie Anm. 26),

S. 43-44. Auf denselben Dreiklang von alter
Kultur, Natur und Avantgardekunst verweist
auch der visuelle Vergleich moderner mit pra-
historischer Plastik oder Stammeskunst sowie
Naturphanomenen bei Carola Giedion-
Welcker, Moderne Plastik. Elemente der Wirk-
lichkeit, Masse und Auflockerung, Zurich: Girs-
berger, 1937, das 1955 in erweiterter Form
unter dem Titel Plastik des XX. Jahrhunderts.
Volumen- und Raumgestaltung erschien.
Carola Giedion-Welcker, Paul Klee in Selbst-
zeugnissen und Bilddokumenten (rowohlts
monographien, 52), Reinbek b. Hamburg:
Rowohlt, 1961,S.91.

Paul Klee, Das bildnerische Denken (Schriften
zur Form- und Gestaltungslehre, 1), hrsg. von
Jurg Spiller, Basel: Schwabe, °1990,5.212.
Giedion-Welcker 1961 (wie Anm.31),
S.91-92, zitiert diesen Passus ohne Quellen-
nachweis und mit dem nicht markierten



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER»

33

34

35

Zusatz (nach «Entspannung») «in diesen Hori-
zontalstrukturen».Vgl. ihre weitgehend posi-
tive Rezension zu Paul Klee, Das bildnerische
Denken, in: Werk-Chronik 44 (1957),S.77-78.
Zum Schluss merkt sie kritisch die fehlende
«Transparenz der Quellennachweise» an.

In JUrg Spillers (nach historisch-kritischen
Massstiben nicht zuverldssiger) Gliederung
folgt der zitierte Text auf die Symbolisierung
des kompositorischen Gleichgewichts als
kompositioneller Handlung durch das Bild der
Waage. Zum Thema neuerdings Rossella
Savelli, «Bildnerische Mechanik (oder Stil-
lehre)», in: Paul Klee — Die Kunst des Sichtbar-
machens. Materialien zu Klees Unterricht am
Bauhaus, hrsg. vom Kunstmuseum Bern / Paul-
Klee-Stiftung, Ausst.-Kat. Seedamm Kulturzen-
trum Pféffikon (SZ), 14.5-30.7.2000, Bern:
Benteli, 2000, S. 127-139, bes. S. 130—132 (zu
«Gleichgewicht und Bewegung»). Die kiinstle-
rische Aufgabe, von der statischen zu einer
dynamischen Ordnung fortzuschreiten, spie-
gelt nach Klees Verstiandnis die existenzielle
Aufgabe des Menschen, dem Leib-Seele-
Konflikt durch eine Befreiung aus der physi-
schen Beschrinktheit zu entkommen. Die
moderne Technik, insbesondere das Flugzeug,
stellt daher fur Klee (wie fur Carola Giedion-
\Welcker) in diesem Sinne eine hochbedeut-
same Errungenschaft dar; sie steht fur den
erstrebten dynamischen Stil; siehe ebd.,

S. 136-137.

Giedion-Welcker 1961 (wie Anm.31), S. 89:
«Der kinstlerische Niederschlag dieser Reise-
eindricke ist nun deutlich spirbar in den Wer-
ken der darauffolgenden Epoche, in jenen
durch horizontale Streifen gegliederten Bil-
dern, an deren Rindern sich seltsame Vertika-
len auftreppen, die oft ebenso in die Hohe
hinauf wie in die Tiefe hinein ablesbar sind.»
Vgl. etwa Christoph Wagner, «Klees <Reise ins
Land der besseren Erkenntnis>. Die Agypten-
reise und die Arbeiten zur <«Cardinalprogres-
sion> im kulturhistorischen Kontext, in: Paul
Klee. Reisen in den Siden. (Reisefieber praeci-
siert, hrsg. von Uta Gerlach-Laxner und Ellen
Schwinzer, Ausst.-Kat. Gustav-Libcke-Museum,
Hamm, 26.1.~13.4.1997, Museum der Bilden-
den Kunste Leipzig, 8.5.—13.7.1997, Ostfildern-
Ruit: Hatje, 1997, S. 72-85. Die Phase der

36

37

38

39

40
41
42
43
44
45
46

47
48

53

historisch-kritischen Klee-Forschung wurde
eingeleitet durch Otto Karl Werckmeister, Ver-
suche ber Paul Klee, Frankfurt a. M.: Syndikat,
1981.

Giedion-Welcker 1954 (wie Anm. 26),5.72
(ohne Quellennachweis).

Gehlen nimmt zur Psychoanalyse selbst aus-
fuhrlich Stellung in «Die Seele im technischen
Zeitalter» und in Gehlen 1960 (wie Anm. 3),
S. 104—115.Vgl. Ingo Blaich, Kulturféhigkeit vs.
Kulturfeindlichkeit? Darstellung und Vergleich der
anthropologischen Anscitze von Arnold Gehlen
und Sigmund Freud, Studienarbeit WS 1999/
2000 (Dokument Nr. V5866 aus den Wis-
sensarchiven von Grin,Verlag fur akademische
Texte).

Adolf von Hildebrand, Das Problem der Form
in der bildenden Kunst [ 1893], Strassburg:
Heitz, *1913, bes. S. 5-28. Zur Reliefauffassung
ebd., S. 57-75. Hildebrand geht von zwei ent-
gegengesetzten Modi der Sehtitigkeit aus, die
in der kinstlerischen <Reliefvorstellung ver-
eint werden sollen, dem ruhigen Schauen, das
ein Flachenbild empfangt, und der Augenbe-
wegung, die das Dreidimensionale gleichsam
abtastet. Diese Antithetik des Sehens geht in
die Modellierung der Wolfflin'schen Grundbe-
griffe ein. Die Idee einer Synthese beider Pole
priagt Worringers Entwurf eines nordischen
Kunstwollens, das auf taktil-abstrakter Grund-
lage nach stirkstem — organisch vereinheitlich-
tem — Ausdruck sucht. Siehe Worringer 1987
(wie Anm. 5),S. 148—165.

Arnold Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und
seine Stellung in der Welt, 8. Aufl., unver.
Nachdr. der 7., durchges. Aufl,, Frankfurt a. M./
Bonn: Athendum, 1966, S. | 66. Ein weiterer
Verweis gilt Deweys pragmatistischem Hand-

lungsbegriff.
Ebd., S. 195.
Ebd., S. 196.
Ebd. S. 186.
Ebd. S. 187
Gehlen 2007 (wie Anm. 2), S. 58.
Ebd.,S. 71.

Gehlen 1960 (wie Anm. 3), S. 62. Fiedlers
Kunsttheorie wird ein ganzes Kapitel (II, 2)
gewidmet.

Ebd., S. 162.Titel von Teil IX des Buches.
Ebd. S. 164.



54

49
50

51

52
53
54

Ebd., S. 165, mit Bezug auf Herbert Read.
Klee 1990 (wie Anm. 32),S. 165. Der Sinn
dieser Passage erschliesst sich nur im Kontext.
Als Titel dieser Beispielgruppe gibt der
Herausgeber Spiller die Aufgabe der «Syn-
these der rdumlich plastischen Darstellung
und der Bewegung» an (ebd,, S. 151). Als
Gestaltungsbeispiel fur die Bewegungsform
der Horizontalen wird hier u. a. Hauptweg und
Nebenwege genannt (ebd., S. 162).

Gehlen 1960 (wie Anm. 3),S. I 1 |; Klee 1990
(wie Anm. 32),S. 165.

Giedion-Welcker 1961 (wie Anm. 31),S. 90.
Gehlen 1960 (wie Anm. 3),S. 63.

Insofern die Kunst uns «die freie, beherrschte
Durchformung unserer wirklichen, alltdglichen
Bewusstseinsverfassung vermittel[t] [...],
gelingt ihr vielleicht die Einregelung in die Ver-
fassung einer Menschheit, die vom Kampf ums
Mitkommen abgewetzt ist, die in der tempo-
beschleunigten Erledigung den Modus der

REGINE PRANGE

Kristallisation findet, in der Benommenheit von
der ndchsten Zukunft die Form des <post-
histoire».» Gehlen 1960 (wie Anm. 3), S. 165.
Vgl. ders. 2007 (wie Anm. 2). Gehlen sieht
allein die bei Fichte angelegte psychologische
Bestimmung von Entfremdung noch wirksam,
und zwar in der Psychoanalyse, die der
«Seele die Verfugung Uber die ihr entglittenen
Produkte ihrer eigenen Selbsttétigkeit wieder-
zugeben» versuche (ebd., S. 349). Er selbst
beharrt darauf, dass die Selbstentfremdung
des Menschen in den Institutionen das
einzige Mittel zu einer Freiheit sei, die nicht
zum «Schrittmacher der Guillotine» werde,
ebd, S. 351.In der Gegenwart des Post-
histoire sei die Idee der Freiheit abgeldst
worden durch ein zukunftsgerichtetes
planerisch-wissenschaftliches Kalkil. Von hier
aus erschliesst sich die in Zeit-Bilder beschrie-
bene Rolle der modernen Kunst noch einmal
deutlicher.



	"Die Seele im technischen Zeitalter" : zur Kunstkonzeption von Carola Giedion-Welcker im Verhältnis zu Arnold Gehlens soziologischer Ästethik

