
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 6 (2011)

Artikel: "Die Seele im technischen Zeitalter" : zur Kunstkonzeption von Carola
Giedion-Welcker im Verhältnis zu Arnold Gehlens soziologischer
Ästethik

Autor: Prange, Regine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


35

REGINE PRANGE

«Die Seele im technischen Zeitalter»
Zur Kunstkonzeption von Carola Giedion-Welcker im Verhältnis zu

Arnold Gehlens soziologischer Ästhetik

Vorbemerkung
Es geht in diesem Beitrag nicht darum, eine direkte Abhängigkeit Carola Giedion-Welckers

von der philosophischen Position Arnold Gehlens herauszustellen oder vorauszusetzen.

Vielmehr ist bekannt, dass ihr kunstliterarisches Œuvre wie das ihres Mannes Sigfried

Giedion wesentlich durch Heinrich Wölfflins Kunstgeschichte des Sehens und Wilhelm

Worringers Abstraktionstheorie geprägt wurde.' In dieserVerankerung stimmt sie

allerdings, wie wir sehen werden, mit zentralen Ansätzen der Ästhetik Gehlens überein, die

als eine der Leittheorien künstlerischer Moderne Geltung erlangt hat. Als gemeinsamer

ideengeschichtlicher Wurzelgrund wird zudem Konrad Fiedlers symbolistische Theorie

des künstlerischen Schaffens aufzuweisen und zu problematisieren sein.

Gehlen wurde durch sein Buch «Die Seele im technischen Zeitalter» (1957) zu

einem geradezu populären Kulturtheoretiker der Moderne.2 Sein kunsttheoretisches

Hauptwerk «Zeit-Bilder», im Untertitel definiert als «Soziologie und Ästhetik der

modernen Malerei» (1960), sicherte ihm eine andauernde, wenn auch wenig systematisch

erforschte Aktualität im Kunstdiskurs, zumal er als einer der ersten Autoren die

Kategorie des Posthistoire einführte.3 Diese steht in enger Beziehung zu Gehlens sozio-

biologischer Kunstauffassung: Unter Verzicht auf die Kategorie der Kunstautonomie

wird das Ästhetische als Element der spezifischen menschlichen Triebnatur und ihrer
A

gesellschaftlichen Modellierung begriffen. Der Mensch als Mängelwesen ist gemäss

Gehlens Anthropologie einer Fülle von Reizen ausgesetzt, die nicht in Instinkthandlungen

umgesetzt, sondern in der inneren Vorstellung reflexiv bewältigt werden können

und müssen. Das ästhetische Vermögen hat in diesem generellen Funktionsrahmen

seinen Platz. Insofern kommt auch der modernen Kunst eine besondere Rolle zu. In

dem Masse, wie die Industriegesellschaft den psychischen Druck auf die Individuen

erhöht, liefert die Kunst ein entlastendes Reflexionsangebot.

Diese erste Annäherung an GehlensThesen macht bereits eine grundsätzliche Analogie

zu der anthropologischen Bestimmung des ästhetischen Verhaltens in der für

Carola Giedion-Welcker massgeblichen kunsttheoretischen und kunsthistoriografischen

Tradition kenntlich. Der Rekurs auf eine archaisch-ursprüngliche Erfahrungsschicht, die



36 REGINE PRANGE

dem Menschen des 20. Jahrhunderts wieder zugänglich sei, und zwar mittels moderner

amimetischer Kunst, scheint nicht nur auf der Grundlage von Alois Riegls bzw. Wilhelm

Worringers These einer primitiven «Raumscheu» möglich, die man zur Erklärung des

Flächig- und Abstraktwerdens der modernen Malerei herangezogen hat.5 Die Vorstellung

von einem erneut zur Befriedigung anstehenden «Urbedürfnis des Menschen»6 ist

offensichtlich grundlegend für ein sehr breites, nicht nur populärphilosophisches Feld

der Modernedeutung. In diesem Sinne wird zu zeigen sein, dass Gehlen jene

ideengeschichtliche Tradition beerbt, der auch Giedion-Welckers Kunsthistoriografie

entstammt. In einer vergleichenden Analyse, die abschliessend am Beispiel der Kommentierung

eines Werkes von Paul Klee fokussiert wird, ist ein immer noch brisanter

Problemkern der Interpretation moderner Kunst aufzuweisen.

Das Neue Sehen. Von Konrad Fiedler zu Carola Giedion-Welcker

Die Bedeutung der Kunsttheorie Fiedlers für die kunsthistoriografischen Modelle Riegls

und Wölfflins sowie ihrer Nachfolger aber auch für die Künstlertheorien der Moderne,

ist vielfach gewürdigt worden.7 Ihren weitreichenden Einfluss verdankt sie der Funktion

als konzeptueller Gelenkstelle zwischen nachahmender und gegenstandsloser Kunst,

zwischen Impressionismus und symbolistischer Abstraktion.8 Diese Vermittlungsmöglichkeit

zwischen Empirie und Metaphysik schafft Fiedler durch die Kombination eines

extremen Idealismus, der dem heutigen Konstruktivismus in der radikalen Verneinung

einer materiellen Aussenwelt vorarbeitet, mit der aufWilhelm Wundt zurückgehenden

Psychophysik. Letztere fasst in der Theorie der «Ausdrucksbewegung» die Spiegelung

der von äusseren Objekten angeregten Gemütsbewegungen in Formhandlungen, seien

dies stumme Gebärden oder auch «Lautgebärden». Auf dieser Basis gelingt es Fiedler

die Abkehr von der Naturnachahmung zu empfehlen und gleichzeitig die Aufgabe der

Kunst weiterhin an die sichtbare Seite der Wirklichkeit zu binden. Seine Kernidee ist die

einer absolut gesetzten Wahrnehmung, die als solche Wirklichkeit schafft und nicht

reproduziert, einer Wahrnehmung also, in der die Differenz zwischen Ich und Aussenwelt

verschwindet, um im Kunstschaffen eine Sprachgestalt freizusetzen, deren Referenz

auf Realität vorausgesetzt bleibt, sich jedoch der Überprüfbarkeit entzieht. Die

sogenannte Ausdrucksbewegung oder Formhandlung wird von Fiedler bestimmt als

ein ursprüngliches menschliches Vermögen, das Wirklichkeit zugleich erkennt und
9

«macht». Somit bot Fiedler den folgenden Kritiker-, Kunsthistoriker- und

Künstlergenerationen eine schöpfungsmythologische Erklärung für die neue Eigenständigkeit

von Form und Farbe an, die schon deshalb dankbar aufgegriffen wurde, weil sie mit den

althergebrachten Konzepten einer privilegierten künstlerischen Naturerfahrung im

Einklang zu stehen schien.



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 37

Gegen die bedrohlich sinnferne Kunst der Impressionisten aktivierte Fiedler das Konzept

einer «reinen» Sichtbarkeit, das zwar auch von der Basis der subjektiven sinnlichen

Wahrnehmung ausgeht, zugleich aber die Normen der akademischen Kunsttheorie in

einem zeitgemäss psychologischen Gewand wiedererstehen lässt. Denn was in früheren

Zeiten das Kunstwerk leisten sollte, die organische Vereinbarung von Natur und

Ideal, wird nun der autonom gesetzten Anschauung übertragen. Fiedler nobilitiert diese

zum spontanen kreativen Vermögen, das Weltsetzung und Welterfahrung in eins setzt

und die Scheidewand zwischen dem subjektiven Konstrukt und dem objektiven Bild der

Realität abschafft. Durch die rigorose Verinnerlichung des künstlerischen Weltbezugs

wird indirekt das alte klassizistische Dogma von der künstlerischen Uberwindung der

Natur wieder eingesetzt, wie der folgende Satz Fiedlers belegen kann: «Wenn von

alters her zwei grosse Prinzipien, das der Nachahmung und das der Umwandlung von

Wirklichkeit, um das Recht gestritten haben, der wahre Ausdruck des Wesens der

künstlerischen Tätigkeit zu sein, so scheint eine Schlichtung des Streites nur dadurch

möglich, dass an die Stelle dieser beiden Prinzipien ein drittes gesetzt wird, das Prinzip

der Produktion von Wirklichkeit.»10 In Wahrheit formuliert Fiedler hier nicht ein neues

drittes Prinzip (zwischen Naturalismus und Manierismus), sondern er modifiziert die

exemplarisch durch Giovanni Pietro Bellori vorgetragene klassizistische Formel, wonach

die Kunst, in der Natur wurzelnd, diese gleichwohl überschreite und dadurch erst das

Ideal hervorbringe."

Die solcherart verwandelte klassizistische Orthodoxie passt zur technologischen

Utopie des Modernismus. Fiedlers Leitgedanken haben Schlüsselfunktion für jenes

«Neue Sehen», das das Ehepaar Giedion-Welcker im Rahmen der Ausstellungsprojekte

abstrakter und surrealistischer Kunst im Zürich der 1920er und 1930er Jahre

propagierte.12 Die mit jenem Konzept verbundene Option auf einen erweiterten

Kunstbegriff trägt auch die Emphase beider für das Bauhaus und durchzieht das Schrifttum

Carola Giedion-Welckers, das im erweiterten Kunstbegriff stets die Schaffung eines

neuen, dynamischen Weltbilds aufruft und darin den quasi prophetischen Auftrag des

Avantgarde-Künstlers ausmacht.

Sigfried Giedion setzt den oben zitierten Satz Fiedlers, ergänzt um dessen Erklärung,

Kunst sei «eines der Mittel, durch die der Mensch allererst die Wirklichkeit

gewinnt», als Motto seinem Einführungstext zur Zürcher Ausstellung «Zeitprobleme in

der Schweizer Malerei und Plastik» (1936) voran.13 Carola Giedion-Welcker ihrerseits

zitiert zwar Fiedler nicht, doch ist ihre Verteidigung der abstrakten Kunst als einer Art
antizipativem Realismus ganz und gar abhängig von dessen synthetischer Bestimmung

des Sehakts. «Sie [die junge Kunst] führt - um es kurz zu fassen - in neue Sehregionen.

Hier will die Malerei nicht mehr die letzte feinste Nuance einer durch Jahrhunderte



38 REGINE PRANGE

kultivierten <peinture> sein, sondern sie will von einer prinzipiell anderen Front her, von

der geistigen und realen Situation unserer Zeit aus, die sichtbare Welt anpacken und

erobern.»14

Carola Giedion-Welcker und ihr Ehemann verteidigen die vom Zürcher Publikum

angefeindete Avantgardekunst als notwendige Abkehr von einem retrospektiven, Ideen

repräsentierenden und Natur reproduzierenden Verfahren und als Hinwendung zu

einem unmittelbar produktiven. Der vom Publikum vermisste Sinn wird dem abstrakten

und surrealistischen Kunstwerk zurückerstattet, indem es als Produkt einer psycho-

physischen Ausdrucksbewegung interpretiert wird, die sich durchaus der sichtbaren

Welt bemächtigt, dabei jedoch eigenständige Formen hervorbringt, die als weltstiftend

verstanden werden. Sigfried Giedion deutet diese Aufgabe der modernen Kunst überdies

explizit als Rückkehr zu einer «Urfunktion» der Kunst, die durch ihre neuzeitliche

Ästhetisierung verwischt worden sei, ein bis heute in der Kunstgeschichtsschreibung

gängiger Topos.15 Allgemein lässt sich ausserdem sagen, dass die Kunst gemäss dem

Fiedler'schen Ansatz, der insofern auch mit pragmatistischen Theorien übereinstimmt,

weniger als materielles Objekt denn als Verdichtungsort von Handlung und Erfahrung

gesehen wird, als Element eines Prozesses, an dem Künstler und Betrachter gleicher-

massen teilhaben. Die Wirklichkeit produzierende Kraft der Kunst bedingt ihre

Entmaterialisierung;16 sie gestattet den Werken nur den Status des Vorläufigen, des Entwurfs

oder Modells.

Aus diesem Zusammenhang erschliessen sich zwei Topoi von Carola Giedion-

Welckers Modernedeutung. Durch die Relativierung des Werkstatus im Sinne der zum

Erkenntnisprozess schlechthin erweiterten künstlerischen Tätigkeit drängt sich deren

Vergleich mit Wissenschaft auf. Die Metapher der modernen Kunst als «Experimentierzelle»

oder «Zeitseismograph»17 hat in Fiedlers extremer Aufwertung und Weitung
des künstlerischen Sehens ihren Grund, auch wenn eine technologische Dimension von

ihm selbst noch nicht berührt wird. Diese Ebene, auf der sich der Künstler als Ingenieur

einer neuen Gesellschaft sah, dürfte nach dem russischen Produktivismus und

Konstruktivismus massgeblich durch die funktionalistische Bauhaus-Ästhetik in die

Kunstliteratur eingeführt worden sein. Sowohl Paul Klee als auch Wassily Kandinsky

veranschaulichen in ihren Bauhausbüchern das künstlerische Schaffen bzw. die Elemente der

Malerei u. a. durch mathematisch-physikalische Operationen respektive durch eine
18

technologisch gefilterte Natutwahrnehmung. Moholy-Nagy, dessen Bauhauspublikation

«Vom Material zur Architektur» (1930) Carola Giedion-Welcker rezensierte,
19

wollte das manuelle Bild durch die Technik der farbigen Lichtprojektion ersetzen.

Im selben Jahr; 1930, setzt Giedion-Welcker in ihrer Eröffnungsrede zur Ausstellung

«Produktion Paris» im Zürcher Kunstsalon Wolfsberg die durch das Neue Sehen reali-



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 39

sierte Öffnung in den Raum deutlich auch in Bezug zur Welt derTechnik: «Die grossen

Maler und die grossen Plastiker sind - wie übrigens die produktiven Kräfte auf allen

Gebieten - Seismographen kommender Entwicklung [...]. Unser Blickfeld hat sich

erweitert. Es genügt nicht mehr, in der Landschaft den Widerhall einer Stimmung zu

empfinden. Wir sehen weiter; in grösseren Zusammenhängen: Flugzeugblick. Wir sehen

andererseits schärfer. Das Mikroskop, der Röntgenapparat haben uns eine neue

Sichtbarkeit geschaffen. Die ungeheure Welt der anonymen und abstrakten Dinge wird in
20

den Kreis unseres Erlebens mit einbezogen [...].»
Carola Giedion-Welcker argumentiert hier ganz im Sinne der erwähnten Bauhauslehren.

Der distanzierte Blick aus dem Flugzeug, der schon von Kandinsky entsprechend

zitierte eindringende Blick durch das Mikroskop und der auf noch tiefere Schichten

zielende Blick des Röntgenapparats legitimieren das abstrakte Kunstwerk als ein

naturwahres. Die technischen Instrumente verhelfen gleichsam als Verlängerungen des

menschlichen Sehorgans zu einer intensivierten Wahrnehmung, die auch das bislang

Unsichtbare sichtbar macht. Der klassische Status der Kunst als zweiter Natur findet

somit in der modernen Technologie seine aktuelle Begründung. Allerdings ist an die

Stelle eines klar umrissenen Ideals die numinose, in die Zukunft projizierte Essenz der

Epoche gerückt, der sich die Kunst nur versuchsweise und partiell annähern kann. Es sei

die neue Rolle der Kunst, «konzentrierte Experimentierzelle, feiner; frühzeitiger

seismographischer Apparat für unterirdische Regung und Bewegung eines Zeitalters zu

sein.»21 Sie fasst vorerst «fragmentische Zipfel der heutigen Welt. Geschlossene,

zusammenfassende Synthese ist hier ebenso wenig zu erwarten wie von dem 20.

Jahrhundert heute schon definitive Gesichtszüge. Gewollte Labilität mit charakterlosem

Schwanken zu identifizieren hiesse jedoch einem entspannten, aufnahmebereiten Körper

Mangel an korrekter Haltung vorwerfen.»22

Trotz ihrer Vielgestaltigkeit - scharfe Publikumskritik erfuhr immer wieder die

gemeinsame Ausstellung und Kommentierung von abstrakten und surrealistischen

Malern - wird die Avantgardekunst von Carola Giedion-Welcker als organischer Körper

aufgefasst, der im Sinne von Fiedlers Konzept der Ausdrucksbewegung sensibel

agiert. In diesem Verständnis der Kunst als «Zeitseismograph» zeichnet sich nun auch

deutlich die Tradition der Wölfflin'schen Stilanalyse ab, die ihrerseits Fiedler vieles

verdankt. Wölfflins Ausführungen über den «Zeitstil» in seinem Hauptwerk
«Kunstgeschichtliche Grundbegriffe» sind zweifellos Vorbild für Giedion-Welckers Argument,

ermöglicht das Konzept des Zeitstils es doch, den gemeinsamen Ausdruck heterogener

Gestaltungsweisen zu benennen. Die Affinität zu Wölfflins Modell zeigt sich auch in der

jeweiligen Betonung der anonymen Mechanik, mit der sich der Zeitstil als generelle

Sehform einer Epoche ebenso wie die «zeitseismographische» Avantgardekunst



40 REGINE PRANGE

realisiert. Konkreter noch mag die Rede vom neuen, dynamischen Zeitalter aufWölfflins

Deutung des Stilwandels von der Renaissance zum Barock veweisen, das «Schulbeispiel,

wie ein neuer Zeitgeist sich eine neue Form erzwingt.»23 InWölfflins Barock wird

implizit bereits ein Bild der Moderne entworfen. Das im Grundbegriff des Malerischen

bzw. der ihm entsprechenden «offenen» Form antizipierte dynamische Moment der

neuen Zeit erhält gleichsam in Carola Giedion-Welckers Metapher des Experiments

eine modifzierte Fassung. Da die Beziehung des Stils zum Zeitgeist angesichts der Plural

ität modernistischer Gestaltungsweisen nicht eindeutig und vor allem nicht aus der

Anschauung heraus, also rein visuell, definiert werden kann, wird der Ausstellungsraum

als Durchgangspassage zu einem noch unbestimmten Neuen erklärt. Zur Auffassung

der Kunst als «offenem» Experimentierfeld für eine zukünftige Form gehört auch der

schon erwähnte metaphorische Vergleich des Neuen Sehens mit technologischen

Apparaturen, die das über die gewöhnliche Wahrnehmung hinausreichende künstlerische

Sehen begründen. Auf derselben Ebene argumentiert im Übrigen Sigfried Giedion

in seinem Buch «Die Herrschaft der Mechanisierung», wenn er die abstrakt-lineare

Bewegungsdarstellung bei Paul Klee und Joan Miro mit den chronozyklografischen
24

Bewegungsaufnahmen Frank B. Gilbreths vergleicht.

In denselben Bedingungsrahmen der modernen «offenen» Form gehört die

überragende Bedeutung des Künstlerkommentars, der inhaltlich stets Fiedlers Option auf

Hervorbringung einer neuen Wirklichkeit entspricht. Sigfried Giedion leitet in diesem

Sinne das moderne, an die Stelle der statischen Perspektive tretende Mittel der

«Bewegungsform» aus Klees «Pädagogischem Skizzenbuch» ab. Carola Giedion-Welcker referiert

immer wieder den prophetisch-visionären Anspruch der abstrakten Moderne,

widmet sich etwa den Schriften Kandinskys, die sie als Programm einer «ars spiritualis»
25

bejaht. In ihrer Klee-Biografie von 1954 stellt sie die Rolle des Künstlers alsTheoreti-

ker und Bauhaus-Pädagogen ins Zentrum. Seine publizierten Schriften sind Grundlage

für die Kommentierung der Werke, auch im zweiten Teil des Buches, der «Klees Beitrag

zur Erweiterung des künstlerischen Ausdrucks» würdigt. Ganz im Sinne der Künstlertheorie

und ihrer Inthronisierung der Bewegungsform, die gemäss Klees maskulinem
26

Schöpfungsmythos auch «Genesis» genannt wird, führt Giedion-Welcker aus, dass

Klee in Nachfolge der deutschen Romantik und parallel zu dem auf die Spitze getriebenen

Spiel mit derVieldeutigkeit von Vokabeln in der modernen Dichtung (l°yce) eine

neue, komplexe Symbolsprache erfunden habe, in der sich Wirklichkeitsbeobachtung

mit Vision verbinde, sich das Werden einer neuen Kultur manifestiere. Voraussetzung

dafür sei eine professionell betriebene Primitivität, die Rückbesinnung auf die Urform

der Zeichnung, durch die das Bild sich auf den psychischen Bereich des Fantastischen

öffne und seine Begrenzung auf den perspektivischen Raum aufgebrochen werde in



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 41

I Paul Klee (1879-1940),
Hauptweg und Nebenwege,

1929,90 (R 10), Ölfarbe auf

Leinwand auf Keilrahmen,
83,7 x 67,5 cm, Museum

Ludwig, Köln

eine raumzeitliche Bewegung. Auf diese Weise soll, wie Giedion-Welcker mit Hugo Ball

formuliert, nicht unbedingt Kunst im ästhetischen Sinne, sondern das «inkorrupte Bild»

hervorgebracht werden.27 Klees Deutung der Kinderzeichnung signalisiert modellhaft

die Abkehr von einer Gegenstandsbeschreibung und die Hinwendung zu einer Art
kreativer Erforschung der Welt: «Ein Kind zeichnet und malt, wie es denkt. Seine

Bilder - wenn sie rein und unverdorben bleiben - sind Bilder einer inneren Auseinandersetzung,

eines inneren Fortschreitens im Durchdringen der Welt. Sie haben in ihrer

Natürlichkeit ein eigenes Gesetz. Sie weisen auf ferne Zustände, innige, längst verlorene,

die nur mühsam einzuholen sind.»28

Der Orient bietet wie die Kinderzeichnung ein Bild jenes verlorenen, wiederzuerlangenden

Ursprungs, das Klee durch seine Reisen nach Tunesien (1914) und Ägypten

1929) selbst evoziert hat. Zwei zentrale Kompositionsstrukturen in Klees Werk -
zunächst das kubistische Raster; dann die horizontale Schichtung - werden mit diesen

Reisen in Verbindung gebracht, obwohl sie jeweils zuvor schon entwickelt worden

waren. In Tunis hat Klee nach eigener Aussage zu einer «Synthese Städtebauarchitektur -



42 REGINE PRANGE

Bildarchitektur» gefunden, nicht zuletzt durch den Eindruck der «zarteste[n] Bestimmt-
29

heit der Farben», der ihn endlich zum Maler reifen liess. Die von ihm seit 1913 bereits

am Vorbild von Delaunays Fensterbildern erprobte Rasterstruktur wird demnach erst

durch das Erlebnis einer ursprünglichen Natur und Kultur schöpferisch entfaltet.

Desgleichen wird, auch ohne dazu vorliegende Künstleraussagen, die horizontale Streifenstruktur

exemplarisch die des 1929 entstandenen Gemäldes Hauptweg und Nebenwege

(Abb. I, S. 41), als Niederschlag der Reiseeindrücke in Ägypten gedeutet. Klee fand

dort, so Carola Giedion-Welcken «fundamentale Offenbarungen und Bestätigungen

aus Natur und Kunst, die seine Gestaltungsmethode unterstützen und bereichern

konnten.» Die «streng horizontal gebänderten Mauern, Mumiensärge und Fassaden, die

farbigen Strukturen grosser feierlicher Flächen und die enormen Proportionsstufungen

der Monumente, aus unendlichen Horizontalen geschichtet, scheinen aus der Erinnerung

in einer verdichteten Gleichzeitigkeit zu erstehen [...]. Aber auch jene religiöse

Grundhaltung in der alten ägyptischen Kultur, die alles Denken und Leben durchdrang,

jene ständige Inbeziehungsetzung des Menschen zum Universum, des irdischen Lebens

zu den himmlischen Göttern und Gestirnen» habe Klees Suche nach einer universalen

Symbolsprache angeregt.30

Später hat Carola Giedion-Welcker den Stellenwert dieser «Offenbarungen und

Bestätigungen» der eigenen Kunst durch das Ägypten-Erlebnis zu unterstreichen

versucht, indem sie den Künstler selbst zu Wort kommen liess. In die Neubearbeitung des

Klee-Buchs für Rowohlts «Monographien»-Reihe fügt sie einen Passus aus dem von

Jürg Spiller 1956 herausgegebenen Fundus der Bauhaus-Manuskripte ein, der belegen

soll, dass «Klees Sehen [...] innerlich für Ägypten vorbereitet» war.31 In diesem kurzen

Textfragment geht es um das dynamische Gleichgewicht beim horizontal strukturierten

Bildaufbau: «Es tritt eine beträchtliche Entspannung ein, ein episches Tempo gegenüber

der Dramatik des Vertikalcharakters, was natürlich ein Abwägen nach Hüben und Drüben

nicht ausschaltet. Die Vertikale ist immer noch da!»j2 Das Beispiel reiht sich ein in

die Vielzahl der Exempel, die einen prinzipiell als Handlung bzw. Bewegung verstandenen

Kompositionsbegriff begründen sollen und dazu stets ein Spannungsverhältnis
definieren.33 Der hier betonten planimetrischen Antithese von Horizontale und Vertikale

entspricht der Gegensatz zwischen dem sogenannten Dividuellen und dem Individuellen

und schliesslich die übergreifende, von Giedion-Welcker zu Recht für Hauptweg und

Nebenwege reklamierte Ambivalenz zwischen planimetrischen und perspektivischen
34

Leseweisen. Wie Klee selbst betont sie jedoch nicht den in der künstlerischen Form

bewahrten Widerspruch, sondern postuliert eine gemäss kosmischen Lebensgesetzen

erreichte symbolische Einheit. In Ägypten habe Klee gleichsam die umfassende kulturelle

und landschaftliche Realität seines synthetischen Bildgesetzes erfahren.



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 43

Giedion-Welcker intendierte nicht, wie die kunsthistorische Forschung der Gegenwart,

eine Verifizierung der einzelnen biografischen und ideengeschichtlichen Inhalte.35 Die

«vorkritische» Klee-Forschung, der sie angehört, pflegte noch einen völlig anderen

Umgang mit dem Künstlerkommentar Sie schmiegte sich dessen Gestus und Metapho-

rik an, ohne die Künstlertheorie mit dem philologischen Ernst einer sozialgeschichtlichen

Ikonografie zu konfrontieren und sie dadurch zu objektivieren. Wenn auch nur

beiläufig schimmert in Carola Giedion-Welckers Kommentar die Einsicht in den

Subjektivismus der modernen Kunst und die Relativität der referierten Sinnaussagen durch.

Am Schluss ihres Buchs, also mit einer gewissen Akzentuierung, bezeichnet sie mit Klee

die Kunst als Refugium, das «ablenkend nur Annehmlichkeiten bietet» und aus dem der

Mensch «neugestärkt zum Alltag zurückkehren kann.»36 Diese Aussage mutet
überraschend nüchtern an, scheint sie doch mit dem Bild der Avantgarde als Zeitseismograph

im Allgemeinen und mit der Kommentierung von Klees Malerei auf dem Flintergrund

einer naturphilosophischen Kunstmetaphysik im Besonderen kaum vereinbar zu sein.

Die moderne Bildrationalität.Arnold Gehlen

Auch wenn Carola Giedion-Welckers Werk hier nur sehr ausschnitthaft rezipiert

wurde, lässt sich doch sagen, dass zentrale Denkfiguren, die bei ihr eher literarisch

evoziert als konzeptionell entwickelt und miteinander verbunden werden, starke Affinität

zu Gehlens anthropologisch-soziologischer Kunstdeutung besitzen. Die Berührungspunkte

betreffen erstens die Herleitung des künstlerisch Neuen aus der modernen

Technologie einerseits und aus der Regression auf eine elementare Formhandlung

andererseits, zweitens den hohen Rang des Künstlerkommentars und drittens die

These der Entlastungsfunktion der modernen Kunst, die in der oben zitierten Äusserung

Klees anklingt. Gehlens Kunst- und Kulturtheorie der Moderne verknüpft diese

scheinbar disparaten Denkfiguren auf der Grundlage seiner philosophischen Anthropologie.

Für Gehlens Ästhetik massgeblich ist nämlich sein 1940 erschienenes Hauptwerk

«Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt». Wie einleitend schon

bemerkt, vertritt Gehlen die Theorie des Menschen als Mängelwesen, aus welcher er u. a.

die zentrale Rolle der Technik als Organersatz ableitet. Denn anders als alle anderen

Lebewesen, so Gehlen, wird der Mensch nicht in eine artspezifische natürliche Umwelt

hineingeboren, ist seine Handlungsweise nicht durch Instinkte und spezialisierte Organe

festgeschrieben. Im Gegensatz zu Freud nimmt Gehlen darüber hinaus an, dass die

menschlichen Triebe keine bestimmte Geschichte und Struktur besitzen, sondern

«weltoffen», das heisst beliebig formbar sind.37 Insofern verfügt das Mängelwesen

Mensch auch über eine Art Triebüberschuss, der im Dienste der Existenzsicherung



44 REGINE PRANGE

gebunden werden muss. Diese notwendige Entlastungsaufgabe obliegt den

Institutionen, die der Mensch im Laufe seiner Geschichte aufgebaut hat und durch die er die

individuellen Handlungsoptionen reduziert und strukturiert. Auf einer ersten Stufe ist

es aber z. B. bereits die Art der Wahrnehmung, die vor der Reizüberflutung schützt.

Schon die Konzentration auf die Optizität des Augensinns, der die Erfahrungen des

Tastsinns in sich aufnimmt, bedeutet Entlastung, eine Denkfigur; die übrigens schon

Adolf von Hildebrand in seine Theorie des taktil gestützten Fernbilds aufgenommen
hatte.38 Darüber hinaus sind Gehlens Überlegungen zum Urphänomen der

Bewegungsfantasie aufschlussreich in ihrer Affinität zu Fiedlers und Klees Deutung des Werks

als Genesis.

Wahrnehmung wird von Gehlen explizit als kommunikativer Akt aufgefasst, als

Interaktion von Aussenreiz und eigener Antwortbewegung. Sie ist somit nicht passive

Projektion des Sehfelds, sondern immer schon ein Medium zur Steuerung der Handlung.

Mit Schopenhauer will Gehlen den menschlichen Körper als «Subjekt-Objekt»
verstanden wissen, «als ein gleich ursprünglich von innen wie von aussen gegebenes

Etwas, das sich einmal als handelnd in Bezug auf die Aussenwelt und wieder alsTeilinhalt
39

dieser Aussenwelt auffassen kann, auf sich selbst wie auf Aussendinge reagierend.»

Sogenannte Zielbilder und Phantasmen organisieren das Antriebsleben des Menschen

im Gegensatz zum Tier, das blind, d. h. instinktiv an bestimmte äussere Reize gebunden

bleibt. Sprache ist in ihrem Kern für Gehlen daher ein motorisches Phänomen, eine -
vornehmlich beim Kind noch beobachtbare - Ausdrucksbewegung. Die klare

Unterscheidung von Innen und Aussen, für Freuds Psychoanalyse etwa die entscheidende

Leistung des Kindes bei der Ausbildung einer Ich-Grösse, ist für Gehlen fragwürdig. Er
40

arbeitet mit der (von Novalis stammenden) Metapher einer «inneren Aussenwelt».

Zwischen Antrieb und Handlung bestehe beim Menschen ein Hiatus, der «weltoffen,
41

also bildbesetzt» sei. Im Ausbau der Seherfahrungen und ihrer praktischen Ven/ver-
42

tung macht Gehlen «das elementar schöpferische Verhalten des Menschen» aus. An

die Stelle der traditionellen Beziehung zwischen Sehen und Erkenntnis tritt die Hand-

lungsorientiertheit aller Bewusstseinsphänomene im Sinne einer psychophysischen

Simultaneität, die, so wieder nach Schopenhauer, den «Willensakt und die Aktion des
43

Leibes als Ein und Dasselbe» begreift.

Es ist angesichts dieser bereits implizit ästhetischen Theoreme nicht erstaunlich, dass

Gehlen seine philosophische Anthropologie auch auf die Kunst übertragen hat,

zunächst in seinem oben zitierten Buch «Die Seele im technischen Zeitalter» 1957),

das in einer vorläufigen Fassung schon 1948 erschienen ist. Die Relation von technischer

Rationalität und Komplexität einerseits und Primitivisierung andererseits wird

hier in einen Deutungsrahmen eingestellt, der die Evolution des modernen Subjekts



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 45

zumThema hat. Die Industrialisierung, nach Gehlen eine absolute Kulturschwelle, deren

Radikalität als historischer Zäsur nur der Übergang von der prähistorischen Jagdkultur

zum Ackerbau gleichkommt, lässt die Institutionen zerfallen und nimmt dem Menschen

so die traditionellen Mittel zur Steuerung seiner übergrossen Antriebe. Aus der

Technisierung allein habe sich nicht der nötige normative Druck ableiten lassen, obwohl

Gehlen ihr als sogenanntem Resonanzphänomen eine geradezu euphorisch kommentierte

Wichtigkeit zumisst. In dem Masse wie die Technik, etwa in Gestalt der Fliess-

bandproduktion, so mächtig geworden ist, dass sie das Organische nicht nur ergänzt,

sondern ganz ersetzt, entspricht sie seiner Auffassung zufolge endlich völlig dem

Automatismus, der die Natur des Menschen ausmacht: Sein Herzschlag, seine Atmung, seine

Bewegungen des Gehens und des Hantierens stellen in sich geschlossene, sich

wiederholende Handlungskreise dar.

Der Automatisierung, so beobachtet Gehlen, folge jedoch eine schädigende Ent-

regulierung der Lebenswelt. Die technische und ökonomische Rationalität der Industrieepoche

entwickle eine Eigenlogik, die zu einer pluralen, ethisch neutralen und hoch

komplizierten, für den Einzelnen unüberschaubaren Struktur führe. Da der einst stabile

Schatz an Gewohnheiten, Einrichtungen, Symbolen usw. verloren ist, sieht sich das

Individuum zum ersten Mal auf sein Inneres zurückgeworfen und genötigt, «in einer Art
chronischen Alarmzustandes die Umwelt und [das eigene] Handeln immerfort sach-

44
diagnostisch und ethisch zu kontrollieren [...].» An die Stelle des institutionell geregelten,

in bedeutungshaften Formen geronnenen menschlichen Miteinanders, das auch,

jenseits der Konformitätszwänge, dem unmittelbaren Gefühlsausdruck Raum liess, rückt

die Reizwahrnehmung des psychisierten Subjekts. Aus seinem Reflexionszwang leitet

Gehlen zum einen die Notwendigkeit der sogenannten Erfahrung aus zweiter Hand ab,

die Produktion von Hülsen oder Schablonen für das Gefühlsleben, die Schutz bieten

vor der Flut realer Reize. Ein Beispiel für die Schematisierung des emotionalen Lebens

wäre etwa das Pin-up-Girl als quasi mechanische Erzeugung erotischer Gefühle.

Dieser Stereotypisierung des Bewusstseins steht andererseits aber die unendliche

Ausdifferenzierung des subjektiven Lebens in der Kunst und seine wissenschaftliche

Erschliessung durch die Psychologie gegenüber. Wenngleich die Differenz zu den

massenmedialen Handlungsmodellen nicht explizit betont wird, scheint die besondere

Kompetenz der Hochkunst für Gehlen in ihrer wissenschaftsartigen Qualität zu liegen,

in ihrem Bekenntnis zum experimentellen Durchspielen von Verfahren, ihrer Ergebnisoffenheit

sozusagen. Die «Herabsetzung des Realkontakts» in der industriellen Gesellschaft

führt zur «Selbstverarbeitung und Raffinierung der vereinsamten Seele» in der

Wissenschaft der Psychologie, in der sentimentalischen Literatur und schliesslich in der

modernen Kunst. Deren Anerkennung führt Gehlen im Übrigen auf eine seit der Mitte



46 REGINE PRANGE

des I 8. Jahrhunderts zu beobachtende Tendenz zurück, «dass nämlich die führenden

Geisten» die Toreöffner; Inhalte und Weltbestände ansprechen und sogar Formen des

Erlebens vorführen, die allesamt in späteren Zeiten als <natürlich> im Sinne des gar nicht
45

anders Möglichen gelten.» Carola Giedion-Welckers Metaphern des «Zeitseismographen»

und der Avantgarde als «Experimentierzelle» haben in diesem Ideengebäude

ihre Entsprechung.

Paul Klee, gesehen aus der Perspektive Hausensteins, ist für Gehlen der exemplarische

moderne Künstlern in dessen Werken die Subjektivität als letztmögliche Gesetzesinstanz

angesichts des Verlustes eines objektiven Bezugspunkts thematisch wird.

Unbestimmtheit ist nach Gehlen die Zeitsignatur; die Klee in multivalenten Mischtechniken

und -formen gestalterisch realisiert. Als Titelbild für das Buch «Die Seele im technischen

Zeitalter» wählt Gehlen daher ein Werk Klees - Revolution des Viaductes 1937,

153 [R 13], Kunsthalle Hamburg) - das durch die anthropomorphe Belebung der
technischen Konstruktion diese auch von Carola Giedion-Welcker vielfach betonte synthetische

Mischgestalt programmatisch vorstellt.

Klees semiabstrakten, hochreflektierten und bisweilen traumartig verdichteten

Bildern stellt Gehlen den sogenannten Neoprimitivismus eines Ernst Ludwig Kirchner

gegenüber, dem er die zu starke Dosierung emotionaler Effekte vorwirft. Aus dieser

Antithese entspringt ein durchaus normativer Gestus seines historischen Entwurfs der

«Zeitbilder». Wo der Expressionismus als lediglich anarchischer Durchbruch zu einem

unmittelbaren subjektiven Ausdruck das Zerbrechen der alten Institutionen bestätigt,

bieten der synthetische Kubismus und die folgenden Kunstströmungen, exemplarisch

der «pictor doctus» Klee, in ihren Arbeiten eine zugleich optische und begriffliche

Rationalität an, welche die Reflexionswünsche des modernen Subjekts zu fixieren weiss

und damit, so lässt sich ergänzen, den Verlust der psychischen Steuerung durch Institutionen

kompensiert. Massstab dieser Wertung ist die Fiedler'sche Kunsttheorie und ihr

wissenschaftliches Pendant der Gestaltpsychologie, deren Konzeption Gehlen in Klees

Theorie und Werk antizipiert findet. Es geht um sogenannte «Ganzqualitäten», die

Gehlen am Modell des von Klee selbst unermüdlich beschriebenen formalen Kosmos

in seinen Bildern wiedererkennen will, als Ergebnis einer unendlichen Analyse und

Synthese. Fiedler ist freilich der ideale Referenzautor dieser in ihrem Klassizismus eingangs

schon beschriebenen Norm, weil erdieTheorie einer «nichtbegrifflichen Intellektualität

des Auges» bereitstellte und somit wie die Gestaltpsychologie mit ihrem ganzheitlichen

Konzept einer nicht-diskursiven, imaginativen Vernunft die unmittelbare Bindung der

Form an einen Wesensgehalt postulierte.46 Dies gelingt allein durch die Einbeziehung

des Künstlerkommentars, welcher an die Stelle der aus der Kunst ausgegrenzten narra-

tiven oder gegenständlichen Inhalte tritt.



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 47

2 Paul Klee 1879-1940), Mechanik der subjektiven Höhengrade [ I ] und Mechanik der Breiten¬

grade [2], in: Paul Klee, «Das bildnerische Denken» (Schriften zur Form- und Gestaltungslehre, I),

hrsg. und bearb. von Jürg Spiller, 5. Aufl., Basel: Schwabe, 1990, S. 165

Die «Kommentarbedürftigkeit» der modernen Kunst, diese zum Schlagwort geronnene
47

Sentenz aus Gehlens Buch, hat allerdings zwei Systemstellen in dessen

Theoriegebäude. So wie es eine angeblich dumpfe expressionistische und eine angeblich reflektierte

kubistische und postkubistische Kunst gibt, ist der Kommentar zum einen

Propagandamedium, das Teil der notwendigen Primitivisierung und Schematisierung des

kulturellen Lebens ist. Die Ausdifferenzierung und Spezialisierung der modernen Kunst,

insbesondere die Abstraktion, bringt es mit sich, dass sie mit metaphysischen Parolen

Aufmerksamkeit erheischen muss, an deren Anachronismus Gehlen jedoch keinen

Zweifel lässt. Im Rahmen dieser Einsicht in die Legitimationsfunktion des Künstlerkommentars

leistet Gehlen insofern einen ersten systematischen Erklärungs- und Distan-

zierungsversuch von dem, was er die «grosse dramatische Existenzial-Sprache» der
48

Kunstkritik nennt. Vermutlich hätte er Carola Giedion-Welcker unter die «kosmisch
49

und metaphysisch gesonnen[en]» Kommentatoren eingereiht, denn sie teilt mit jenen

eine ungebrochene und als solche nicht reflektierte Metaphernsprache, wenngleich,

wie oben ausgeführt, diese relativiert wird durch die Feststellung einer lediglich der

psychischen Entlastung dienenden Funktion der Kunst. Dieses Stichwort jedoch -
Entlastung - ist in Gehlens Kunsttheorie der konzeptuelle Nukleus, von dem aus die Rolle

der theoretischen Zugänge begriffen und ihre Qualität beurteilt wird. Die gesamte

Kommentarliteratur seit dem Impressionismus gilt ihm insofern als substanzieller

Bestandteil der Kunst. Klees Theorie wird als eine adäquate und komplexe Konzeption



48 REGINE PRANGE

seines Werks anerkannt, die offenbar im Gegensatz steht zu den metaphorischen Hülsen

des kosmischen Jargons der Kunstkritik, wenn diese Differenzierung auch nicht

explizit verdeutlicht wird.

Ein Beispieltext kann den hohen Rang des gelehrten Künstlerkommentars in

Gehlens Theoriegebäude verdeutlichen. Wie Carola Giedion-Welcker entlehnt auch er
der von Spiller edierten Bauhauslehre Klees eine Passage, um zu einer Deutung der

«Ganzqualität» von Hauptweg und Nebenwege zu gelangen. Nur ist es ein andererText-

abschnitt, der nicht primär auf die Horizontalstruktur abhebt, sondern vielmehr auf die

«Mechanik der subjektiven Höhengrade» in ihrem Verhältnis zur «Mechanik der

Breitengrade» (Abb. 2, S. 47).50 Angesprochen wird hier die Veränderung des seelischen

Erlebens bei optischer Erweiterung des Horizonts. Wachsende Höhe, also ein Steigen

des Horizonts, ermöglicht demnach mit der gewonnenen Aufsicht eine Beruhigung, bei

Abnehmen der Höhe entsteht das Gefühl der Bedrückung. Diesen Kontrast sieht

Gehlen in dem Gemälde des Museums Ludwig zum Thema gemacht, und zwar

zugunsten des Aufstiegs, der mit dem klar begrenzten Hauptweg identifiziert wird. Ein

motivgeschichtlicher Hinweis soll die Eindeutigkeit der Bildaussage noch bestärken. Der

Topos des geradenWegs, so Gehlen, welcher stets in die Verdammnis führe, werde von

Klee umgekehrt, denn sein gerader Hauptweg führe zum Heil. Nach Gehlen besitzt das

Bild somit einen jenseits literarischer oder religiöser Motive wirksamen psychischen

«Wesensgehalt», der als «beglückendes Gefühl lichtdurchströmten Aufstiegs» beschrieben

wird und Verdichtung findet in der wiederum Klees eigenem, jedoch keineswegs auf

Hauptweg und Nebenwege ausgerichteten Text entlehnten Formel: «Gesteigertes
Wohlbefinden.»51

Schluss: Entlastung versus Entfremdung

Die Tatsache, dass Carola Giedion-Welcker und Gehlen trotz der grundsätzlich

verwandten Anschauungen zu unterschiedlichen Interpretationsansätzen gelangen, spricht

nicht unbedingt für einen Gegensatz, denn um Deutungen im Sinne traditioneller
Hermeneutik handelt es sich nicht. Die Wahl der Erklärungsinstanzen, auf der einen Seite

primär die altägyptische Kultur als Beglaubigung der dynamischen Kompositionslehre

Klees, auf der andern Seite die Beglaubigung der Gestalttheorie durch Klees Bauhauslehre,

erscheint alles andere als zwingend. Der jeweils vorgeschlagene Wesensgehalt ist

wohl eher durch die Voraussetzungen der entsprechenden Publikationen gesetzt. Die

Gattung der Biografie legt es nahe, die Ägyptenreise Klees für den Kommentar zu

Hauptweg und Nebenwege auszuwerten und der referierten Künstlertheorie zuzuordnen.

Die konzeptionelle Begründung der Ästhetik Gehlens hingegen erfordert es, Klees

Formlehre im Kontext der Gestaltlehre als Bestätigung der Fiedler'schen Ausdrucks-



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 49

bewegung und diese als Beleg einer kunstphysiologischen Handlungslehre zur Anwendung

zu bringen. Nur in diesem Gesamtzusammenhang lässt sich die zentraleThese der

Kunst als Entlastung plausibel machen.

Die Gemeinsamkeit der beiden Klee-Kommentare besteht darin, dass sie sich

vornehmlich auf die persönliche Erfahrung und Eigendeutung des Künstlers berufen und

nicht auf eine Bildanalyse vor dem Hintergrund der Geschichte des Mediums Malerei.

Aber auch die Lektüre der Künstlertheorie, die jeweils das Verhältnis von Horizontale

und Vertikale erörtert, wird auf signifikante Weise verengt. Carola Giedion-Welcker

betont den episch-transpersonalen Aspekt der Horizontalstruktur, da es ihr um die

allumfassende Symbolsprache des Alten Ägypten geht, was allerdings mit ihrer Aussage,

dass «sich der <Hauptweg> [...] eindrücklich und unbeirrt behauptet» nicht recht in

Einklang zu bringen ist.52 Gehlen hingegen klammert umgekehrt die Horizontale gänzlich

aus, da er das Bild als Beweismittel einer eindeutig lesbaren Ausdrucksbewegung

einsetzen will. Das positive Sinnganze steht weder für Carola Giedion-Welcker noch für

Gehlen zur Debatte, auch wenn es von der Höhe metaphysischer Gewissheit zu einem

Spiel der entlastenden Reflexion abgesunken ist und den assoziierten Inhalten mithin

ein bloss formartiger Charakter zukommt. Das Bild Ägyptens und die triumphierende

Aufwärtsbewegung treffen sich in der Anmutung transzendenter Wahrheit. Dass die

klar hierarchische Aussage des Bildtitels «Hauptweg und Nebenwege» vom Bild

jedoch keineswegs eingelöst, sondern durch das Umbrechen der Fluchtlinien in die

hochgelegte Horizontlinie unterlaufen wird, bleibt ausser Acht, ebenso die der transparenten

Heiterkeit des Kolorits widersprechende opak verfestigte Materialität des Bildes. Den

Nachweis also, inwiefern ein uneingeschränkter Ganzheitscharakter dem Werk selbst

eigen, und nicht etwa nur eine Option der zitierten biografischen und theoretischen

Kontexte ist, bleiben uns beide Autoren schuldig. Sie müssen oder können diesen schuldig

bleiben, weil sie in der Nachfolge Fiedlers auf die werkbezogene, malereigeschichtliche

Perspektive zugunsten einer rein wahrnehmungsbezogenen Orientierung verzichten.

Die Einheit von Idee und Natur, Ich und Welt ist in der von Fiedler und Wölfflin

vorgegebenen physiognomischen Prämisse ihrer Kunstauffassung gesichert, so

widersprüchlich die Qualitäten, Strukturen und Inhalte des Gemäldes auch sein mögen.

Aufgefangen zwar, dann sogleich jedoch abgewiesen wird in der technologisch-

primitivistischen Mythologie der Entlastung ein offenkundiger, auch der Klee'schen

Theorie durchaus ablesbarer Inhalt, dass nämlich die Bilder ihr eigenes Bildsein zum

obersten Thema machen und alle gegenständlichen und emotionalen Gehalte dieser

Aufgabe zuführen, die man schon als Institutionskritik lesen kann. Zwar ist in Carola

Giedion-Welckers Metapher der «Experimentierzelle» und in Gehlens Idee des

modernen Bildes als Reflexionsangebot etwas von der selbstbezüglichen theoretischen



50 REGINE PRANGE

Disposition moderner Kunst erfasst. Der metapicturale Kern von Klees Kunst - die

permanente Oszillationsbewegung zwischen Fläche und Raum, Gestalt und Form - wird

von beiden Autoren beschrieben, jedoch nicht als Selbstkritik des Mediums, sondern als

synthetische Schöpfung bzw. als Spiegelung der chronischen «Zuständigkeit der Reflexion»

in der chaotischen modernen Kultur53 Anerkennung findet darin der
gesellschaftliche Tatbestand der Entfremdung als psychosozialer Bedingungsgrund moderner

künstlerischer Reflexivität. Im Unterschied zu materialistischen Ansätzen jedoch, die der

Kunst die kritische Erörterung und Aufhebung von Entfremdung überantworten, wird

in den hier verhandelten Schriften Entfremdung als einzig mögliche Existenzweise

verstanden. Fiedlers Konzept einer künstlerischen Ausdrucksbewegung lieferte das Modell

einer sich selbst entfremdeten und solcherart entlasteten Subjektivität, deren Ziel die
54

«Einregelung» in die gesellschaftlichen Verhältnisse ist.

1 Siehe die Ausführungen zur Studienzeit Carola

Giedion-Welckers bei Iris Bruderer-Oswald,
Das Neue Sehen. Carola Giedion-Welcker und

die Sprache der Moderne, Bern/Sulgen: Benteli,

2007, S. 30-44, bes. die spätere Selbstdarstellung

Carola Giedion-Welckers, zit. ebd., S. 39.

Zu Wölfflins Einfluss insbesondere auf die

Plastik-Deutung Carola Giedion-Welckers
siehe ebd., S. 131-141.

2 Arnold Gehlen, Die Seele im technischen Zeit¬

alter. Sozialpsychologische Probleme in der
industriellen Gesellschaft, Frankfurt a. M.: Klostermann,

2007.
3 Ders., Zeit-Bilder. Zur Soziologie und Ästhetik

der modernen Malerei, Frankfurt a. M. / Bonn:

Athenäum, 1960, S. 165. Der Begriff «Posthistoire»

findet auch schon Verwendung in: ders.,

«Über die Geburt der Freiheit aus der
Entfremdung», in: Archiv für Rechts- und

Sozialphilosophie 40 1952), S. 338-353, hier S. 352.

Vgl. Kommentar unten, Anm. 54. Die gängig

gewordene Definition des Posthistoire als

«Synkretismus des Durcheinanders aller Stile

und Möglichkeiten» wird erst in der 2. Aufl.

von Zeit-Bilder 1965, S. 206) eingeführt.
Schon in den 1920er Jahren wird diese

Dimension wirksam, etwa in der Irritiertheit
des Publikums angesichts der Zusammenschau

von Surrealismus und Abstraktion in der
Zürcher Ausstellung «Neue Optik». Siehe

dazu Bruderer-Oswald 2007 (wie Anm. I),
S. 60-68, bes. S. 67.

4 Dazu Karlheinz Messelken, «Der Reiz des

Schönen. Zu Gehlens ästhetischerTheorie»,
in: Zur geisteswissenschaftlichen Bedeutung
Arnold Gehlens (Schriftenreihe der Hochschule

Speyer I I 3), hrsg. von Helmut Klage und

Helmut Queritsch, Berlin: Duncker &

Humblot, 1989, S. 633-707.
5 FürWorringer steht der «Abstraktionsdrang

[...] am Anfange jeder Kunst [..,]». Er ist «die

Folge einer grossen inneren Beunruhigung des

Menschen durch die Erscheinungen der Aus-

senwelt und korrespondiert in religiöser

Beziehung mit einer stark transzendentalen

Färbung allerVorstellungen. Diesen Zustand

möchten wir eine ungeheure geistige Raumscheu

nennen.» Wilhelm Worringen Abstraktion

und Einfühlung. Ein Beitrag zur Stilpsychologie

[ 1908], München: Piper, 141987, S. 49. Zu

Worringers Adaption von Riegls kristallinisch-

haptischem Kunstwollen siehe Regine Prange,

Das Kristalline als Kunstsymbol - Bruno Taut

und Paul Klee. Zur Reflexion des Abstrakten in

Kunst und Kunsttheorie der Moderne (Studien

zur Kunstgeschichte, 63), Hildesheim/Zürich/
New York: Olms, 1991, S. 29-32. Zu Gehlens

analoger Kristallmetaphorik in seiner Bestimmung

des Posthistoire siehe unten, Anm. 54.

Zur Denkfigur der geistigen Raumscheu im



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 51

weiteren Kontext zeitgenössischer Kulturkritik
siehe Claudia Öhlschläger Abstraktionsdrang.
Wilhelm Worringer und der Geist der Moderne.

München: Fink, 2005, bes. S. 17-19.

6 Worringer 1987 (wie Anm. 5), S. 57.

7 Genannt sei hier nur der grundlegende Kom¬

mentar von Gottfried Boehm, «Einleitung», in:

Konrad Fiedler, Schriften zur Kunst, hrsg. von
dems., 2 Bde., München:2199 I, Bd. i, S. XLV-
XCVII.

8 Siehe insbesondere die Schrift «Moderner
Naturalismus und künstlerische Wahrheit»

[1881],ebd., S.8I-I 10.

9 Siehe insbesondere die Schrift «Über den

Ursprung der künstlerischen Tätigkeit» [ 1887],

ebd., S. I I 1-220. Zu den theoretischen
Grundlinien der Fiedler'schen Denkansätze

und ihrer Differenzierung siehe Klaus-Peter

Lange, «Konrad Fiedler», in: Helmut Koop-
mann/J. Adolf Schmoll gen. Eisenwerth

(Hrsg.), Beiträge zur Theorie der Künste im 19.

Jahrhundert, Bd. 2, Frankfurt a. M.: Klostermann,
1972. Fiedlers Anspruch auf eine Kunsttheorie
als Erkenntnistheorie hinterfragt Annegret
Kirchhoff, «Die machbare Wahrheit. Zu
Conrad Fiedlers Kunsttheorie», in: Joachim

Gaus (Hrsg.), Kunstgeschichtliche Aufsätze.

Festschrift Heinz Ladendorf, Köln: Kunsthistorisches

Institut der Universität, 1969, S. 260-
275.

10 Fiedler-Zitat ohne Quellenangabe bei Sigfried

Giedion, «Zeitprobleme in der Schweizer

Malerei und Plastik», im Katalog zur
gleichnamigen Ausstellung im Kunsthaus Zürich,

I 3.6.-22.7.1936, S. 3-8, hier S. 3.Vgl. Bruderer-

Oswald 2007 (wie Anm. I S. 71.
I I Siehe hierzu Erwin Panofsky, Idea. Ein Beitrag

zur Begriffsgeschichte der älteren Kunsttheorie,

Berlin: Wissenschaftsverlag Volker Spiess,
71993, S. 57-63, bes S. 62.

12 Bruderer-Oswald verweist auf Fiedlers

Schlüsselrolle im Kontext von Carola Giedion-
Welckers kunsthistorischer Arbeit, ohne diese

näher zu analysieren, siehe Bruderer-Oswald

2007 (wie Anm. I S. 58.

13 Zürich 1936 (wie Anm. 10).

14 Carola Giedion-Welcker «Die Kunst des 20.

Jahrhunderts. Experimentierzelle, Zeitseismograph»

[1930], in: dies., Schriften 1926-1971.
Stationen zu einem Zeitbild, hrsg. von Reinhold

Hohl, Köln: DuMont Schauberg, 1973, S. 101 —

104, hier S. 101.

15 «Die psychologische Wiedergabe der Welt
interessiert sie [die Malerei] im Grunde nicht,

denn sie schafft sich eine neue Realität [...]
durch das Zurückgreifen auf die Urelemente
der Malerei selbst. Es handelt sich nicht etwa
darum, sich in primitive Epochen (Negerkunst)

einzufühlen. Die Malerei will wieder zu

ihrer Urfunktion zurück. Sie hatte sie, ehe sie

reine <Kunst> wurde und ihre abstrakten Symbole,

Runen und Zeichen jedermann
verständlich waren [...]. Darum bildet heute der
Maler die Welt nicht ab, sondern ist gezwungen,

[..,] selbständige Elemente zu formen, die

wir [...] als graphische Niederschläge unseres
Wesens anerkennen.» Sigfried Giedion in:

Produktion Paris 1930. Werke der Malerei und

Plastik, Ausst.-Kat. Kunstsalon Wolfsberg,
Zürich, 8.10 -15.1 LI930,zit. nach Bruderer-
Oswald 2007 (wie Anm. I S. 69.Vgl. z. B.

Werner Hofmann, Grundlagen der modernen
Kunst. Eine Einführung in ihre symbolischen

Formen, Stuttgart: Kröner, 1978, S. 105, zur
«Einschränkung der künstlerischen Handlungsfreiheit»

durch den Realismus der Renaissance.

Auf der Grundlage der Fiedler'schen

Ursprungsmythologie wird diese transempirische

Handlungsfreiheit in der modernen Kunst

wieder wirksam gesehen. Ähnlich, wiederum
mit Rekurs auf Konrad Fiedler Gottfried
Boehm, «Die Wiederkehr der Bilder», In: ders.

(Hrsg.), Was ist ein Bild?, München: Fink, 1994,

S. I 1-38, bes. S. 17.

16 Lange zählt dies zu den Schwierigkeiten, die

sich aus Fiedlers kunsttheoretischem Ansatz

von 1876 ergeben: «Es folgt nicht direkt
daraus, dass das künstlerische Bewusstsein zur
äusseren künstlerischen Tätigkeit übergeht,
denn die künstlerische Tätigkeit ist zunächst

einmal reiner Erkenntnisprozess, ein inneres

Sich-Bilden der sichtbaren Gestalten. Und da

das Bewusstsein des Künstlers fortfährt, in sich

die anschaulichen Formen anzuhäufen, kann

das einzelne Kunstwerk immer nur ein

bruchstückartiger Ausdruck des Künstlerbewusst-
seins sein.» Lange 1972 (wie Anm. 9), S. 71.

17 Vgl. Anm. 14.

18 Paul Klee, Pädagogisches Skizzenbuch [ 1925]

(Neue Bauhausbücher), Mainz / Berlin: Kupfer-



52 REGINE PRANGE

berg, 1965: Beispiele aus anatomischen Präparaten,

S. 16-19; Gesetz der Schwerkraft in

Anwendung auf die lineare Bewegungsdarstellung,

S, 38-39. Wassily Kandinsky, Punkt und

Linie zu Fläche. Beitrag zur Analyse der malerischen

Elemente [ 1926], mit einer Einführung

von Max Bill, Bern-Bümpliz: Benteli,71973;

siehe «Sternhaufen im Herkules» (Teleskop-

Aufnahme) und «Nitritbildner» (Mikroskopaufnahme)

zurVerdeutlichung des Punkts

als Urelement in Natur und Kunst. Weitere

mikroskopische Darstellungen als Beispiele für

Linienbildungen S. I 18-1 19; «Linienbildung
eines Blitzes» (Fotografie), S. 121. Carola

Giedion-Welcker schrieb mehrfach über beide

Künstler und befasste sich 195 I speziell mit

«Kandinsky als Theoretiker», abgedruckt in:

dies. 1973 (wie Anm. 14), S. 310-318.
19 Carola Giedion-Welcker, «Zu Moholy-Nagy»

[1930], in: dies. 1973 (wie Anm. 14), S. 142—

144. Zum romantizistischen Bild derTechnik
als Instrument derVergeistigung bei Paul Klee

siehe unten, Anm. 33.

20 Carola Giedion-Welcker Die Funktion heutiger
Malerei. Eröffnungsrede Produktion Paris 1930

(Manuskript), zit. nach Bruderer-Oswald 2007

(wie Anm. I), S. 69.

21 Giedion-Welcker [ 1930] 1973 (wie Anm. 14),

S. 104.

22 Ebd., S. 101.

23 Heinrich Wölfflin, Kunstgeschichtliche Grund¬

begriffe. Das Problem der Stilentwicklung in der

neueren Kunst, München: Bruckmann, 1915,

S. 10.

24 Sigfried Giedion, Die Herrschaft der Mechani-

sierung. Ein Beitrag zur anonymen Geschichte

[engl. 1948], mit einem Nachwort von
Stanislaus von Moos, hrsg. von Henning Ritter
Frankfurt a. M.: Athenäum, 1987, S, 133-138.

25 Giedion-Welcker [1951] 1973 (wie Anm. I 8),

S. 310.Vgl. auch ihren Essay «Kandinskys Malerei

als Ausdruck eines geistigen Universalismus»

[ 1951 ], in: dies. 1973 (wie Anm. 14),

S. 305-3 10. Carola Giedion-Welcker konstatiert

hier im Übrigen die Nähe von Kandinskys

«primär-psychische[r] Interpretation» zu

Worringers «rein auf das Geistige gerichtete^]

Kunstanalyse» (ebd., S. 307).
26 Carola Giedion-Welcker Paul Klee, Stuttgart:

Gerd Hatje, 1954, u. a. S. 37 und S. 42. Vgl.

hierzu Paul Klee, Tagebücher 1898-1918,
textkritische Neuedition, hrsg. von der Paul-Klee-

Stiftung Kunstmuseum Bern, bearb. von

Wolfgang Kersten, Stuttgart: Hatje, 1988,

S. 363-364, Nr 943: «Die Genesis als formale

Bewegung ist das Wesentliche am Werk. / Im

Anfang das Motiv, Einschaltung der Energie,

Sperma. [..,] Meine Zeichnung gehört ins

männliche Gebiet.» Ebd., Nr. 944: «[...] Im

Anfang die männliche Spezialität des energischen

Anstosses. Dann das fleischliche Wachsen

des Eies, Oder: zuerst der leuchtende

Blitz, dann die regnende Wolke. / Wo ist der
Geist am reinsten? Im Anfang. Hie Werk, das

wird (zweiteilig). Hie Werk das ist.»

27 Hugo Ball, Die Flucht aus der Zeit, München /

Leipzig: Duncker & Humblot, 1927, zit, in

Giedion-Welcker 1954 (wie Anm. 26), S. 48.

28 Ebd. Carola Giedion-Welcker zitiert Klee nach

Hans Friedrich Geist, Paul Klee, Hamburg:
Hauswedell, 1948, S. 24. Hier ist das Zitat
ebenfalls nicht nachgewiesen.

29 Klee 1988 (wie Anm. 26), S. 340, Nr. 926-927;
vgl. auch S. 350, Nr 926: «Die Farbe hat mich

[...].» Auf diese Passagen geht Carola

Giedion-Welcker sympathetisch ein: Klee sei

durch die afrikanische Landschaft, «jene Musik

des Morgenlandes [...] zutiefst durchsetzt und

für die Zukunft befruchtet.»
30 Giedion-Welcker 1954 (wie Anm. 26),

S. 43-44. Auf denselben Dreiklang von alter

Kultur Natur und Avantgardekunst verweist
auch der visuelle Vergleich moderner mit
prähistorischer Plastik oder Stammeskunst sowie

Naturphänomenen bei Carola Giedion-

Welcker Moderne Plastik. Elemente der

Wirklichkeit, Masse und Auflockerung, Zürich: Girs-

berger 1937, das 1955 in erweiterter Form

unter dem Titel Plastik des XX.Jahrhunderts.
Volumen- und Raumgestaltung erschien.

3 I Carola Giedion-Welcker, Paul Klee in Selbst¬

zeugnissen und Bilddokumenten (rowohlts
monographien, 52), Reinbek b. Hamburg:
Rowohlt, 1961, S. 91.

32 Paul Klee, Das bildnerische Denken (Schriften

zur Form- und Gestaltungslehre, I hrsg. von
Jürg Spiller Basel: Schwabe,51990, S. 212.

Giedion-Welcker 1961 (wie Anm. 31),
S. 9 1-92, zitiert diesen Passus ohne
Quellennachweis und mit dem nicht markierten



«DIE SEELE IM TECHNISCHEN ZEITALTER» 53

Zusatz (nach «Entspannung») «in diesen

Horizontalstrukturen». Vgl. ihre weitgehend positive

Rezension zu Paul Klee, Das bildnerische

Denken, in: Werk-Chronik 44 1957), S. 77-78.
Zum Schluss merkt sie kritisch die fehlende

«Transparenz der Quellennachweise» an.

33 In Jürg Spillers (nach historisch-kritischen

Massstäben nicht zuverlässiger) Gliederung

folgt der zitierte Text auf die Symbolisierung
des kompositorischen Gleichgewichts als

kompositioneller Handlung durch das Bild der

Waage. Zum Thema neuerdings Rossella

Savelli, «Bildnerische Mechanik (oder
Stillehre)», in: Paul Klee - Die Kunst des

Sichtbarmachens. Materialien zu Klees Unterricht am

Bauhaus, hrsg. vom Kunstmuseum Bern / Paul-

Klee-Stiftung, Ausst.-Kat. Seedamm Kulturzentrum

Pfäffikon (SZ), 14.5.-30.7.2000, Bern:

Benteli, 2000, S. 127-139, bes. S. 130-132 (zu

«Gleichgewicht und Bewegung»). Die künstlerische

Aufgabe, von der statischen zu einer

dynamischen Ordnung fortzuschreiten, spiegelt

nach Klees Verständnis die existenzielle

Aufgabe des Menschen, dem Leib-Seele-

Konflikt durch eine Befreiung aus der physischen

Beschränktheit zu entkommen. Die

moderne Technik, insbesondere das Flugzeug,

stellt daher für Klee (wie für Carola Giedion-

Welcker) in diesem Sinne eine hochbedeutsame

Errungenschaft dar; sie steht für den

erstrebten dynamischen Stil; siehe ebd.,

S. 136-137.

34 Giedion-Welcker 1961 (wie Anm. 3 I S. 89:

«Der künstlerische Niederschlag dieser
Reiseeindrücke ist nun deutlich spürbar in den Werken

der darauffolgenden Epoche, in jenen
durch horizontale Streifen gegliederten
Bildern, an deren Rändern sich seltsame Vertikalen

auftreppen, die oft ebenso in die Höhe
hinauf wie in die Tiefe hinein ablesbar sind.»

35 Vgl. etwa Christoph Wagner, «Klees <Reise ins

Land der besseren Erkenntnis). Die Ägyptenreise

und die Arbeiten zur <Cardinalprogres-
sion> im kulturhistorischen Kontext», in: Paul

Klee. Reisen in den Süden. (Reisefieber praeci-

siert>, hrsg. von Uta Gerlach-Laxner und Ellen

Schwinzer, Ausst.-Kat. Gustav-Lübcke-Museum,

Hamm, 26.1.-1 3.4.1997, Museum der Bildenden

Künste Leipzig, 8.5-13.7.1997, Ostfildern-
Ruit: Hatje, 1997, S. 72-85. Die Phase der

historisch-kritischen Klee-Forschung wurde

eingeleitet durch Otto Karl Werckmeisten
Versuche über Paul Klee, Frankfurt a. M.: Syndikat,

1981.

36 Giedion-Welcker 1954 (wie Anm. 26), S. 72

(ohne Quellennachweis).
37 Gehlen nimmt zur Psychoanalyse selbst aus¬

führlich Stellung in «Die Seele im technischen

Zeitalter» und in Gehlen I960 (wie Anm. 3),

S. 104-1 15.Vgl. Ingo Blaich, Kulturfähigkeit vs.

Kulturfeindlichkeit? Darstellung und Vergleich der

anthropologischen Ansätze von Arnold Gehlen

und Sigmund Freud, Studienarbeit WS 1999/

2000 (Dokument Nr V5866 aus den

Wissensarchiven von Grin,Verlag für akademische

Texte).
38 Adolf von Hildebrand, Das Problem der Form

in der bildenden Kunst [ 1893], Strassburg:
Heitz,319 I 3, bes. S. 5-28. Zur Reliefauffassung

ebd., S. 57-75. Hildebrand geht von zwei

entgegengesetzten Modi der Sehtätigkeit aus, die
in der künstlerischen <Reliefvorstellung> vereint

werden sollen, dem ruhigen Schauen, das

ein Flächenbild empfängt, und der Augenbewegung,

die das Dreidimensionale gleichsam
abtastet. Diese Antithetik des Sehens geht in

die Modellierung derWölfflin'schen Grundbegriffe

ein. Die Idee einer Synthese beider Pole

prägt Worringers Entwurf eines nordischen

Kunstwollens, das auf taktil-abstrakter Grundlage

nach stärkstem - organisch vereinheitlichtem

- Ausdruck sucht. Siehe Worringer 1987

(wie Anm. 5), S. 148-165.
39 Arnold Gehlen, Der Mensch. Seine Natur und

seine Stellung in der Welt, 8. Aufl., unver
Nachdr. der 7., durchges. Aufl., Frankfurt a. M. /

Bonn: Athenäum, 1966, S. 166. Ein weiterer
Verweis gilt Deweys pragmatistischem
Handlungsbegriff,

40 Ebd., S. 195.

41 Ebd., S. 196.

42 Ebd., S. 186.

43 Ebd., S. 187.

44 Gehlen 2007 (wie Anm. 2), S. 58.

45 Ebd., S. 71.

46 Gehlen 1960 (wie Anm. 3), S. 62. Fiedlers

Kunsttheorie wird ein ganzes Kapitel (II, 2)

gewidmet.
47 Ebd., S. 162.Titel von Teil IX des Buches.

48 Ebd., S. 164.



54 REGINE PRANGE

49 Ebd., S. 165, mit Bezug auf Herbert Read.

50 Klee 1990 (wie Anm. 32), S. 165. Der Sinn

dieser Passage erschliesst sich nur im Kontext.

AlsTitel dieser Beispielgruppe gibt der

Herausgeber Spiller die Aufgabe der «Synthese

der räumlich plastischen Darstellung
und der Bewegung» an (ebd., S. 15 I Als

Gestaltungsbeispiel für die Bewegungsform
der Horizontalen wird hier u. a. Hauptweg und

Nebenwege genannt (ebd., S. 162).

51 Gehlen 1960 (wie Anm. 3), S. I I I
; Klee 1990

(wie Anm. 32), S. 165.

52 Giedion-Welcker 1961 (wie Anm. 31), S. 90.

53 Gehlen 1960 (wie Anm. 3), S. 63.

54 Insofern die Kunst uns «die freie, beherrschte

Durchformung unserer wirklichen, alltäglichen

Bewusstseinsverfassung vermittelt] [...],
gelingt ihr vielleicht die Einregelung in die

Verfassung einer Menschheit, die vom Kampf ums

Mitkommen abgewetzt ist, die in der
tempobeschleunigten Erledigung den Modus der

Kristallisation findet, in der Benommenheit von
der nächsten Zukunft die Form des <post-
histoirex» Gehlen I960 (wie Anm. 3), S. 165.

Vgl. ders. 2007 (wie Anm. 2). Gehlen sieht

allein die bei Fichte angelegte psychologische

Bestimmung von Entfremdung noch wirksam,
und zwar in der Psychoanalyse, die der
«Seele die Verfügung über die ihr entglittenen
Produkte ihrer eigenen Selbsttätigkeit
wiederzugeben» versuche (ebd., S. 349). Er selbst

beharrt darauf, dass die Selbstentfremdung
des Menschen in den Institutionen das

einzige Mittel zu einer Freiheit sei, die nicht

zum «Schrittmacher der Guillotine» werde,
ebd., S. 35 I. In der Gegenwart des Post-

histoire sei die Idee der Freiheit abgelöst
worden durch ein zukunftsgerichtetes

planerisch-wissenschaftliches Kalkül. Von hier

aus erschliesst sich die in Zeit-Bilder beschriebene

Rolle der modernen Kunst noch einmal

deutlicher


	"Die Seele im technischen Zeitalter" : zur Kunstkonzeption von Carola Giedion-Welcker im Verhältnis zu Arnold Gehlens soziologischer Ästethik

