
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 4 (2009)

Artikel: Hodler im kunsthistorischen Kontext

Autor: Hofmann, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872218

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WERNER HOFMANN

Hodler im kunsthistorischen Kontext

277

Hodler und Munch, Hodler und Mondrian - diese beiden Paarungen rufen in
Erinnerung, dass bereits Fritz Burger den Versuch unternahm, Hodler mit einem

herausragenden Zeitgenossen zu koppeln und zugleich von ihm abzusetzen. Sein

Buch Césanne undHodler erschien 1913 im Münchener Delphin-Verlag, also in der

Stadt des Blauen Reiters, in der Burger als Professor an der Universität und der

Kunstakademie wirkte.1 Die Untersuchung bezog unausgesprochen Stellung

gegen das Kandinsky-Lager, also den Blauen Reiter; überdies ging es Burger
vielleicht auch darum, die Akzente zu korrigieren, die im Jahr zuvor die

Sonderbundausstellung in Köln gesetzt hatte. Im Zentrum stand dort das Kräftemessen

von Van Gogh (125 Werke) mit Cézanne (26), Gauguin (25) und Munch (32).

Picasso war immerhin mit 16 Bildern vertreten, hingegen Hodler nur mit drei:

dem Wilhelm Teil (Abb. 4, S. 173), dem Ent^ckten Weib und dem Schreitenden Weib,

beide aus der Sammlung von Gertrude Müller.2

Aus heutiger Sicht erbrachte Burgers Buch keine klärenden Ergebnisse, es

vermochte auch nicht, das Panorama der Avantgarde zugunsten Hodlers zu
revidieren. Der ungegliederte Gedankenfluss erstreckt sich über mehr als 200 Seiten.

Seine Themen erhellt das Register, das gleichzeitig als Inhaltsverzeichnis dient.

Wer heute den Grossessay liest, erfährt viel über die Bewusstseinslage eines

deutschen Intellektuellen jener Vorkriegsjahre, der leidenschaftlich versucht, sich aller

Denkprozesse des Augenblicks zu bemächtigen. Sein Bildungshorizont umfasst

Henry Bergson und Georg Simmel, Rudolf Steiner und Edmund Husserl,
Conrad Fiedler und Ernst Mach. Die Gründung der Zeitschrift Logos ist für

Burger ein «charakteristisches Kulturereignis», da darin nach seinem Dafürhalten
nicht philosophiert, sondern Lebensphilosophie betrieben wird. Burger verspürt,
Wilhelm Windelband folgend, überall das stürmische Verlangen nach

Weltanschauung, nach einer Lebensansicht in grossen Zügen. Für dieses Umdenken
hätte Burger auch die Schriften von Kandinsky heranziehen können, jenes Maler-

Theoretikers, dem er Anarchismus und Spiritualismus bescheinigte und überdies

eine «mephistophelische Konsequenz» bei dem Versuch, die künstlerischen



278 WERNER HOFMANN

Gestaltungsweisen zu Ende zu denken und dabei die Kunst «ans Ende» zu bringen.

Auf dieses Fazit wollte Burger sich nicht einlassen.

Burgers genauer Blick auf Bildstrukturen wird immer wieder abgelenkt von
seinem Bedürfnis, diese Beobachtungen mit theoretischen Argumenten, aus der

Philosophie bezogen, zu rechtfertigen. Das kommt daher, dass er meint, die

Kunst wolle «Organon der Philosophie» sein. Gleichwohl beschleicht ihn en
passant die Frage, «ob die Kunst nicht ihren Boden verlässt, um ausserkünstlerisches

zu illustrieren.»3

Indem Burger die künsderischen Vorgänge mit philosophischen Koordinaten

abstützt, mindert er ihre spezifischen Aussagen, also den Eigenwert ihrer Sach-

und Forminhalte. Das schmälert auch den Ertrag seiner Cézanne-Hodler-

Vergleiche, denn sie versetzen beide Maler in exemplarische Positionen, die sich

mehr der begrifflichen Deduktion als konkreten Bildvergleichen verdanken.

Gleich zu Beginn ist von «den beiden Polpunkten des künsderischen Lebens» die

Rede, doch bleibt diese Behauptung unbegründet. Vielmehr finden sich die
beiden Gestalten in das Bezugsfeld der Rassen und Nationen versetzt, obwohl Burger

unmissverständlich erklärt: «Nichts ist gefährlicher in der Kunst als der
Chauvinismus [...]» Dennoch bedient er das Klischee von der deutschen Neigung für
den Dämmerschein, das Ungewisse und Unbewusste, und preist am französischen

Geist, dass es ihm gelingt, «in jeder originellen Sphäre seine Flomogenität
zu erhalten [...].» In diesem Gegensatz werden Cézanne, der Romane, und Hod-
ler, der Germane, untergebracht.4

Wie steht es konkret mit dem Ungewissen und Unbewussten — bestimmt es

nicht die ambivalenten Bildstrukturen Cézannes stärker als die lapidaren
Eindeutigkeiten, die Flodler malt? Für welche Germanenmerkmale steht Hodlers Bildbau,

wenn man von seinen martialischen Landsknechten absieht?

Ich denke nicht daran, Fritz Burger den hohen intellektuellen Rang abzusprechen,

dennoch glaube ich, dass sein Buch zwar den Symptomgehalt eines

anspruchsvollen Zeitdokuments besitzt (und als solches gelesen werden sollte),
aber das Thema, das sich sein Titel vornimmt, verfehlt, weshalb es auch Hodlers

kunsthistorischen Kontext — das mir zugewiesene Problemfeld — nicht in den

Griff bekommen konnte.

Darum versuche ich, aus einer Reihe induktiv gewonnener Formmerkmale
eine Basis zu gewinnen, aus der Kriterien für das Kunstwollen der Epoche
resultieren. Sodann wird zu fragen sein, welchen Anteil diese Kriterien am Schaffen

von Cézanne und Hodler hatten. Daraus resultiert letztlich die Frage nach den

Faktoren, in denen wir Gemeinsames und Trennendes wahrnehmen können. Für



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 279

1 Drei Apostel, Detail aus einem Mosaik in der Sophienkirche in Kiew (Abb. 140) und

Giotto, Taufe Christi (Abb. 141), in: Fritz Burger, Cézanne und Hodler, Bd. 2, München 1913

all das werde ich weder ethnische Besonderheiten noch nationale Konstanten
bemühen.

Burgers reich illustriertes Werk enthält einige Abbildungen, die sich als

Ausgangspunkte für meine Überlegungen anbieten — Überlegungen freilich, die der

Autor nicht angestellt hat. Ich zeige Abbildung 140, drei Apostel aus einem Mosaik

der Sophienkirche in Kiew und die Gegenseite, Abbildung 141, Giottos
Taufe Christ in Padua (Abb. 1). Auf einer Seite ist Abbildung 148, eine

Kinderzeichnung zusammen mit Abbildung 149, einem altgermanischen Ornament

wiedergegeben Abbildung 15 8 zeigt ein Mosaik aus der Kathedrale von Torcello.

Dieses Musée imaginaire lässt an den Almanach des Blauen Reiters denken.

Die Bilddokumente bestätigen das Wort des Dichters Richard Dehmel, auf das

Burger sich beruft: «<Kunst ist Schöpfung, nie Nachahmung) [...] Der Künstler
will einen Zuwachs von Vorstellungen schaffen, Verknüpfungen von Gefühlen
und Dinge, die vorher noch auseinander lagen [...].» In den von Burger
ausgewählten Dokumenten bedient sich dieses Kunstwollen, beim Kind wie beim

mittelalterlichen Mosaizisten, einer Formensprache, die sich nicht mit den

Komplikationen des dreidimensionalen Illusionsraums einlässt, sondern die

Bildebene, also die zweite Dimension, zu ihrem Ereignisort macht. Folglich kommen



280 WERNER HOFMANN

die Perspektive und ihre raum-körper-
lichen Überschneidungen ebensowenig ins

Bild wie die Modellierung von Gestalten

und Gegenständen. Die Menschen stehen

meist vor einem Leerraum in additiven

Zusammenhängen oder isoliert, ihr
Nebeneinander vermeidet die räumliche Staffelung

in ein Hintereinander.

Aus der Sicht des neuzeitlichen
Illusionismus mutet diese Syntax archaisch an.

Sie beschränkt den menschlichen Körper
auf den Modus steifer Festigkeit, die nur
geringe Variationen zulässt. Die formale

Einheit und Geschlossenheit lässt Vielfalt
nicht zu. Dieses reduktive Formverhalten
kennzeichnet auch das Kunstwollen
Cézannes. Ihm galt, worauf Burger
hinweist, der Vorwurf der Unbeholfenheit,
des Nicht-Könnens. Auch Hodler werden

vom konservativen Kunsturteil Mängel angemerkt. Er hätte früher (im Sinne der

Laien) vorzügliche Akte gemalt, jetzt male er «schlechte, verzerrte». Burger sieht

darin ein Missverständnis des Betrachters: «Die (Verzeichnungen) sind nur für
den ein Hindernis zum Verständnis der Hodlerschen Werke, der in der Natur die

ihm geläufigen Tatsachen sucht» (Richtiger wäre zu sagen: der «in der Kunst» die

ihm geläufigen Tatsachen sucht.)
Solche Betrachter würden z. B. Anstoss genommen haben an Hodlers Wilhelm

Teil, den Burger eindringlich beschreibt: «In dem eisigen Silberlicht des

Gletschers, durchsichtig und hart, formt sich aus gestaltlosem Leben die Gestalt. Es

gibt deshalb in dem Bilde keinen Hintergrund und keinen Vordergrund, kein

Licht und keinen Schatten, nicht Raum und Figur, sondern nur das Bild in dem

sich die Geburt des Organischen aus der Unendlichkeit zu menschlicher Körperlichkeit

vollzieht.»5 Burger spricht dann von einer Gottheit, schreckhaft gross wie

Moses. Dieser strenge Formgedanke kommt nicht von ungefähr. Er bildet den

End- und Höhepunkt einer Syntax, für die frühe Beispiele in der Kunst um 1800

auftauchen, womit ich nicht vermuten oder gar behaupten möchte, dass Hodler
diese Werke gekannt hat: Joseph Anton Koch: Ugolino im Hungerturm (Abb. 2).

Der vom Hungertod Bedrohte ist immer noch ein Konzentrat von trotziger

2 Joseph Anton Koch, Ugolino im Hunger¬

turm, vor 1802, Bleistift auf Papier,

36,7 x 29,2 cm, Wien, Bibliothek der
Bildenden Künste



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 281

3 Wilhelm von Schadow, yoseph im 4 Eberhard Wächter, Hiob und seine Freunde,

Gefängnis, 1817, Fresko, mit Tempera 1807-1824, Öl auf Leinwand, 194,6 x 274,5 cm,

übermalt, Staatliche Museen zu Berlin, Stuttgart, Staatsgalerie

Nationalgalerie

Männlichkeit. Die Spitzbogentür rahmt den Gefangenen und versetzt ihn zusammen

mit dem Türbeschlag (in der Form eines Andreaskreuzes) in eine

pseudoreligiöse Ebene.

Die auftrumpfende Frontalität des Wilhelm Teil trägt das mögliche Umschlagen

in die Frontalität eines Ausgelieferten in sich, dem wir in einem Bild des

jüngeren Wilhelm von Schadow begegnen. Sein Joseph im Gefängnis (Abb. 3) ist ein

Verlassener, der vor sich hin brütet. Das Umkippen der Pathosformel in ratlose

Frontalität setzt sich fort bei Eberhard Wächter, der den isoliert sitzenden Hiob
der Dreiergruppe seiner Freunde (Abb. 4) zuordnet — doch sollte man nicht von
einer Gruppe sprechen, denn die drei uns frontal zugewandten Sitzenden bilden
eine Reihe bzw. den Keim zu einer Reihe, wie sie Hodler rund hundert Jahre später

in seinen Lebensmüden und Enttäuschten Seelen (Abb. 3, S. 252) bilden wird. Die

Reihung isolierter Körper treffen wir auch bei William Blake an in den Primaeval

Giants (Inferno 31) in der Täte, London.6

Frontalität als Signatur des Ubermenschen bestimmt den Umriss von Jean-

Auguste-Dominique Ingres' Jupiter, der sich von Thetis umschmeicheln lässt

(Abb. 5). Zugleich enthält die schmachtende Adorantin eine andere Pathosformel,

die wir in Hodlers Gestalten antreffen: den verzückten, nach hinten gewor-



282 WERNER HOFMANN

5 Jean-Auguste-Dominique Ingres, Jupiter und Thetis, Öl auf Leinwand, 330 x 257 cm, Aix-en-Provence, Musée Granet

6 Jean-Auguste-Dominique Ingres, Paolo und Francesca 1819, Öl auf Leinwand, 48 x 39 cm, Angers, Musée Pincé

7 Jean-Auguste-Dominique Ingres, Vorzeichnung zum Vœu de Louis XIII, 1821-1824, Bleistift auf Papier,

51,5 x 37,2 cm, Montauban, Musée Ingres

fenen Anbetungsnacken (siehe Ingres Paolo und Francesca, Abb. 6). Eine solche

ekstatische Zuwendung gilt z. B. dem in der Frontalität isolierten Jüngling im

Frühling. Wie bei Ingres ist dieses Beinahe-Paar dermassen entrückt — das Mädchen

verharrt im Trancezustand der Innenschau —, dass die körperliche Vereinigung

einer Profanierung gleichkäme. Die Nähe erreicht nicht einmal den Anfang
einer Verschmelzung, wie er sich bei Ingres andeutet. Ich schliesse diese Reihe

mit seiner Vorzeichnung zum Vœu de Fouis XIII (Abb. 7), die dann im Gemälde

keine Verwendung finden konnte. Zwar rahmen dort die beiden Engel die

Gottesmutter, aber der emblematisch stilisierte, verschränkte Doppelklang ging
verloren. Ingres' spiegelbildliche Gesten der Adoration fordern zum Vergleich
mit Hodlers Tag heraus, besonders mit den beiden flankierenden Gestalten der

3. Fassung, aber auch mit der 2. Fassung der Wahrheit (Abb. 8, S. 72).

Eine Vorstudie zum Tag (Abb. 8) scheint einen Hinweis auf den grossen
Antipoden von Ingres zu enthalten: Gustave Courbet. Hodlers Geste ist als Anbetung
zu lesen, gerichtet an ein Unsichtbares zu Füssen der Frau. Oder als Teil eines

Dialoges, wie ihn Courbet in den Badenden (Abb. 9) in Montpellier erfand: Eine
femme bourgeoise und ihre Dienerin. Mit klassenspezifischen Kategorien ist hier

jedoch nichts anzufangen. Die rätselhafte Spannung, die der Gestenaustausch der

beiden Frauen enthält, ist immer als überzogen und nicht von der alltäglichen Si-



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 283

8 Der Tag. Einzelfigur, um 1899, Öl

auf Leinwand, 22 x 17,5 cm, Kunsthaus

Zürich, Legat Mme Hector

Hodler

9 Gustave Courbet, Badende, 1853,
Öl auf Leinwand, 227 x 193 cm,
Montpellier, Musée Fabre

tuation gerechtfertigt empfunden worden. Was soll das gebieterische Schreiten

und das erstaunte Zurückweichen der Dienerin? Darin stecken die Pathosformeln

der «Verkündigung» und des «Noli me tangere», aber säkularisiert, nicht tri-
viaüsiert, d. h. auf einen imaginären Dialog bezogen, den zwei Verkörperungen
des weiblichen Geschlechts miteinander führen. Was Courbet auf zwei Frauen

verteilt, die ambivalenten Gesten der Zuwendung und des Zurückweichens,
verschmilzt bei Hodler im Tag zum gestischen Generalbass, den ein einziger
weiblicher Prototyp abwandelt. Hodler hat die Badenden nicht gekannt. Das beweisen

die Vorstudien zum Tag, in denen sich die Bildidee langsam klärt und verdichtet,
ohne sich auf ein Vorbild zu berufen.

Wenn Hodlers Menschen sich auf Sinnsuche begeben und ein subümiertes

Verlangen ausdrücken, geben sie auch fragende Ungewissheiten preis, so dass

sich ihre Körper in einer Aura der Keuschheit aufhalten. So die unbekleidete,

darum aber nicht nackte Frau im Aufgehen im All (Abb. 6, S. 140), die mit dem

Jüngling im Zwiegespräch mit der Natur (Abb. 5, S. 139) ein Paar bildet. Was den

Bildraum dieser Monologe angeht, ist beide Male die dritte Dimension in die

zweite zurückgepresst, mehr Raumanstieg als Raumvertiefung, so dass die

Gestalten vor der Raumfolie zu stehen scheinen. Hier mögen Kritiker angesetzt und

dem Maler Fehler oder Ungeschicklichkeiten angemerkt haben. Ich bin sicher,

dass man derlei Vorwürfe in zeitgenössischen Kommentaren findet.

Indes: was hinter solchen Archaismen, Unstimmigkeiten und Regelverstössen

sich zuträgt, ist eine paradigmatische Akzentverschiebung, für die ich das



284 WERNER HOFMANN

Wort von der «Kunst des Verlernens» vorschlage. Burger benutzte für einen

Rembrandt-Cézanne-Vergleich das Wort «Vielwisserei».7 Schon Rembrandt soll

die «Vielwisserei» als Belastung empfunden haben — um wie viel mehr aber erst

Cézanne, füge ich hinzu, etwa in seinen Badenden, wo das Volumen der Körper
abflacht und ihre Einbindung in die dritte Dimension ähnlich widerrufbar ist wie

in Giottos Taufe.

Der erste, der die Wende zum Verlernen ankündigte, ohne sie freilich selbst

programmatisch zu vollziehen, war Joshua Reynolds. In seiner dritten
Akademierede (1770) heisst es: «And I cannot help suspecting, that, in this instance,

the ancients had an easier task than the moderns. They had, probably, little or
nothing to unlearn, as their manners were nearly approaching to this desirable

simplicity; while the modern artist, before he can see the truth of things, is

obliged to remove a veil, with which the fashion of the times has thought proper
to cover her.»8

Diese Worte raten zum Verzicht auf rhetorische Eloquenz und stellen als

Gewinn eine neue Wahrheit und Wahrhaftigkeit in Aussicht. Das sind genau die

Impulse, die, auf das Verlernen gestützt, um 1800 die europäische Szene in einen

grossen Umbruch, in eine Topographie der Erneuerung versetzen werden.

Reynolds' Empfehlungen lassen sich im ganzen Spektrum dieser Prozesse

nachweisen: bei Francisco Goya ebenso wie bei Philipp Otto Runge und Caspar David

Friedrich, bei John Flaxman wie bei Blake, bei den Pariser «Barbus», die im Wege

des «désapprendre» ihren Lehrer David radikaüsieren wollen, wie bei den

deutschen Nazarenern in Rom und ihrem Nachbarn Ingres, der von ihnen manche

Anregung bezog.

Aus den theoretischen Erwägungen, die diesen Paradigmenwechsel begleiten,

greife ich zwei Schriften von Jacques Nicolas Paillot de Montabert heraus. In
seiner Dissertation sur les peintures du Moyen-Age, et sur celle qu'on a appelés gothiques

(1812) beklagt er den Weg, den die Kunst seit der Renaissance genommen habe:

«(il) acquit en correction perspective et perdit en naïveté; il gagna en intrépidité et

en énergie, et perdit en vérité et en propriété; l'anatomie devint une étude

d'ostentation; la magnificence des formes fut factice [...].»' In seiner Théorie du

Geste dans l'art de la peinture [...] (1813) empfiehlt er u. a. «l'unité dans la direction
des lignes». Zugleich warnt Paillot, falls es keine einzige «ligne déterminée» habe,

entstehe «confusion et laideur»;10 überhaupt bringe das Verlangen nach Einfachheit

und Naivität auch Gefahren mit sich: «[Depuis la Révolution] la simplicité fut
traduite par la roideur», und: «Une naiveté affectée dégénère en une manière

insupportable [...].»"



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 285

Ich kann hier nicht die Wege nachzeichnen, die dieser «Search of Innocence» —

so der Titel einer Ausstellung in der University of Maryland 1975 — von den

Anfängen um 1800 bis zum Fin de siècle zurücklegte, also zu den Prä-Raffaeliten,
den Symbolisten, den Nabis, zu Gauguin und Hodler aber auch zu Cézanne.12

Ich lasse die Bedeutungsdimensionen zunächst beiseite und beschränke mich
auf die formalen Konsequenzen, mit denen sich die Verlerner im ausgehenden

19. Jahrhundert befassen. Ihr zentrales Problem ist der Raum und seine Rückver-

wandlung in die Bildebene. Gauguin, Hodler und Cézanne gehen dabei je eigene

Wege, deren jeder den Leitgedanken einer harmonischen Bildordnung verfolgt.
Das geschieht unter Verzicht auf Dingbeschreibung und Narration. An ihre

Stelle tritt bei Gauguin das andeutende «suggérer», bei Cézanne die nach Ganzheit

strebende Evokation.
Und Hodler? Die Werke seiner reifen Zeit werden von einem Konsensverlangen

beherrscht, das den Bildgedanken auf straffe, rhythmisch-tektonische Strukturen

fesdegt. Die Frage «D'où venons-nous, que sommes nous, où allons nous?»,

die Gauguin 1897 in einem Figurenband von ungewöhnlicher Breite zu
beantworten versuchte, in einem stillebenhaften Gestaltenteppich, diese Frage stellte

sich Hodler immer wieder in Gestaltverkettungen, deren dichter, eurythmischer
Zusammenhalt auf das Prinzip des Parallelismus verweist. Dieses Formgesetz
beruht für Hodler nicht auf dem gleichrangigen Nebeneinander im Sinne der

Reihung, wie sie Alois Riegl zur selben Zeit an den spätantiken Friesen des

Konstantinsbogen analysierte (wobei er die Emanzipation der Intervalle
entdeckte); vielmehr entspringt für Hodler der Parallelismus der Symmetrie, die den

menschlichen Körper gliedert. Daraus ergibt sich der Bezug auf eine Mittelachse,
eine Dominante, die das Rechts und Links einer Komposition auf sich zieht, wie

er sich etwa in der Orantenhaltung im Tag und in der Wahrheit äussert.

Hodler denkt sowohl in Reihen, in eurythmischen Abläufen, als auch in

zentripetalen, geschlossenen Hierarchien. Diese beiden Modi distanzieren ihn von
seinen Zeitgenossen und stellen seine Kunst in einen formalen und spirituellen
Kontext, der eben damals - ich verweise auf Riegls Spätrömische Kunstindustrie

(1901) — erstmals systematisch erforscht wurde. In diese Richtung blickte auch

Ludwig Hevesi, als er 1904 über Hodlers grosse Ausstellung in der Wiener Secession

schrieb: «Durchaus architektonisch, zu einem Gebäude gehörig, die Figuren

gleich Wandpfeilern ragend, ihre Köpfe gleich Kapitälen sich entwickelnd, die

Gebärden gleich gotischen oder romanischen Bogen aufeinander zustrebend.»'5

Schon 1901 hatte Hevesi über àen Auserwählten (Abb. 3, S. 172) in einer Ausstellung

der Secession geschrieben: «Wie müsste das wirken vom Hochaltar einer



286 WERNER HOFMANN

modernen Kirche herab.»'4 Er zog dann Vergleiche mit frühmittelalterlichen

Mosaiken, von denen zur selben Zeit Gustav Klimt sich in Ravenna inspirieren
liess. Die sechs Engel schweben über der Erde, vergleichbar den Säulenfiguren

am Königsportal von Chartres, deren schwebendes Stehen keiner Bodenhaftung
bedarf. Der Auserwählte kniet vor einem Bäumchen, das einer kleinen, künstlichen
Erdscholle entwächst. Sharon Hirsh hat darin den Lebensbaum der Genesis und
den Baum der Kreuzigung erkannt.'5 Wie sich die aus grünen Flecken

zusammengesetzte Natur nach oben wölbt, bildet sie eine Wand ohne Raumtiefe.

Zugleich paraphrasieren die sanften Kurven den Bogen, der die Köpfe der Engel
verbindet. Darin ist die Erinnerung an das Halbrund einer Apsis enthalten.

Diesen Kunstriff verwendet Hodler häufig für den oberen Abschluss seiner

Bildideen, er antwortet den beckenartigen Mulden an der Basis wie ein abschliessender,

überwölbender Deckel. Solcherart wird die Szene zu einem Raum-Körper-
Gefäss aus Schale und Deckel. Das Bild wirkt in sich gerundet — als autonome

Erfindung, die sich nicht irgendeinem Naturschnitt verdankt.

Wenn ich von der Erinnerung an die Halbkuppel der Apsis spreche, denke ich

an die Raummetaphern, die von den frühchristlichen Mosaizisten an diesem

herausragenden Ort untergebracht wurden. An diese von der Wandkrümmung
hervorgerufene tatsächliche Dreidimensionalität knüpft Hodler an. Sein Blick richtet
sich nicht auf einen diesseitigen Kastenraum, wie ihn Albertis «offenes Fenster»

hervorbringt, also auf die von der Zentralperspektive geregelte Dreidimensionalität,

sondern auf eine gewölbte Raumschale, die, wie in der frühen Sakralkunst,

aus dem Übereinander zweier korrespondierenden Pole besteht, der Erde und

der Himmelswölbung darüber. Dazwischen Menschen, die in ihrer Rolle als

Glaubenszeugen die umweglose vertikale Verklammerung von Diesseits und Jenseits

besorgen. Diese Gliederung entspricht der «umgekehrten Perspektive», über

die Oskar Wulff in der Festschrift für August Schmarsow (1907) einen heute

vergessenen Aufsatz schrieb.16

Hodlers Vorstellungen mussten sich dem gerahmten Rechteck des «quadro»

(Alberti) einfügen, also mit der Konvention des Staffeleibildes abfinden. Die
Kirchenräume, die Hevesi dem Maler wünschte, boten sich nicht an. Aber
vielleicht sind seine Werke letztlich gar nicht auf Sakralräume angewiesen, vielleicht

sind die ostentativ formulierten Bildgedanken seiner Figurengemälde nicht die

beredtesten Verkünder des universellen Zusammenklangs, den er ausdrücken

wollte. Dieser fragende Zweifel könnte eine Antwort in Hodlers späten Seelandschaften

finden, denn hier geht der Blick umweglos aus der Nähe eines schmalen

Vordergrundes, in dem wir die Mulde einer Schale entdecken, nach oben in das



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 287

10 Thunersee mit Niesen, 1910, Öl auf Leinwand, 105,5 x 83 cm, Privatbesitz

11 Mädchen mit Mohnblume, um 1890, Öl auf Leinwand, 65 x 40 cm, Kunstmuseum Bern, Depositum
der Gottfried Keller-Stiftung

abschliessende Gegenüber von Gebirge und Wolken (Abb. io). Er richtet sich

nicht horizontal in die Ferne des Raums, sondern versetzt das, was hinten ist,
nach oben, negiert also die von unserem herkömmlichen Sehakt entworfenen
Tiefenachsen. Das Unten der Erde bietet keine Standfläche, es spricht in direkter

Konfrontation mit dem Oben des Himmels oder der Berge. So kann es geschehen,

dass ein Gebirge, das als deckelartiger Abschluss wirken soll, sich nicht im
See spiegelt, der leere, blinde Ebene bleibt, deren Erstreckung sowohl waagrecht
als senkrecht anmutet. Hodler dürfte diesen Vertikalbezug verspürt haben, als er
schrieb: «Si je regarde la voûte du ciel, la grande uniformité de toutes ses parties

me saisit d'admiration.»'7

Es gibt ein wichtiges Bindeglied zwischen Figur und Landschaft, das Mädchen

mit der Mohnblume (Abb. 11).'8 In der Frontalität dieser meditierenden Gestalt

zeichnet sich das Grundmuster von Becken (Mulde) und Deckel ab. Das Becken

bilden die verschränkten Arme, paraphrasiert vom Halbrund des Dekolletés; den

deckenden Beschluss stellt die Haarlandschaft dar, die aus dem abgerundeten
Schädel herausquillt und diesen umspielt wie später der Wolkenkranz, der einen

Gipfel umgibt.



288 WERNER HOFMANN

-•'WM -f»ß«Y.«M«v» Wt»»law* •**.«> « - « ' 12 Christus mit dem Zirkel, in:

ß/'b/e moraUsée, Codex

Vindobonensis 2554,
13. Jahrhundert, Wien,
Österreichische
Nationalbibliothek

13 Robert Fludd, Chaos der vier

Elemente, Illustration in:

Utriusque Cosmi maioris

salicet et minoris meta-

physica [...], Oppenheim/
Frankfurt 1617-1621

Das Zwiegespräch von Erde und Himmel beruht auf dem Ineinandergreifen

von Schale und Deckel. Diese gegenseitige Anziehung kann zu einer Verklammerung

führen, die einem offenen Kreis nahekommt, wobei ungeklärt bleibt, ob

dieser dabei ist, sich zu öffnen oder zu schliessen — Systole oder Diastole. Auf
jeden Fall wird deutlich, dass hier ein Wechselbezug vorliegt. In der späten Landschaft

bei Caux mit aufsteigenden Wolken (1917) sind wir versucht, einen kreisenden

Zusammenhang zu vermuten.1' Wieder vernachlässigt Hodler die Distanz zum
fernen Horizont und lässt das Wolkenspiel vertikal zwischen Unten und Oben

ablaufen. Dieses tastende Kreisen stösst sich am Rahmengeviert. Es entspricht
der alten Idee vom konzentrisch geschichteten Universum, das eine berühmte

Darstellung aus einer Bible moralisée des 13. Jahrhunderts veranschaulicht (Abb. 12).

Der pulsierende Weltkreis besteht aus Erde, Wasser, Feuer und Luft. Dieser

idealtypische Rückbezug auf eine mittelalterliche Metapher des erschaffenen

Kosmos ist folgerichtig: da Hodler nicht die perspektivische Vereinnahmung der

empirischen Welt anstrebt, muss er Bildzeichen für kosmogonische Prozesse —

Beispiel: Robert Fludd, 1617 (Abb. 13) — erfinden, die den Betrachter aus dem

Gegenüber emanzipieren, das die perspektivische Distanz ihm verordnet. Diese

Emanzipation versetzt ihn direkt in das Bildgeschehen.
Diese Landschaften fordern zum Vergleich mit Cézanne und Degas heraus.

Zwar hebt Hodler den Konsistenz-Unterschied zwischen Erde und Wolken

weitgehend auf, indem er beiden eine plasmatische Offenheit zuschreibt, doch geht er

nicht so weit wie Degas in seinen farbigen Monotypien der 1890erJahre, in denen



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 289

14 Die tote Valentine Godé-Darel, 26.01.1915, Öl auf Leinwand, 65 x 81 cm, Kunstmuseum

Basel, Depositum der Sammlung Rudolf Staechelin

die landschaftlichen Strukturen ganz und gar verflüssigt und amorphisiert
werden. Cézanne erfand andere Mittel, den Bildraum zu dynamisieren. Er
verwandelte den illusionistischen Scheinraum in ein Gewebe aus autonomen (nicht
konturierten!) Farbflecken, die primär die Bildebene zum Schauplatz des

Bildgeschehens machen. So wird der kategoriale Unterschied zwischen Körper und
Raum aufgehoben und das Bild zu einem raumkörperlichen Zwitter. Als Ziel
schwebte Cézanne eine offene formale Synthese als Gleichnis der kosmischen

Harmonie vor, ein dynamisches, homogenes Ganzes, das den Menschen in sich

trägt und so aus seiner Isolierung befreit. Beide, Cézanne und Hodler, arbeiten an

Ordnungsentwürfen, die Verkündungscharakter haben. Sie malen Heilsgewiss-
heiten. Doch nähern sie sich von entgegengesetzten Seiten dem neuen ganzheitlichen

Bild, das ihnen vorschwebt, wobei der Schweizer den Bildaufbau primär
der Linie anvertraut, indes Cézanne auf die Farbe und ihre Modulationsmöglichkeiten

setzt.

Die hier vorgeschlagenen Analysen folgen dem Wunschbild des Kunsthistorikers,

der danach trachtet, die künstlerischen Prozesse folgerichtig und kohärent

zu machen. Dieses Vorhaben muss vor dem letzten Kapitel von Hodlers Lebens-



290 WERNER HOFMANN

werk kapitulieren: den Bildnissen der todkranken Geliebten Valentine Godé-

Darel (Abb. 14). Diese Werkgruppe zeigt, dass der Maler imstande war, sich von
seinem Harmoniebedürfnis zu trennen. Mit andern Worten: das von affirmativen
Gewissheiten getragene formale Bezugsfeld in Frage zu stellen und die Selbstzerstörung

der Form in Angriff zu nehmen. Das ist Hodlers Beitrag zum 20.

Jahrhundert. Diese Köpfe auf dem Krankenlager sind jedoch keine formalen
Experimente, sie sind nicht in expressionistischer Manier von Schmerz verzerrt,
sondern vom Schmerz zerklüftet. Ihre organische Form ist von innen

aufgesprengt und in Leblosigkeit erstarrt. Wie Hodler die Todkranke und Tote
buchstäblich in effigie bestattet, indem er sie einbettet in eine Horizontale, die für ihn
eine Metapher des Todes war, macht er aus der Kreatur ein Stück Landschaft,
einen schartigen Gebirgszug inmitten der einförmigen Leere, der ohne Spiegelung

bleibt, ohne Gegenüber im Diesseits wie im Jenseits — eine zerbrochene Schale

ohne bergenden Deckel.

1 Burger 1913 [Anm. d. Red.: Alle folgende

Burger-Zitate werden pro Abschnitt in einer

Fussnote zusammengefasst].
2 Wilhelm Tell, 1897, Ol/Lw., 256 x 199 cm,

Kunstmuseum Solothurn, Vermächtnis Frau

Margrit Kottmann-Müller in Erinnerung an
ihren Ehemann Dr. Walther Kottmann, 1958

Entzücktes Weib, 1911, Ol/Lw., 165,5 x 85 cm>

Kunstmuseum Solothurn, Dübi-Müller-
Stiftung; Schreitendes Weib, um 1910, Ol/Lw.,
112,5 x 50,5 cm, Kunstmuseum Solothurn,

Dübi-Müller-Stiftung.
3 Burger 1913, Zitate S. 181, 182, 132, 119, 159.

4 Burger 1913, Zitate, S. 6, 213 und 33.

5 Burger 1913,8. 182, 13, 35 und 53.

6 William Blake, The Primaeval Giants Sunk in the

Soil\ Illustration zu Dantes Göttlicher Komödie,

1824—27, Bleistift, Tinte und Wasserfarbe auf

Papier, 37,2 x 52,5 cm, London, Tate Britain.

7 Burger 1913, S. 69.
8 SirJoshua Reynolds' discourses (The Camelot

series), hrsg. mit einer Einleitung von Helen

Zimmern, London 1887, S. 34—35.

9 Jacques Nicolas Paillot de Montabert, Disser¬

tation sur lespeintures du Moyen Age, et sur celles

qu'on a appelées gothiques, Paris 1812, Reprint:
Paris 2002, S. 29.

10 Jacques Nicolas Paillot de Montabert, Théorie

du Geste dans l'art de lapeinture [...], Paris 1913,
S. 187.

11 Ebd., S. 190 und S. 122.

12 Searchfor innocence. Primitive andprimitivistic art

of the 19th century, Beiträge von George Levi-
tine und Melinda Curtis, Ausst.-Kat. Dep. of
Art, University of Maryland Art Gallery, College

Park 1975.

13 Hevesi 1906, S. 454.

14 Ebd., S. 353.

15 Hirsh 1981, S. 82.

16 Oskar Wulf, «Die umgekehrte Perspektive
und die Niedersicht. Eine Raumanschauungsform

der altbyzantinischen Kunst und ihre

Fortbildung in der Renaissance», in:

Kunstwissenschaftliche Beiträge August Schmarsowgewidmet

zum jo. Semester seiner akademischen

Lehrtätigkeit, Leipzig 1907, S. 1—40.

17 Hodler 1897.
18 Mädchen mit der Mohnblume, um 1890, Ol/Lw.,

65 x 40 cm, Kunstmuseum Bern, Depositum
der Gottfried Keller-Stiftung, seit 1924.

19 Landschaft bei Caux mit aufsteigenden Wolken,

1917, Ol/Lw., 65,5 x 81 cm, Kunsthaus
Zürich, Schenkung der Erben Alfred Rütschi,

Ï929.


	Hodler im kunsthistorischen Kontext

