Zeitschrift: Outlines
Herausgeber: Schweizerisches Institut fir Kunstwissenschaft
Band: 4 (2009)

Artikel: Hodler im kunsthistorischen Kontext
Autor: Hofmann, Werner
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872218

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 23.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872218
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

277

WERNER HOFMANN

Hodler im kunsthistorischen Kontext

Hodler und Munch, Hodler und Mondrian — diese beiden Paarungen rufen in Et-
innerung, dass bereits Fritz Burger den Versuch unternahm, Hodler mit einem
herausragenden Zeitgenossen zu koppeln und zugleich von ihm abzusetzen. Sein
Buch Cézanne und Hodler erschien 1913 im Miinchener Delphin-Verlag, also in der
Stadt des Blauen Reiters, in der Burger als Professor an der Universitit und der
Kunstakademie wirkte." Die Untersuchung bezog unausgesprochen Stellung ge-
gen das Kandinsky-Lager, also den Blauen Reiter; iiberdies ging es Burger viel-
leicht auch darum, die Akzente zu korrigieren, die im Jahr zuvor die Sonder-
bundausstellung in Koln gesetzt hatte. Im Zentrum stand dort das Kriftemessen
von Van Gogh (125 Werke) mit Cézanne (26), Gauguin (25) und Munch (32).
Picasso war immerhin mit 16 Bildern vertreten, hingegen Hodler nur mit drei:
dem Wilhelm 1ell (Abb. 4, S. 173), dem Entzgickten Weib und dem Schreitenden Weib,
beide aus der Sammlung von Gertrude Miller.”

Aus heutiger Sicht erbrachte Burgers Buch keine klirenden Ergebnisse, es
vermochte auch nicht, das Panorama der Avantgarde zugunsten Hodlers zu revi-
dieren. Der ungegliederte Gedankenfluss erstreckt sich iiber mehr als 200 Seiten.
Seine Themen erhellt das Register, das gleichzeitig als Inhaltsverzeichnis dient.
Wer heute den Grossessay liest, erfahrt viel iiber die Bewusstseinslage eines deut-
schen Intellektuellen jener Vorkriegsjahre, der leidenschaftlich versucht, sich aller
Denkprozesse des Augenblicks zu bemichtigen. Sein Bildungshorizont umfasst
Henry Bergson und Georg Simmel, Rudolf Steiner und Edmund Husserl,
Conrad Fiedler und Ernst Mach. Die Griindung der Zeitschrift Logos ist fiir
Burger ein «charakteristisches Kulturereignis», da darin nach seinem Dafiirhalten
nicht philosophiert, sondern Lebensphilosophie betrieben wird. Burger verspiirt,
Wilhelm Windelband folgend, iiberall das stiirmische Verlangen nach Weltan-
schauung, nach einer Lebensansicht in grossen Ziigen. Fiir dieses Umdenken
hitte Burger auch die Schriften von Kandinsky heranziehen kdnnen, jenes Maler-
Theoretikers, dem er Anarchismus und Spiritualismus bescheinigte und tiberdies
eine «mephistophelische Konsequenz» bei dem Versuch, die kiinstlerischen



278 WERNER HOFMANN

Gestaltungsweisen zu Ende zu denken und dabei die Kunst «ans Ende» zu brin-
gen. Auf dieses Fazit wollte Burger sich nicht einlassen.

Burgers genauer Blick auf Bildstrukturen wird immer wieder abgelenkt von
seinem Bediirfnis, diese Beobachtungen mit theoretischen Argumenten, aus der
Philosophie bezogen, zu rechtfertigen. Das kommt daher, dass er meint, die
Kunst wolle «Organon der Philosophie» sein. Gleichwohl beschleicht ihn en pas-
sant die Frage, «ob die Kunst nicht ihren Boden verlisst, um ausserkiinstlerisches
zu illustrieren.»’

Indem Burger die kiinstlerischen Vorginge mit philosophischen Koordinaten
abstiitzt, mindert er ihre spezifischen Aussagen, also den Eigenwert ihrer Sach-
und Forminhalte. Das schmilert auch den Ertrag seiner Cézanne-Hodler-
Vergleiche, denn sie versetzen beide Maler in exemplarische Positionen, die sich
mehr der begrifflichen Deduktion als konkreten Bildvergleichen verdanken.
Gleich zu Beginn ist von «den beiden Polpunkten des kiinstlerischen Lebens» die
Rede, doch bleibt diese Behauptung unbegriindet. Vielmehr finden sich die bei-
den Gestalten in das Bezugsfeld der Rassen und Nationen versetzt, obwohl Bur-
ger unmissverstindlich erklirt: «Nichts ist gefihrlicher in der Kunst als der Chau-
vinismus |[...]» Dennoch bedient er das Klischee von der deutschen Neigung fiir
den Dimmerschein, das Ungewisse und Unbewusste, und preist am franzosi-
schen Geist, dass es ihm gelingt, «in jeder originellen Sphire seine Homogenitit
zu erhalten [...].» In diesem Gegensatz werden Cézanne, der Romane, und Hod-
ler, der Germane, untergebracht.*

Wie steht es konkret mit dem Ungewissen und Unbewussten — bestimmt es
nicht die ambivalenten Bildstrukturen Cézannes stirker als die lapidaren Eindeu-
tigkeiten, die Hodler malt? Fiir welche Germanenmerkmale steht Hodlers Bild-
bau, wenn man von seinen martialischen Landsknechten absieht?

Ich denke nicht daran, Fritz Burger den hohen intellektuellen Rang abzuspre-
chen, dennoch glaube ich, dass sein Buch zwar den Symptomgehalt eines an-
spruchsvollen Zeitdokuments besitzt (und als solches gelesen werden sollte),
aber das Thema, das sich sein Titel vornimmt, verfehlt, weshalb es auch Hodlers
kunsthistorischen Kontext — das mir zugewiesene Problemfeld — nicht in den
Griff bekommen konnte.

Darum versuche ich, aus einer Reihe induktiv gewonnener Formmerkmale
eine Basis zu gewinnen, aus der Kriterien fiir das Kunstwollen der Epoche resul-
tieren. Sodann wird zu fragen sein, welchen Anteil diese Kriterien am Schaffen
von Cézanne und Hodler hatten. Daraus resultiert letztlich die Frage nach den
Faktoren, in denen wir Gemeinsames und Trennendes wahrnehmen kénnen. Fiir



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 279

Abb. 141 Abb. 14

Drei Apostsd, Dutail aus ¢inem Mogaik in der Sophicakirche in Kiew (Abb. 146} Giotte Taufe Clristi {Abb. 141},

1 Drei Apostel, Detail aus einem Mosaik in der Sophienkirche in Kiew (Abb. 140) und
Giotto, Taufe Christi (Abb. 141), in: Fritz Burger, Cézanne und Hodler, Bd. 2, Miinchen 1913

all das werde ich weder ethnische Besonderheiten noch nationale Konstanten be-
miihen.

Burgers reich illustriertes Werk enthilt einige Abbildungen, die sich als Aus-
gangspunkte fiir meine Uberlegungen anbieten — Uberlegungen freilich, die der
Autor nicht angestellt hat. Ich zeige Abbildung 140, drei Apostel aus einem Mo-
saik der Sophienkirche in Kiew und die Gegenseite, Abbildung 141, Giottos
Taufe Christ in Padua (Abb. 1). Auf einer Seite ist Abbildung 148, eine Kinder-
zeichnung zusammen mit Abbildung 149, einem altgermanischen Ornament
wiedergegeben Abbildung 158 zeigt ein Mosaik aus der Kathedrale von Torcello.

Dieses Musée imaginaire lisst an den Almanach des Blauen Reiters denken.
Die Bilddokumente bestitigen das Wort des Dichters Richard Dehmel, auf das
Burger sich beruft: «Kunst ist Schépfung, nie Nachahmung [...] Der Kunstler
will einen Zuwachs von Vorstellungen schaffen, Verkntipfungen von Gefiihlen
und Dinge, die vorher noch auseinander lagen [...]» In den von Burger ausge-
wihlten Dokumenten bedient sich dieses Kunstwollen, beim Kind wie beim
mittelaltetlichen Mosaizisten, einer Formensprache, die sich nicht mit den Kom-
plikationen des dreidimensionalen Illusionsraums einlisst, sondern die Bild-
ebene, also die zweite Dimension, zu ihrem Ereignisort macht. Folglich kommen



280 WERNER HOFMANN

die Perspektive und ihre raum-koérper-
lichen Uberschneidungen ebensowenig ins
Bild wie die Modellierung von Gestalten
und Gegenstinden. Die Menschen stehen
meist vor einem Leerraum in additiven Zu-
sammenhingen oder isoliert, ihr Neben-
einander vermeidet die rdumliche Staffe-
lung in ein Hintereinander.

Aus der Sicht des neuzeitlichen Illusio-
nismus mutet diese Syntax archaisch an.
Sie beschrinkt den menschlichen Korper
auf den Modus steifer Festigkeit, die nur
geringe Variationen zuldsst. Die formale
Einheit und Geschlossenheit lasst Vielfalt
nicht zu. Dieses reduktive Formverhalten

2 Joseph Anton Koch, Ugolino im Hunger-

turm, vor 1802, Bleistift auf Papier,
36,7 x 29,2 cm, Wien, Bibliothek der kennzeichnet auch das Kunstwollen
Blidenden Kinsts Cézannes. Thm galt, worauf Burger hin-
weist, der Vorwurf der Unbeholfenheit,
des Nicht-Kénnens. Auch Hodler werden
vom konservativen Kunsturteil Mingel angemerkt. Er hitte frither (im Sinne der
Laien) vorziigliche Akte gemalt, jetzt male er «schlechte, verzerrte». Burger sieht
darin ein Missverstindnis des Betrachters: «Die Verzeichnungen> sind nur fiir
den ein Hindernis zum Verstindnis der Hodlerschen Werke, der in der Natur die
ihm gelaufigen Tatsachen sucht» (Richtiger wire zu sagen: der «in der Kunst» die
ihm geldufigen Tatsachen sucht.)

Solche Betrachter wiirden z. B. Anstoss genommen haben an Hodlers Wilheln:
1ell, den Burger eindringlich beschreibt: «In dem eisigen Silberlicht des Glet-
schers, durchsichtig und hart, formt sich aus gestaltlosem Leben die Gestalt. Es
gibt deshalb in dem Bilde keinen Hintergrund und keinen Vordergrund, kein
Licht und keinen Schatten, nicht Raum und Figur, sondern nur das Bild in dem
sich die Geburt des Organischen aus der Unendlichkeit zu menschlicher Korpet-
lichkeit vollzieht»’ Burger spricht dann von einer Gottheit, schreckhaft gross wie
Moses. Dieser strenge Formgedanke kommt nicht von ungefihr. Er bildet den
End- und Hoéhepunkt einer Syntax, fir die frithe Beispiele in der Kunst um 1800
auftauchen, womit ich nicht vermuten oder gar behaupten méchte, dass Hodler
diese Werke gekannt hat: Joseph Anton Koch: Ugolino im Hungerturm (Abb. 2).
Der vom Hungertod Bedrohte ist immer noch ein Konzentrat von trotziger



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 281

3 Wilhelm von Schadow, Joseph im 4  Eberhard Wachter, Hiob und seine Freunde,
Gefdngnis, 1817, Fresko, mit Tempera 1807-1824, Ol auf Leinwand, 194,6 x 274,5 cm,
iibermalt, Staatliche Museen zu Berlin, Stuttgart, Staatsgalerie

Nationalgalerie

Minnlichkeit. Die Spitzbogentir rahmt den Gefangenen und versetzt ihn zusam-
men mit dem Tirbeschlag (in der Form eines Andreaskreuzes) in eine pseudo-
religiose Ebene.

Die auftrumpfende Frontalitit des Wilhelm Tell trigt das mogliche Umschla-
gen in die Frontalitit eines Ausgelieferten in sich, dem wir in einem Bild des jiin-
geren Wilhelm von Schadow begegnen. Sein Joseph im Gefingnis (Abb. 3) ist ein
Verlassener, der vor sich hin briitet. Das Umkippen der Pathosformel in ratlose
Frontalitit setzt sich fort bei Eberhard Wichter, der den isoliert sitzenden Hiob
der Dreiergruppe seiner Freunde (Abb. 4) zuordnet — doch sollte man nicht von
einer Gruppe sprechen, denn die drei uns frontal zugewandten Sitzenden bilden
eine Reihe bzw. den Keim zu einer Reihe, wie sie Hodler rund hundert Jahre spi-
ter in seinen Lebensmiiden und Enttiuschten Seelen (Abb. 3, S. 252) bilden wird. Die
Reihung isolierter Korper treffen wir auch bei William Blake an in den Primaeval
Giants (Inferno 31) in der Tate, London. °

Frontalitit als Signatur des Ubermenschen bestimmt den Umriss von Jean-
Auguste-Dominique Ingres’ Jupiter, der sich von Thetis umschmeicheln ldsst
(Abb. 5). Zugleich enthilt die schmachtende Adorantin eine andere Pathosfor-
mel, die wir in Hodlers Gestalten antreffen: den verziickten, nach hinten gewor-



282 WERNER HOFMANN

5 Jean-Auguste-Dominique Ingres, Jupiter und Thetis, Ol auf Leinwand, 330 x 257 cm, Aix-en-Provence, Musée Granet
6 Jean-Auguste-Dominique Ingres, Paolo und Francesca 1819, Ol auf Leinwand, 48 x 39 cm, Angers, Musée Pincé

7  Jean-Auguste-Dominique Ingres, Vorzeichnung zum Veeu de Louis Xill, 1821-1824, Bleistift auf Papier,
51,5 x 37,2 cm, Montauban, Musée Ingres

fenen Anbetungsnacken (sieche Ingres Paolo und Francesca, Abb. 6). Eine solche
ekstatische Zuwendung gilt z. B. dem in der Frontalitit isolierten Jingling im
Frithling. Wie bei Ingres ist dieses Beinahe-Paar dermassen entriickt — das Mad-
chen verharrt im Trancezustand der Innenschau —, dass die korperliche Vereini-
gung einer Profanierung gleichkime. Die Nihe erreicht nicht einmal den Anfang
einer Verschmelzung, wie er sich bei Ingres andeutet. Ich schliesse diese Reihe
mit seiner Vorzeichnung zum Veu de Louis X111 (Abb. 7), die dann im Gemilde
keine Verwendung finden konnte. Zwar rahmen dort die beiden Engel die
Gottesmutter, aber der emblematisch stilisierte, verschrinkte Doppelklang ging
vetloren. Ingres’ spiegelbildliche Gesten der Adoration fordern zum Vergleich
mit Hodlers 7ag heraus, besonders mit den beiden flankierenden Gestalten der
3. Fassung, aber auch mit der 2. Fassung der Wahrheit (Abb. 8, S. 72).

Eine Vorstudie zum 7ag (Abb. 8) scheint einen Hinweis auf den grossen Anti-
poden von Ingres zu enthalten: Gustave Courbet. Hodlers Geste ist als Anbetung
zu lesen, gerichtet an ein Unsichtbares zu Fissen der Frau. Oder als Teil eines Di-
aloges, wie ihn Courbet in den Badenden (Abb. 9) in Montpellier erfand: Eine
femme bourgeoise und ihre Dienerin. Mit klassenspezifischen Kategorien ist hier
jedoch nichts anzufangen. Die ritselhafte Spannung, die der Gestenaustausch der
beiden Frauen enthilt, ist immer als iberzogen und nicht von der alltiglichen Si-



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 283

8 DerTag. Einzelfigur, um 1899, Ol
auf Leinwand, 22 x 17,5 cm, Kunst-
haus Ziirich, Legat Mme Hector
Hodler

9 Gustave Courbet, Badende, 1853,
Ol auf Leinwand, 227 x 193 cm,
Montpellier, Musée Fabre

tuation gerechtfertigt empfunden worden. Was soll das gebieterische Schreiten
und das erstaunte Zurlickweichen der Dienerin? Darin stecken die Pathosfor-
meln der «Verkiindigung» und des «INoli me tangere», aber sikularisiert, nicht tri-
vialisiert, d. h. auf einen imaginiren Dialog bezogen, den zwei Verkoérperungen
des weiblichen Geschlechts miteinander fiihren. Was Courbet auf zwei Frauen
verteilt, die ambivalenten Gesten der Zuwendung und des Zurtickweichens, ver-
schmilzt bei Hodler im 7ag zum gestischen Generalbass, den ein einziger weib-
licher Prototyp abwandelt. Hodler hat die Badenden nicht gekannt. Das beweisen
die Vorstudien zum 7ag, in denen sich die Bildidee langsam klirt und verdichtet,
ohne sich auf ein Vorbild zu berufen.

Wenn Hodlers Menschen sich auf Sinnsuche begeben und ein sublimiertes
Vetlangen ausdriicken, geben sie auch fragende Ungewissheiten preis, so dass
sich ihre Korper in einer Aura der Keuschheit aufhalten. So die unbekleidete,
darum aber nicht nackte Frau im Aufoehen im All (Abb. 6, S. 140), die mit dem
Jungling im Zwiegesprich mit der Natur (Abb. 5, S. 139) ein Paar bildet. Was den
Bildraum dieser Monologe angeht, ist beide Male die dritte Dimension in die
zweite zuriickgepresst, mehr Raumanstieg als Raumvertiefung, so dass die Ge-
stalten vor der Raumfolie zu stehen scheinen. Hier mégen Kritiker angesetzt und
dem Maler Fehler oder Ungeschicklichkeiten angemerkt haben. Ich bin sicher,
dass man detlei Vorwiirfe in zeitgendssischen Kommentaren findet.

Indes: was hinter solchen Archaismen, Unstimmigkeiten und Regelverstéssen
sich zutrigt, ist eine paradigmatische Akzentverschiebung, fiir die ich das



284 WERNER HOFMANN

Wort von der «Kunst des Vetlernens» vorschlage. Burger benutzte fiir einen
Rembrandt-Cézanne-Vergleich das Wort «Vielwisserei».” Schon Rembrandt soll
die «Vielwisserei» als Belastung empfunden haben — um wie viel mehr aber erst
Cézanne, fiige ich hinzu, etwa in seinen Badenden, wo das Volumen der Korper
abflacht und ihre Einbindung in die dritte Dimension dhnlich widerrufbar ist wie
in Giottos Zaufe.

Der erste, der die Wende zum Verlernen ankiindigte, ohne sie freilich selbst
programmatisch zu vollziehen, war Joshua Reynolds. In seiner dritten Aka-
demierede (1770) heisst es: «And I cannot help suspecting, that, in this instance,
the ancients had an easier task than the moderns. They had, probably, little or
nothing to unlearn, as their manners were nearly approaching to this desirable
simplicity; while the modern artist, before he can see the truth of things, is
obliged to remove a veil, with which the fashion of the times has thought proper
to cover her’

Diese Worte raten zum Verzicht auf rhetorische Eloquenz und stellen als
Gewinn eine neue Wahrheit und Wahrhaftigkeit in Aussicht. Das sind genau die
Impulse, die, auf das Verlernen gestiitzt, um 1800 die europiische Szene in einen
grossen Umbruch, in eine Topographie der Erneuerung versetzen werden.
Reynolds” Empfehlungen lassen sich im ganzen Spektrum dieser Prozesse nach-
weisen: bei Francisco Goya ebenso wie bei Philipp Otto Runge und Caspar David
Friedrich, bei John Flaxman wie bei Blake, bei den Pariser «Barbusy», die im Wege
des «désapprendre» ihren Lehrer David radikalisieren wollen, wie bei den deut-
schen Nazarenern in Rom und ihrem Nachbarn Ingres, der von ihnen manche
Anregung bezog,

Aus den theoretischen Erwigungen, die diesen Paradigmenwechsel begleiten,
greife ich zwei Schriften von Jacques Nicolas Paillot de Montabert heraus. In sei-
ner Dissertation sur les peintures du Moyen-Age, et sur celle qu'on a appelés gothiques
(1812) beklagt er den Weg, den die Kunst seit der Renaissance genommen habe:
«(il) acquit en correction perspective et perdit en naiveté; il gagna en intrépidité et
en énergie, et perdit en vérité et en propriété; 'anatomie devint une étude
d’ostentation; la magnificence des formes fut factice [...].»” In seiner 7héorie du
Geste dans lart de la peinture [...] (1813) empfiehlt er u. a. «’unité dans la direction
des lignes». Zugleich warnt Paillot, falls es keine einzige dligne determinée» habe,
entstehe «confusion et laideur;'® tiberhaupt bringe das Verlangen nach Einfach-
heit und Naivitit auch Gefahren mit sich: «[Depuis la Révolution] la simplicité fut
traduite par la roideur, und: «Une naiveté affectée dégénére en une maniére in-

supportable [...]»"



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 285

Ich kann hier nicht die Wege nachzeichnen, die dieser «Search of Innocence» —
so der Titel einer Ausstellung in der University of Maryland 1975 — von den An-
fingen um 1800 bis zum Fin de siecle zurticklegte, also zu den Pri-Raffaeliten,
den Symbolisten, den Nabis, zu Gauguin und Hodler aber auch zu Cézanne."”

Ich lasse die Bedeutungsdimensionen zunichst beiseite und beschrinke mich
auf die formalen Konsequenzen, mit denen sich die Verlerner im ausgehenden
19. Jahrhundert befassen. Thr zentrales Problem ist der Raum und seine Riickver-
wandlung in die Bildebene. Gauguin, Hodler und Cézanne gehen dabei je eigene
Wege, deren jeder den Leitgedanken einer harmonischen Bildordnung verfolgt.
Das geschieht unter Verzicht auf Dingbeschreibung und Narration. An ihre
Stelle tritt bei Gauguin das andeutende «suggérem, bei Cézanne die nach Ganz-
heit strebende Evokation.

Und Hodler? Die Werke seiner reifen Zeit werden von einem Konsensvetlan-
gen beherrscht, das den Bildgedanken auf straffe, rhythmisch-tektonische Struk-
turen festlegt. Die Frage «ID’ou venons-nous, que sommes nous, ot allons nous?»,
die Gauguin 1897 in einem Figurenband von ungewohnlicher Breite zu beant-
worten versuchte, in einem stillebenhaften Gestaltenteppich, diese Frage stellte
sich Hodler immer wieder in Gestaltverkettungen, deren dichter, eurythmischer
Zusammenbhalt auf das Prinzip des Parallelismus verweist. Dieses Formgesetz
beruht fiir Hodler nicht auf dem gleichrangigen Nebeneinander im Sinne der
Reihung, wie sie Alois Riegl zur selben Zeit an den spitantiken Friesen des
Konstantinsbogen analysierte (wobei er die Emanzipation der Intervalle ent-
deckte); vielmehr entspringt fir Hodler der Parallelismus der Symmetrie, die den
menschlichen Korper gliedert. Daraus ergibt sich der Bezug auf eine Mittelachse,
eine Dominante, die das Rechts und Links einer Komposition auf sich zieht, wie
er sich etwa in der Orantenhaltung im 7zg und in der Wabrheit dussert.

Hodler denkt sowohl in Reihen, in eurythmischen Abldufen, als auch in zen-
tripetalen, geschlossenen Hierarchien. Diese beiden Modi distanzieren ihn von
seinen Zeitgenossen und stellen seine Kunst in einen formalen und spirituellen
Kontext, der eben damals — ich verweise auf Riegls Spéitrimische Kunstindustrie
(1901) — erstmals systematisch erforscht wurde. In diese Richtung blickte auch
Ludwig Hevesi, als er 1904 tiber Hodlers grosse Ausstellung in der Wiener Seces-
sion schrieb: «Durchaus architektonisch, zu einem Gebiude gehorig, die Figuren
gleich Wandpfeilern ragend, ihre Kopfe gleich Kapitilen sich entwickelnd, die
Gebirden gleich gotischen oder romanischen Bogen aufeinander zustrebend.»”
Schon 1901 hatte Hevesi tiber den Auserwéihlten (Abb. 3, S. 172) in einer Ausstel-

lung der Secession geschrieben: «Wie miisste das wirken vom Hochaltar einer



286 WERNER HOFMANN

modernen Kirche herab»™ Er zog dann Vergleiche mit frithmittelaltetlichen
Mosaiken, von denen zur selben Zeit Gustav Klimt sich in Ravenna inspirieren
liess. Die sechs Engel schweben iiber der Erde, vergleichbar den Siulenfiguren
am Koénigsportal von Chartres, deren schwebendes Stehen keiner Bodenhaftung
bedarf. Der Auserwahlte kniet vor einem Biumchen, das einer kleinen, kiinstlichen
Erdscholle entwichst. Sharon Hirsh hat darin den Lebensbaum der Genesis und
den Baum der Kreuzigung erkannt.” Wie sich die aus griinen Flecken zusam-
mengesetzte Natur nach oben wolbt, bildet sie eine Wand ohne Raumtiefe. Zu-
gleich paraphrasieren die sanften Kurven den Bogen, der die Képfe der Engel
verbindet. Darin ist die Erinnerung an das Halbrund einer Apsis enthalten.
Diesen Kunstriff verwendet Hodler hiufig fiir den oberen Abschluss seiner Bild-
ideen, er antwortet den beckenartigen Mulden an der Basis wie ein abschliessen-
der, iberwolbender Deckel. Solcherart wird die Szene zu einem Raum-Kérper-
Gefiss aus Schale und Deckel. Das Bild wirkt in sich gerundet — als autonome
Erfindung, die sich nicht irgendeinem Naturschnitt verdankt.

Wenn ich von der Erinnerung an die Halbkuppel der Apsis spreche, denke ich
an die Raummetaphern, die von den frithchristlichen Mosaizisten an diesem her-
ausragenden Ort untergebracht wurden. An diese von der Wandkriimmung her-
vorgerufene tatsichliche Dreidimensionalitit kniipft Hodler an. Sein Blick richtet
sich nicht auf einen diesseitigen Kastenraum, wie ihn Albertis «offenes Fenster
hervorbringt, also auf die von der Zentralperspektive geregelte Dreidimensiona-
litdt, sondern auf eine gewolbte Raumschale, die, wie in der frithen Sakralkunst,
aus dem Ubereinander zweier korrespondierenden Pole besteht, der Erde und
der Himmelswolbung dartiber. Dazwischen Menschen, die in ihrer Rolle als
Glaubenszeugen die umweglose vertikale Verklammerung von Diesseits und Jen-
seits besorgen. Diese Gliederung entspricht der «cumgekehrten Perspektives, tiber
die Oskar Wulff in der Festschrift fiir August Schmarsow (1907) einen heute ver-
gessenen Aufsatz schrieb.'

Hodlers Vorstellungen mussten sich dem gerahmten Rechteck des «quadro»
(Alberti) einfigen, also mit der Konvention des Staffeleibildes abfinden. Die
Kirchenrdume, die Hevesi dem Maler winschte, boten sich nicht an. Aber viel-
leicht sind seine Werke letztlich gar nicht auf Sakralriume angewiesen, vielleicht
sind die ostentativ formulierten Bildgedanken seiner Figurengemilde nicht die
beredtesten Verkiinder des universellen Zusammenklangs, den er ausdriicken
wollte. Dieser fragende Zweifel konnte eine Antwort in Hodlers spiten Seeland-
schaften finden, denn hier geht der Blick umweglos aus der Nihe eines schmalen
Vordergrundes, in dem wir die Mulde einer Schale entdecken, nach oben in das



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 287

MRy e

10 Thunersee mit Niesen, 1910, Ol auf Leinwand, 105,5 x 83 cm, Privatbesitz

11 Madchen mit Mohnblume, um 1890, Ol auf Leinwand, 65 x 40 cm, Kunstmuseum Bern, Depositum
der Gottfried Keller-Stiftung

abschliessende Gegeniiber von Gebirge und Wolken (Abb. 10). Er richtet sich
nicht horizontal in die Ferne des Raums, sondern versetzt das, was hinten ist,
nach oben, negiert also die von unserem herkdmmlichen Sehakt entworfenen
Tiefenachsen. Das Unten der Erde bietet keine Standfliche, es spricht in direkter
Konfrontation mit dem Oben des Himmels oder der Berge. So kann es gesche-
hen, dass ein Gebirge, das als deckelartiger Abschluss wirken soll, sich nicht im
See spiegelt, der leere, blinde Ebene bleibt, deren Erstreckung sowohl waagrecht
als senkrecht anmutet. Hodler diirfte diesen Vertikalbezug verspiirt haben, als er
schrieb: «Si je regarde la votte du ciel, la grande uniformité de toutes ses parties
me saisit d’admiration.»"’

Es gibt ein wichtiges Bindeglied zwischen Figur und Landschaft, das Madchen
mit der Mohnblume (Abb. 11)."° In der Frontalitit dieser meditierenden Gestalt
zeichnet sich das Grundmuster von Becken (Mulde) und Deckel ab. Das Becken
bilden die verschrinkten Arme, paraphrasiert vom Halbrund des Dekolletés; den
deckenden Beschluss stellt die Haarlandschaft dar, die aus dem abgerundeten
Schidel herausquillt und diesen umspielt wie spiter der Wolkenkranz, der einen
Gipfel umgibt.



288 WERNER HOFMANN

AOLGLE AL DR | 12 Christus mit dem Zirkel, in:
Bible moralisée, Codex
Vindobonensis 2554,

13. Jahrhundert, Wien,
Osterreichische National-
bibliothek

13 Robert Fludd, Chaos der vier
Elemente, lllustration in:
Utriusque Cosmi maioris
salicet et minoris meta-
physica [...], Oppenheim/
Frankfurt 1617-1621

Das Zwiegesprich von Erde und Himmel beruht auf dem Ineinandergreifen
von Schale und Deckel. Diese gegenseitige Anziehung kann zu einer Verklamme-
rung fihren, die einem offenen Kreis nahekommt, wobei ungeklirt bleibt, ob
dieser dabei ist, sich zu 6ffnen oder zu schliessen — Systole oder Diastole. Auf je-
den Fall wird deutlich, dass hier ein Wechselbezug vorliegt. In der spiten Land-
schaft bei Caux mit anfsteigenden Wolken (1917) sind wir versucht, einen kreisenden
Zusammenhang zu vermuten.”” Wieder vernachlissigt Hodler die Distanz zum
fernen Horizont und lisst das Wolkenspiel vertikal zwischen Unten und Oben
ablaufen. Dieses tastende Kreisen stosst sich am Rahmengeviert. Es entspricht
der alten Idee vom konzentrisch geschichteten Universum, das eine beriihmte
Darstellung aus einer Bible moralisée des 13. Jahrhunderts veranschaulicht (Abb. 12).
Det pulsierende Weltkreis besteht aus Erde, Wasser, Feuer und Luft. Dieser
idealtypische Rickbezug auf eine mittelalterliche Metapher des erschaffenen
Kosmos ist folgerichtig: da Hodler nicht die perspektivische Vereinnahmung der
empirischen Welt anstrebt, muss er Bildzeichen fiir kosmogonische Prozesse —
Beispiel: Robert Fludd, 1617 (Abb. 13) — erfinden, die den Betrachter aus dem
Gegeniiber emanzipieren, das die perspektivische Distanz ihm verordnet. Diese
Emanzipation versetzt ihn direkt in das Bildgeschehen.

Diese Landschaften fordern zum Vergleich mit Cézanne und Degas heraus.
Zwar hebt Hodler den Konsistenz-Unterschied zwischen Erde und Wolken weit-
gehend auf, indem er beiden eine plasmatische Offenheit zuschreibt, doch geht er
nicht so weit wie Degas in seinen farbigen Monotypien der 189oer Jahre, in denen



HODLER IM KUNSTHISTORISCHEN KONTEXT 289

14 Die tote Valentine Godé-Darel, 26.01.1915, Ol auf Leinwand, 65 x 81 cm, Kunstmuseum
Basel, Depositum der Sammlung Rudolf Staechelin

die landschaftlichen Strukturen ganz und gar verfliissigt und amorphisiert
werden. Cézanne erfand andere Mittel, den Bildraum zu dynamisieren. Er ver-
wandelte den illusionistischen Scheinraum in ein Gewebe aus autonomen (nicht
konturierten!) Farbflecken, die primir die Bildebene zum Schauplatz des Bild-
geschehens machen. So wird der kategoriale Unterschied zwischen Korper und
Raum aufgehoben und das Bild zu einem raumkorperlichen Zwitter. Als Ziel
schwebte Cézanne eine offene formale Synthese als Gleichnis der kosmischen
Harmonie vor, ein dynamisches, homogenes Ganzes, das den Menschen in sich
trdgt und so aus seiner Isolierung befreit. Beide, Cézanne und Hodler, arbeiten an
Ordnungsentwiirfen, die Verkiindungscharakter haben. Sie malen Heilsgewiss-
heiten. Doch nihern sie sich von entgegengesetzten Seiten dem neuen ganzheit-
lichen Bild, das ihnen vorschwebt, wobei der Schweizer den Bildaufbau primir
der Linie anvertraut, indes Cézanne auf die Farbe und ihre Modulationsméglich-
keiten setzt.

Die hier vorgeschlagenen Analysen folgen dem Wunschbild des Kunsthistori-
kers, der danach trachtet, die kiinstlerischen Prozesse folgerichtig und kohirent
zu machen. Dieses Vorhaben muss vor dem letzten Kapitel von Hodlers Lebens-



290 : WERNER HOFMANN

werk kapitulieren: den Bildnissen der todkranken Geliebten Valentine Godé-
Darel (Abb. 14). Diese Werkgruppe zeigt, dass der Maler imstande war, sich von
seinem Harmoniebediirfnis zu trennen. Mit andern Worten: das von affirmativen
Gewissheiten getragene formale Bezugsfeld in Frage zu stellen und die Selbstzer-
storung der Form in Angriff zu nehmen. Das ist Hodlers Beitrag zum 20. Jahr-
hundert. Diese Koépfe auf dem Krankenlager sind jedoch keine formalen Expe-
rimente, sie sind nicht in expressionistischer Manier von Schmerz verzerrt,
sondern vom Schmerz zerkliiftet. Thre organische Form ist von innen aufge-
sprengt und in Leblosigkeit erstarrt. Wie Hodler die Todkranke und Tote buch-
stablich in effigie bestattet, indem er sie einbettet in eine Horizontale, die fiir ihn
eine Metapher des Todes war, macht er aus der Kreatur ein Stiick Landschaft, ei-
nen schartigen Gebirgszug inmitten der einfoérmigen Leere, der ohne Spiegelung
bleibt, ohne Gegeniiber im Diesseits wie im Jenseits — eine zerbrochene Schale

ohne bergenden Deckel.

1 Burger 1913 [Anm. d. Red.: Alle folgende 10 Jacques Nicolas Paillot de Montabert, 7héorie
Burger-Zitate werden pro Abschnitt in einer dn Geste dans l'art de la peinture [...], Paris 1913,
Fussnote zusammengefasst]. S. 187.

2 Wilbelm Tell, 1897, Ol/Lw., 256 x 199 cm, 11 Ebd, S. 19ound S. 122.

Kunstmuseum Solothurn, Vermichtnis Frau 12 Search for innocence. Primitive and primitivistic art
Margrit Kottmann-Miiller in Erinnerung an of the 19th century, Beitrige von George Levi-
ihren Ehemann Dr. Walther Kottmann, 1958 tine und Melinda Curtis, Ausst.-Kat. Dep. of
Entziicktes Weib, 1911, Ol/Lw., 165,5 x 85 cm, Art, University of Maryland Art Gallery, Col-
Kunstmuseum Solothurn, Dibi-Miillet- lege Park 1975.

Stiftung; Schreitendes Weib, um 1910, Ol/Lw., 13 Hevesi 1906, S. 454.

112,5 X 50,5 cm, Kunstmuseum Solothurn, 14 Ebd.,S. 353.

Diibi-Miiller-Stiftung. 15 Hirsh 1981, S. 82.

3 Burger 1913, Zitate S. 181, 182, 132, 119, 159. 16 Oskar Wulf, «Die umgekehrte Perspektive

4 Burger 1913, Zitate, S. 6, 213 und 33. und die Niedersicht. Eine Raumanschauungs-

5 Burger 1913, S. 182, 13, 35 und 53. form der altbyzantinischen Kunst und ihre

6 William Blake, The Primaeval Giants Sunk in the Fortbildung in der Renaissance», in: Kunsi-
Soi/, lustration zu Dantes Gattlicher Komddie, wissenschaftliche Beitrige August Schmarsow ge-
182427, Bleistift, Tinte und Wasserfarbe auf widmet Zum jo. Semester seiner akademischen
Papier, 37,2 x 52,5 cm, London, Tate Britain. Lebrtitigkeit, Leipzig 1907, S. 1—40.

7  Burger 1913, S. 69. 17 Hodler 1897.

8 Sir Joshua Reynolds’ discourses (The Camelot 18 Midchen mit der Mobnblume, um 1890, Ol/Lw.,
series), hrsg, mit einer Einleitung von Helen 65 x 40 cm, Kunstmuseum Bern, Depositum
Zimmern, London 1887, S. 34—35. der Gottfried Keller-Stiftung, seit 1924.

9 Jacques Nicolas Paillot de Montabert, Disser- 19 Landschaft bei Canx mit anfsteigenden Wolken,
tation sur les peintures du Moyen Age, et sur celles 1917, Ol/Lw., 65,5 x 81 cm, Kunsthaus Zii-
gu’on a appelées gothigues, Patis 1812, Reprint: rich, Schenkung der Erben Alfred Riitschi,

Paris 2002, S. 29. 1929.



	Hodler im kunsthistorischen Kontext

