
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 1 (2004)

Artikel: Der Künstler als Bergmann ohne Licht : über die Grenzen
künstlerischer Intention und die Relevanz des Biografischen

Autor: Graw, Isabelle

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


159

ISABELLE GRAW

Der Künstler als Bergmann ohne Licht
Über die Grenzen künstlerischer Intention und die Relevanz des Biografischen

1. Der Künstler als absichtsloser Bergmann?

Kunst, so lautet Theodor W. Adornos prägnante Formel, ist «Zuflucht mimetischen

Verhaltens». Man stösst bei ihm immer wieder auf Textstellen, die seine Faszination für

einen künstlerischen Ansatz belegen, in dem sich der Künstler augenscheinlich seinem

Material überlässt: angefangen bei einem Text über Joseph von Eichendorffs Dichtung,

die Adorno dafür lobt, dass sie sich vom «Strom der Sprache» treiben lasse,1 über

vergleichbare Aussagen («Erfahrungsstrom») zu Marcel Proust, bis hin zu einer beiläufigen

Bemerkung über «action painting und Aleatorik», bei der die «produktive Funktion nicht

imaginierter, (überraschenden Elemente» nicht geleugnet werden könne.2 Seine Rezeption

der Schriften von Paul Valéry ging in eine ähnliche Richtung, wobei die Methode, für

die Valéry gelobt wurde, im Grunde seine eigene war. Mit «unvergleichlicher Autorität»,

so Adorno über Valéry, habe dieser den «objektiven Charakter» des Kunstwerks, seine

«immanente Stimmigkeit» und die «Zufälligkeit des Subjekts» ihr gegenüber dargetan,3

Mit diesen Worten hätte er auch sein eigenes Anliegen auf den Punkt bringen können. In

Valéry sah er einen Vorreiterund Mitstreiter, eine Art Bruder im Geiste, der den Künstler,

so wie eres selbst getan hatte,zum «Vollzugsorgan» seines Materials erklärt jDerVaje-
rysche Künstler ist ein Bergmann ohne Licht, aber die Schächte und Stollen seines Baus

schreiben ihm im Dunkeln seine Bewegung vor»,4 so heisst es an einer Stelle, die über

Adornos Zustimmung zu diesem Künstlerbild keinen Zweifel lässt. Fiat man sich diesen

Künstler als «Bergmann ohne Licht» somit als jemanden vorzustellen, der sich völlig

orientierungslos im Dunkeln vortastet; sich blind einer externen Vorgabe überantwortet,

einer Vorgabe, von der auch noch implizit behauptet wird, dass ihre Richtung gegeben

sei? Keineswegs. Dass der Künstler ohne Licht operiert, ist zunächst einmal eine Metapher

dafür, dass er von keiner Absicht dominiert wird. Adorno war kein Freund der

Absicht, schon weil er die Überzeugung vertrat, dass die Sprache über die blosse Intention

des Dichters «hinausschiessen» würde. Statt ein ästhetisches Objekt auf Intentionen zu

verkürzen, sollte man eher untersuchen, inwieweit es «dem Zwang des Gebildes» gehorche.5

Seine Intentionsskepsis war also Folge eines ästhetischen Ansatzes, der sich

gegen subjektzentrierte, bei der subjektiven Erfahrung ansetzende Ästhetiken richtete. Er



160 ISABELLE GRAW

hingegen wollte dem Objekt Vorrang einräumen und es keinesfalls auf subjektive
Absichten verkürzt wissen. Von Alexander Kluge stammt eine in diesem Zusammenhang

aufschlussreiche Anekdote, die Adornos Intentionsphobie aufs Schönste illustriert:

Angesichts eines von Kluge und anderen verfolgten Projekts, einen neunstündigen Film

überdie Studentenbewegung zu drehen, habe Adorno ihm gesagt, man müsse «blind»

filmen.6 Nur dann, wenn er ohne Absicht etwas aufnehme, würde er etwas aufspüren:

«Was das ist, werden Sie erst hinterher sehen.» Adorno stellt hier einmal mehr seine

Überzeugung unter Beweis, dass es das ästhetische Objekt sei - in diesem Fall die im

Film dargestellte Studentenrevolte -, dem der Vorrang gebühre, weil es, wie Adorno

nicht müde zu sagen wurde, seine eigene Gesetzmässigkeit besitzt. Somit dürfen sich in

ihm auch keine Absichten realisieren.

Diese Vorbehalte gegenüber Intentionen und intentionsbezogenen Erklärungen
ziehen sich durch all seine ästhetischen Schriften. Alois Riegls Begriff des «Kunstwollens»

hat erzürn Beispiel mit den knappen Worten zurückgewiesen, dass selten das über ein

Werk entscheide, was damit gewollt war.7 Und gegen die «unausrottbare Frage» nach

der Intention polemisiert er in seinem Text über Eichendorff, dass diese Frage «gleichgültig»

gegenüber dem Komponierten wäre. Intention vermag also Adorno zufolge an

das, was künstlerisch geleistet wurde, nicht heranzureichen. Muss man so weit gehen?

Ich denke ja und nein.

An Adornos Intentionsskepsis heute produktiv anzuknüpfen heisst, die Autorität der

Intention, die in der Kunstgeschichte relativ unangefochten zu sein scheint, grundsätzlich

in Zweifel zu ziehen. Etwas anderes wäre es jedoch, dem Künstler sein Händlungspoten-

zial abzusprechen, ihm die programmatische Kompetenz zu entziehen oder ihn aus der

Verantwortung für sein Werk zu entlassen. Darum geht es mir nicht. In Anbetracht der

Tatsache jedoch, dass in Teilen der Kunstwelt derzeit eine erstaunliche «Intentions-

fixiertheit» zu herrschen scheint, eine Fixierung der Interpreten auf das vermeintlich

vom Künstler Beabsichtigte, liesse sich mit Adorno zunächst einmal an all jene Aspekte

erinnern, die in diesen Absichten eben nicht aufgehen oder über sie hinausschiessen.

Gerade in den Pressetexten der Kunstinstitutionen finden sich ja regelmässig Behauptungen

wie die, dass der Künstler in seinen Arbeiten «etwas vorführe» oder ein Anliegen

verfolge, so als würden diese Anliegen in oder von ihnen umgesetzt. Dort treibt Inten-

tionsfixiertheit ihre Blüten. Auch die Künstlerbiografie ist ein Genre, das den Künstler

und das vermeintlich von ihm Beabsichtigte oder Gewollte in den Mittelpunkt stellt und

dies trifft paradoxerweise auch auf die Künstlerbiografien von eher konzeptuell arbeite

nctenJKünst^ Fleimo Zobernig oder Andrea Fraser zu, die die Idee eines

einheitlichen oder expressiven Subjekts eigentlich zurückweisen. Selbst dann noch, wenn



DER KÜNSTLER ALS BERGMANN OHNE LICHT 161

Sol LeWitt, Autobiography, 1980, Schwarz-Weiss-Fotografien auf Papier aufgezogen, LeWitt Collection

ihren künstlerischen Arbeiten von der Kritik abstrakt negative Funktionen («Entleerung»,

«Entsubstantialisierung», «Negation») zugesprochen werden^schleicht sich der Künstler

als Meta-Subjekt durch die FHintertüre wieder ein.8 Denn da zumeist nicht aufgezeigt

wird, wie genau diese epistemologischen Funktionen von den künstlerischen Arbeiten

geleistet werden, da sie also nicht im Material selbst verortet werden, ist es am Ende

doch wieder der Künstler, dem man diese Funktionen sozusagen zugute hält. Die Zähigkeit

solch latent oder explizit intentionsbezogener Erklärungen hat meines Erachtens

auch damit zu tun, dass sie die Kunst scheinbar überzeugend - nämlich mit der

Individualität des Künstlers - wegerklären. Sie spielen unfreiwillig einem expressiven Ideal in

die Flände, das von einem Künstler ausgeht, der sich - oder eben bestimmte Absichten

- in seiner Arbeit «ausdrückt», sie in ihrverwirklicht.

Es gibt noch eine andere, produktionsästhetische Seite dieser «Intentionsfixiertheit»,

die von der Kunst sozusagen bedient wird, worin sich ein verändertes Selbstverständnis

des Künstlers niederschlägt. Tatsächlich sehen sich viele von ihnen heute dazu angehalten,

ihr Anliegen in möglichst klaren Worten schriftlich zu formulieren und zwar in einer

Weise, die oft etwas Rechtfertigendes an sich hat. Das sind Erscheinungen, die sich unter

anderem mit Missverständnissen in der Rezeption von Konzeptkunst und

Institutionskritik erklären. Was einmal der programmatische Versuch der Konzeptkunst war,



162 ISABELLE GRAW

Kunst zu entmystifizieren und als nüchterne Beschreibung eines Vorhabens neu zu

bestimmen - wobei diese «Pläne», etwa die von Sol LeWitt,9 aus heutiger Sicht reichlich

versponnen und idiosynkratisch anmuten und keinen Zweifel an ihrer Stilisiertheit

lassen -, ist heute zur trüben Konvention pressetextartiger Absichtserklärungen geronnen.
So als wäre Kunst eine Mittel-Zweck-Beziehung und der Künstler ein sich selbst
transparentes Subjekt, das seine Vorhaben schlicht künstlerisch «umsetzt».

2. Kein Ende der Strategie
Dabei hatte bereits Marcel Duchamp der Vorstellung, dass in der Kunst etwas vom

Künstler Beabsichtigtes ausgedrückt würde, mit seinem «persönlichen Kunst-Koeffizien-

ten» den Wind aus den Segeln genommen. Dieser Koeffizient sei, so lautete seine mit

wissenschaftlicher Seriosität kokettierende Formel, als eine «arithmetische Relation

zwischen dem Unausgedrückten-aber-Beabsichtigten und dem Unabsichtlich-Ausge-

drückten» zu verstehen.10 Das heisst mit anderen Worten, dass das Ausgedrückte nicht

unbedingt das ist, was beabsichtigt wurde und umgekehrt das Beabsichtigte in der Regel

unausgedrückt bleibt. Diese Zuspitzung hätte Adorno sicherlich gefallen, zumal sie

Intention auf eine Weise relativiert, die auf ihre Aushöhlung hinausläuft. Den Geltungsbereich

der Intention auf diese Weise einzuschränken, muss jedoch meines Erachtens

nicht zwangsläufig bedeuten, dass man das Kind sogleich mit dem Bade ausschüttet

und sich von dem in den 80er-Jahren des 20. Jahrhunderts aufgekommenen und in den

90er-Jahren durchgesetzten Bild des strategisch operierenden, also eben durchaus

Absichten verfolgenden Künstlers zugunsten des «absichtslosen» verabschiedet. Auch

wenn man auf den ersten Blick meinen könnte, dass beide Künstlerbilder- strategischer

und absichtsloser Künstler - nur schwer miteinander zu vereinbaren sind. Mein

Vorschlag wäre jedoch der, die ja die Flandlungs- und Interventionsmöglichkeiten des

Künstlers anerkennende Idee der «künstlerischen Strategie» dahingehend zu präzisieren,

dass man zunächst einmal - ganz in Adornos Sinne - bei den künstlerischen Arbei-

ten selbst ansetzt und untersucht, inwieweit sie Strategien aufführen und, falls dem so

ist, wie diese in ihnen aufgeführt werden. Und bei dieser Gelegenheit würde man zu der

Feststellung gelangen, dass sich die betreffenden künstlerischen Arbeiten darin keineswegs

erschöpfen. Mehr noch: Die «Strategie», deren Ausdruck künstlerische Arbeiten

auch sind oder sein können, muss nicht unbedingt deckungsgleich mit dem sein, was der

Künstler strategisch zu wollen meint oderzu wollen vorgibt. In dem Moment, wo sich die
——— —y~

mit dem Begriff der künstlerischen Strategie verbundene Vorstellung des

uneingeschränkt handlungsfähigen und übersieh selbst verfügenden Künstlersubjekts als eine

Fiktion erweist, wird es mithin möglich, den strategisch operierenden Künstler anders zu

bestimmen, ihn mithin in seine Grenzen zu verweisen.



DER KÜNSTLER ALS BERGMANN OHNE LICHT 163

Nebenbei bemerkt: Auf Adorno kann man dafür allerdings nicht zurückgreifen, weil

sein Subjektideal dem ebenso diametral entgegensteht wie besagte Intentionsphobie.

Gingerdoch von einem starken Subjekt aus, das nicht nurdazu in der Lage sein sollte, sich

den Gegebenheiten anzuschmiegen, sondern das auch die richtigen Konsequenzen aus

ihnen zu ziehen hatte. So musste der besagte «Bergmann ohne Licht» eben auch die Fähigkeit

besitzen, das, was die Schächte und Stollen ihm scheinbar objektiv vorschreiben,

überhaupt zu erkennen; und er musste sich dieser «Forderung» entsprechend verhalten.

Das zentrale Problem von Adornos Ästhetik sind ihre regulativen Ideen: Vom «Material»

zum Beispiel sollen bestimmte Forderungen so ausgehen, als seien diese von
vornherein gegeben. Das ist aberauch der Preis, den Adorno fürseine normative Ästhetik

bezahlt, die auf der Basis bestimmter Annahmen Urteile fällt. Demgegenüber gibt es den

Künstler, der, mimetischen Impulsen nachgebend, einer «objektiven» Forderung

entsprechen soll - eine ebenfalls mythische Vorstellung, die neben Adorno nur noch der

amerikanische Kunstkritiker Clement Greenberg produktiv gemacht hat.

3. Probleme von Biografie und Legendenbildung
Für Adorno waren auch Künstlerbiografien strikt abzulehnen, weil für ihn feststand, dass

Werke aus sich heraus verstanden werden müssten, ohne natürlich jemals rein aus sich

heraus verstanden werden zu können. Suspekt war ihm der biografische Ansatz wohl

auch deshalb, weil er in der Regel eine kausale Verbindung zwischen Leben und Werk

zieht oderzumindest suggeriert, dass eine kausale Verbindung besteht, die so natürlich

nicht gegeben ist. Keine künstlerische Arbeit resultiert aus dem Leben des Künstlers

oder lässt sich hinreichend damit erklären, was jedoch umgekehrt nicht heisst, dass sie

gar nichts mit diesem Leben zu tun hätte. Biografische Argumentationen laufen

grundsätzlich Gefahr, reduktionistisch zu argumentieren, weil sie die Kunst auf eine biografi-

sche Notwendigkeit verkürzen. Was umgekehrt bedeutet, dass die für Adorno ja stets

Priorität habende Eigendynamik der künstlerischen Arbeit verfehlt wird, wobei zu fragen

wäre, ob dem notwendig so sein muss.

Zunächst einmal ist es ja tatsächlich so, dass der biografische Ansatz dazu neigt, die

Aussagen des Künstlers mit derWahrheit zu verwechseln. Ich würde sogardieThese
aufstellen wollen, dass «Intention» derblinde Fleck der Kunstgeschichte ist. Auf das von den

Künstlerinnen Verlautbarte wird sich ja zumeist so bezogen, als stünde die Autorität die-

serVerlautbarungen ausser Frage. Der Künstler hat sozusagen immer das letzte Wort. Ich

glaube indes, dass man den Äusserungen des Künstlers stets mit Skepsis begegnen

muss, dass sie den Steljenwert einer Diskursstrategie haben, die es zu analysieren gilt.

Bedeutung kann hier suggeriert oder eben auch verschleiert werden. Bei jeder Künstler-



164 ISABELLE GRAW

aussage wäre demnach zu untersuchen, was sie zu suggerieren versucht und was sie

nicht sagt, was in ihr unausgesprochen bleibt. Zugleich sollten Künstlerstatements auch

als Teil der künstlerischen Arbeit angesehen werden, deren integraler Bestandteil sie

sind. Künstler, die sich programmatisch zu ihren Arbeiten äussern, stehen einerseits für

die seit den 60er-Jahren vollzogene und durchgesetzte Kompetenzerweiterung des

Künstlers und versuchen andererseits auf diese Weise natürlich auch, die Rezeption in

eine bestimmte Richtung zu steuern.

Je rarer diese Aussagen sind, desto mehr werden sie in Kunstgeschichte und Kunstkritik

wie Orakelsprüche gehandelt. Bei einer Gegenwartskünstlerin wie Rosemarie Trockel

zum Beispiel, die so gut wie keine Interviews gegeben hat, lässt sich dies gut zeigen. Ihre

Interpreten haben sich stets auf die gleichen, in einem Interview mit Jutta Koether

gemachten Äusserungen von ihrgestürzt, so als würden sie Halt in ihnen suchen.11

Jede Erklärung, die sich auf die vermeintliche Intention des Künstlers bezieht, neigt

Adorno zufolge ausserdem noch dazu, den Künstlerzu glorifizieren, ihn «überästhetisch»

«als Stifter» zu verherrlichen, und zwar «ohne das Agens der Form konkret zu reflektieren».12

Adorno benennt hierzwei Probleme, bei denen allerdings zu fragen wäre, ob sie

sich wirklich zwangsläufig aus der biografischen Herangehensweise ergeben: die

mystifizierende, isolierende Betrachtung des scheinbar herausragenden Künstlers einerseits

und die Vernachlässigung der konkreten materiellen Beschaffenheit seiner künstlerischen

Arbeit andererseits. In ihrer Mehrheit tendieren Künstlerbiografien durchaus

dazu, die Tatsache, dass «der Einzelne unauflöslich mit dem Gesellschaftlichen

verknüpft ist»,13 zu negieren und keine Konsequenzen aus dieser grundlegenden Abhängigkeit

vom Anderen zu ziehen. Insbesondere bei Künstler/Twen ist das Interesse der

Kunstwissenschaft für ihr «Leben» besonders ausgeprägt. Es mag zwar berechtigt sein, das

Werk etwa von Eva Hesse auch im Kontext bestimmter biografischer Daten zu diskutieren,

doch gerade im Falle von Hesse hat dies oft zur mangelnden Anerkennung ihrerfor-

mal-ästhetischen Leistungen geführt.

Welche Möglichkeiten gäbe es nun, ein Bewusstsein dieser Probleme in die biografische

Herangehensweise selbst hineinzutragen? Sind ihr diese Probleme inhärent oder ist ein

anderer biografischer Ansatz vorstellbar? Ich denke, dass es keine Lösung ist, auf

biografische Informationen ganz zu verzichten, auch wenn dieserVerzicht zuweilen strategisch

notwendig sein kann. Dessen ungeachtet würde ich für eine in sich verkomplizierte

biografische Methode plädieren, die erstens deren konstitutive Unzulänglichkeiten

berücksichtigt und beim Namen nennt. Diese nun stets in Klammern gesetzten biografischen

Informationen wären zweitens immer nur dann heranzuziehen, wenn die künstle-



DER KÜNSTLER ALS BERGMANN OHNE LICHT 165

rische Arbeit dies erforderlich macht oder nahe legt. Dies bedeutet, dass man ganz im

Sinne Adornos von der künstlerischen Arbeit selbst ausgeht. Falls also explizit biografische

Anspielungen in diesergemacht werden oderfalls biografisches Material in ihr

aufscheint, kann dem nachgegangen werden. Aber auch in einem solchem Fall würde die

biografische Erklärung immer nur als eine Deutung neben andere treten und sie würde

über ihren spekulativen Zug nicht hinweggehen. Grundsätzlich sind biografische Anspielungen

oder Bezüge natürlich nichts, was in der künstlerischen Arbeit «gegeben» wäre;

damit sie existieren, sind sie vielmehr auf einen Betrachter angewiesen, der sie aus den

Kunstwerken herausliest oder in sie hineininterpretiert. Im Idealfall sollte diese performative

Dimension in der biografischen Erklärung selbst zur Sprache kommen.

Was bedeutet dies nun für die zentralen Prämissen der Künstlerbiografie und wie wären

diese umzuformulieren? Die klassische Künstlerbiografie geht ja von einem kohärenten

Künstlersubjekt aus, das ein progressiv und linearsich entfaltendes Arbeitsleben führt -
ein Leben, das sich ausserdem noch nacherzählen lassen soll. Die Sache wird jedoch

komplizierter, wenn man die Darstellbarkeit dieses Lebens grundsätzlich in Zweifel zieht

und einen anderen Subjektbegriff postuliert. Geht man von einem Subjekt aus, das weder

«kohärent» ist noch über sich selbst verfügt, ein in seiner Souveränität

eingeschränktes Subjekt, das sich selbst in hohem Masse ausgeliefert ist, und nimmt man

darüber hinaus noch an, dass der lineare Lebenslauf eine narrative Fiktion ist, in der Brüche

und Kontingenzen wie Zufälle oder Glücksfälle ausgespart bleiben, dann wird es -
gelinde gesagt - kompliziert. Mit einem solchen Subjektbegriff zu arbeiten, bedeutet für

die produktionsästhetische Perspektive, dass man von einem Künstlersubjekt ausgeht,

das in eine unvorhergesehene Dynamik hineingezogen werden kann, die aus seinem

Material resultiert. Zugleich hat es sich für eine bestimmte Versuchsanordnung entschieden;

trägt mithin die Verantwortung dafür. Dieses Subjekt ist sich selbst nicht vollständig

zugänglich, was es jedoch nicht seinerVerantwortung enthebt, ein «Subjekt, das sich

nicht durch und durch kennt [...], ein fragiles und fehlbares Subjekt der Ethik, charakterisiert

eherdurch seine Grenzen als durch seine Souveränität.»14 Butler hat dieses «Subjekt

der Ethik» treffend als «sich selbst undurchsichtig» beschrieben und darauf verwiesen,

dass es deshalb noch lange nicht tun könne, was es wolle und auch seine

verbindlichen Beziehungen zu anderen nicht ignorieren könne.15 Auf Künstlerbiografien

übertragen folgt daraus, dass sich Künstlersubjekte niemals isoliert betrachten lassen.

Sie sind notwendig anderen ausgesetzt. Das, was sie tun, wird - anders gesagt - von

einem «Raum des Möglichen» (Pierre Bourdieu) bestimmt und begrenzt, ein Set von Normen

und Vereinbarungen, mit denen Künstlerinnen zu rechnen haben, die sie aber auch

gestalten und verändern.



166 ISABELLE GRAW

Zur narrativen Fiktion eines sich linear entwickelnden Lebens gehört in zahlreichen

Künstlerbiografien - und das Spektrum reicht hier von Picasso bis zu Heimo Zobernig -
auch die Suggestion, dass schon das frühkindliche Gekritzel die spätere Richtung

gewiesen hätte. Hier soll der Grundstein für eine progressive Entfaltung liegen, so als wäre

die spätere Vorgehensweise in diesen Kindheitsdokumenten bereits vorgezeichnet.

Selbst wenn es in einigen Fällen zutreffen mag, dass typische Merkmale für eine spezifische

Vorgehensweise in frühen Arbeiten bereits aufscheinen, sitzt man meines Erachtens

mit einer solchen Darstellung einer retrospektiven Verklärung auf. Man nährt

gleichsam im Nachhinein die Illusion, dass es so und nicht anders hat kommen müssen,

unter vollständiger Vernachlässigung von Brüchen und Kontingenzen. Als weitaus

schwieriger stelle ich mir die Darstellung eines Lebens vor, dem man die Tatsache

zugesteht, dass es auch ganz anders hätte kommen können. Man müsste zeigen, dass und

wie Künstlerinnen auch auf Abwege geraten und dass es keineswegs zu jedem Zeitpunkt

ausgemacht ist, wohin die Reise geht. Die Vorstellung eines kohärenten Künstlersubjekts,

das zielstrebig seinen Weg geht, einen Weg, der noch jeden Umweg und jedes

Scheitern im Nachhinein als notwendig und plausibel erscheinen lässt, ist ja ein gängiger

Topos der klassischen Künstlerlegende. Nichts weiter als ein Mythos also, den es

auseinanderzu nehmen gilt?

Nicht nur. Mit einer Kritik an Mythen und Legendenbildung ist es meines Erachtens

auch nicht getan. So notwendig es auch erscheint, sich kritisch mit den teilweise stereotypen

und am Ende doch stark voneinanderabweichenden Berichten über Künstlerinnen

auseinanderzu setzen, so sehr würde ich trotzdem dafür plädieren - und dies auch auf

die Gefahr hin, dass das jetzt paradox klingt -, diese Legenden ernst zu nehmen, nach

ihrer möglichen Berechtigung, ihren materiellen Grundlagen zu fragen. Dies zu tun

bedeutet allerdings auch - und ich denke, meine eigenen Katalogbeiträge für Künstler wie

Heimo Zobernig sind Fallbeispiele dafür -, aktiv Legendenbildung zu betreiben. Aus der

Legendenbildung lässt sich - zumal in der Kunstwissenschaft - nicht heraustreten. Man

ist immerin sie verstrickt und schreibt sie mit, was nicht heisst, dass man nicht auch die

Möglichkeit hätte, diesen Vorgang der Legendenbildung zu kontrollieren und

einzuschränken.

In ihrem unübertroffenen Klassiker Die Legende vom Künstler haben Ernst Kris und

Otto Kurz eine Reihe von Motiven herausgearbeitet, die sich durch die unterschiedlichsten

Künstlerviten seit der Antike ziehen. Waren hier Erweckungserlebnis und der

«Hirtenstand» (also das Motiv des Künstlers als Hirte) noch zentral gewesen, so scheint im

20. Jahrhundert der Eintritt des Künstlers in das Kunstmilieu die biografische Formel

schlechthin zu sein. Schliesslich wird dieser Moment in zahlreichen biografischen Angaben

eigens hervorgehoben. Eine solche Bedeutung hat man ihm meines Erachtens aber



DER KÜNSTLER ALS BERGMANN OHNE LICHT 167

auch zu Recht zugeschrieben, es gibt, anders ausgedrückt, eine materielle Grundlage für

diese Legende. Tatsächlich kann man sagen, dass die Zugehörigkeit zu einer Kunstszene

zu einer der wesentlichen Voraussetzungen der institutionell organisierten künstlerischen

Anerkennung gehört.16

Mein Plädoyer gilt also einem kunstwissenschaftlichen Ansatz, dersich nicht nur kritisch

mit Legendenbildung befasst, sondern durchaus biografische Daten hinzuzieht, und

zwar immer dann, wenn die künstlerische Arbeit dies angemessen erscheinen lässt;

ohne dass von einer Gegebenheit dieser biografischen Daten ausgegangen werde

könnte. Man müsste zudem untersuchen, inwieweit die künstlerische Arbeit, zu der für

mich selbstverständlich auch die programmatischen Verlautbarungen des Künstlers

gehören, dieser Legendenbildung Vorschub leistet, sie provoziert und in eine bestimmte

Richtung lenkt. Legenden fallen ja so wenig vom Himmel, wie sie die Wahrheit erzählen.

Wie bereits angedeutet, läuft dies unweigerlich auf eine Teilhabe an der Legendenbildung

hinaus, nur dass man sie auf diese Weise anders schreibt, was gegebenenfalls zu

ihrer produktiven Zersetzung beiträgt.

1 Siehe hierzu Theodor W. Adorno, «Zum Ge¬

dächtnis Eichendorffs», in: ders., Noten zur
Literatur, hrsg. von Rolf Tiedemann, Frankfurt

a. M. 1974 (Gesammelte Schriften 11),

S. 69-94, hier S. 78. Siehe zu Adornos
Kunstauffassung und seiner Konzeption von Mimesis

auch meine Ausführungen in «Adorno ist
unter uns», in: Nicolaus Schafhausen /
Vanessa Joan Müller / Michael Hirsch (Hrsg.),
Adorno. Die Möglichkeit des Unmöglichen,

Katalog zur Ausstellung adorno, zum 100.

Geburtstag Theodor W. Adornos, 2 Bde., Frankfurter

Kunstverein 2003-04, Bd. 2, S. 13-26

(Texte dt. und engl.).
2 Siehe hierzu Theodor W. Adorno, Ästhetische

Theorie, Frankfurt a. M. 1970 (Gesammelte
Schriften 7), S. 64.

3 Siehe hierzu Theodor W. Adorno, «Valéry

Proust Museum», in: ders., Kulturkritik und

Gesellschaft I. Prismen. Ohne Leitbild, hrsg.

von RolfTiedemann, Frankfurt a. M. 1977

(Gesammelte Schriften 10.1), S. 181-194,
hierS. 190.

4 Siehe Theodor W. Adorno, «Valérys Abweichun¬

gen», in: Adorno 1974 (wie Anm. 1), S. 188.

5 Siehe hierzu Theodor W. Adorno, «Parataxis.

Zur späten Lyrik Hölderlins», in: Adorno 1974

(wie Anm. 1), S. 447-491, hierS. 448.
6 Siehe hierzu Peter Laudenbach / Alexander

Kluge, «Nurdas unsichtbare Bild zählt.
Alexander Kluge über den Philosophen
Adorno, den 11. September und die Flaschenpost

der Kritischen Theorie», in: DerTages-

spiegel (Kultur), 11.9.2003, S. 25-26.
7 Siehe hierzu Adorno 1970 (wie Anm. 2), S. 95.

8 Ein Beispiel von vielen: die kürzlich erschie¬

nene «Künstlerische Biografie und Werkübersicht»

von Heimo Zobernig, in: HeimoZober-

nig, Ausst.kat. Museum Moderner Kunst

Stiftung Ludwig Wien; Kunsthalle Basel; K21

Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen,
Düsseldorf, 2002-03, S. 9-243, 301 -374 (engl.
Übersetzung).

9 Siehe hierzu Gary Garrels (Hrsg.), Sol LeWitt,

a retrospective, Ausst.kat. San Francisco

Museum of Modern Art; Museum of Contemporary

Art, Chicago; Whitney Museum of

American Art [New York], 2000-01, etwa die

Zeichnung Nr. 60, S. 141 (Untitled, 1967,

gedruckte Ankündigung einer Ausstellung von
Werken Sol LeWitts in der Dwan Gallery, Los

Angeles, April 1967, LeWitt Collection).



168 ISABELLE GRAW

10 Siehe hierzu Marcel Duchamp, Der kreative

Akt. Duchampagne brut, übers, von Serge

Stauffer, Hamburg 1992, S. 11-12.

13 Siehe hierzu Judith Butler, Kritik der ethischen
Gewalt. Adorno-Vorlesungen 2002, Frankfurt

a. M. 2003, S. 9.

11 Siehe hierzu Anne Middleton Wagner:
«Trockel's Promise», in: The Drawing Center's

Drawing Papers, Bd. 18, New York 2000,
S. 7-19.

14 Siehe hierzu ebd. S. 10.

15 Siehe hierzu ebd. S. 29.

12 Siehe hierzu Adorno 1974 (wie Anm. 5),
S. 452.

16 Siehe hierzu Isabelle Graw, «Frauen am

Machtpol», in: dies., Die bessere Hälfte.

Künstlerinnen des 20. und 21. Jahrhunderts,
Köln 2003, S. 105-166.

The artist as a miner without a lamp. Beyond the bounds of artistic intent and

the relevance of biography
The artist's intent is endowed with undiminished authority within art research - it is, as it were, the blind

spot in art history. With Adorno's work on aesthetics, however, reference can be made to a more sceptical

stance regarding intent that, in my opinion, can be brought in a productive way into contemporary
debates on methods, despite its questionable, normative traits. His portrayal of the artist as a 'miner without

a lamp' has the advantage, for instance, that it refers to that aspect of artistic production which did

not come about intentionally and thus does not form part of the intent. Precisely in view of what I diagnose

as the 'obsession with intention' of the contemporary art world, it appears useful to follow Adorno

and put the prestigiousness of intent in its place without, however, rashly taking leave of the image of the

strategically operating, capable and active artist that has gained acceptance since the 1990s. Here, one

can fall back on philosopher Judith Butler's subject model: a 'subject of ethics' that is exposed to itself
and does not possess itself on the one hand, so as to remain perfectly responsible for its actions on the

other. How does this subject-critical perspective affect a genre such as that of the artist's biography in

which the artist invariably has the last word and his statements are confused with the truth? After all, the

problem with conventional artists' biographies is precisely to be seen in the fact that they postulate an

unrestrictedly superior subject without pointing out the limits of this superiority. Moreover, in most cases
this biographical subject is isolated from and raised above the norms that, according to Butler, presuppose

it. Artists' biographies are thus prime examples of the sort of narrative fiction that depicts life as the

linear development of an individual who is as independent as he is exceptional. The impression gained is

that it must have turned out like that and no other way. Considering, however, that lives are marked by

breaks and incoherencies and that subjects are linked insolubly with society, then this has drastic

consequences for the genre of the artist's biography. In the end, I plead in favour of a biographical approach

that, in principle, is based on and oriented towards the artistic material, and that looks into biographical

allusions, for instance, that appear in the artistic material itself. Without regarding them as 'given' or that

they can be read unambiguously - the performative interpretation of the observer should be acknowledged

as such. Nevertheless, such a complication of the biographical approach is also part of legend-

building. My conclusion is therefore that art research cannot escape legend-building. It is possible,

though, to control this process and offer other interpretations, something that breaks the legend up without,

however, destroying it.


	Der Künstler als Bergmann ohne Licht : über die Grenzen künstlerischer Intention und die Relevanz des Biografischen

