
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 1 (2004)

Artikel: Scheinalternative Kunst- oder Bildwissenschaft : ein
kulturwissenschaftlicher Kommentar

Autor: Shade, Sigrid

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872068

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872068
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


87

SIGRID SCHADE

Scheinalternative Kunst- oder Bildwissenschaft
Ein kulturwissenschaftlicher Kommentar

1. Scheinalternativen

«Kunstwissenschaft als Bildwissenschaft?» - so der Sektionstitel - kann im Zusammenhang

mit dem Titel des Symposiums, «Zukunftsvisionen: Kunst und Kunstgeschichte in

einer Zeit des Umbruchs», so verstanden werden, als werde die Frage gestellt, ob die

Bildwissenschaft die Zukunft der Kunstwissenschaft sei. Oder mit anderen Worten: ob

die Kategorien, Fragen und methodischen Konzepte einer (wie auch immer vorgestellten

und unterstellten) «Bildwissenschaft» der Kunst, der Kunstgeschichte und/oder der

allgemeinen gesellschaftlichen Produktion visueller Umgebungen «in Zeiten des

Umbruchs» angemessener seien als die einer (wie auch immer vorgestellten und unterstellten)

Kunstwissenschaft. Eine historisch gewachsene Disziplin würde somit von einer

neu definierten abgelöst. Ein solcher Begriff von Bildwissenschaft wäre dann der Kampfbegriff

eines behaupteten Paradigmenwechsels innerhalb des akademischen Feldes der

Kulturwissenschaften, in dem in den letzten Jahren widersprüchliche Bewegungen

zwischen dem Einfordern von Transdisziplinarität und einergegenläufigen Redisziplinierung

zu beobachten sind.

Einerseits haben sich die Disziplinen in den letzten zehn bis zwanzig Jahren verstärkt

wechselseitig aufeinander bezogen und dadurch selbst zu einer Durchlässigkeit ihrer

Grenzen beigetragen' (wenn auch die Kunstgeschichte oder Kunstwissenschaft sicher in

geringerem Masse als andere Kulturwissenschaften).2 Andererseits hat leicht verschoben

oder parallel dazu eine «Redisziplinierung» eingesetzt, die die Disziplinen wieder «kenntlich»

machen will, welche Profil und Konturen in inter- odertransdisziplinären Arbeitsformen

und Fragestellungen scheinbar verloren haben. Den Wunsch nach Ablösung einer

Disziplin durch eine andere (neue) rechne ich der Bewegung der Redisziplinierung zu, die

nicht aufhört, etwas wiederherstellen zu wollen, was im Zuge des diskursiven Widerstreits

der Disziplinen «verloren» gegangen ist: die Vorstellung von einer einheitlichen und ab-

schliessbaren Form der Herstellung normierten Wissens.3 Das Verlorene bedurfte aber

eben immer schon der entsprechenden Voraussetzungen des Disziplinären und Disziplinierten,

derVerlust des Einen geht notwendig mit der Dekonstruktion seiner Herstellungsbedingungen

einher und wird damit als immer schon «eingebildeter/s» kenntlich.



88 SIGRID SCHADE

Die Bewegung der Redisziplinierung gründet unter anderem auf einer Kritik an «Inter-

disziplinarität» oder «Transdisziplinarität» als unsystematischer additiver Verfahrensweise.

Die Kritik an diesen Phänomenen wäre berechtigt, würde sie nicht generalisieren,

sondern sich auf konkrete missglückte Versuche von Transdisziplinarität beziehen. Sie

führt jedoch keineswegs automatisch zu einer produktiven Lösung, wenn sie, verbunden

mit der Setzung einer «neuen» Disziplin, nicht die Frage nach deren eigenen disziplinaren

Grenzen stellt. Die Bildwissenschaft muss - wie die anderen Disziplinen auch - eine

Antwort darauf geben können, in welcher Weise sie auf neue Herausforderungen der

Wahrnehmung reagiert und welches Wissen sie denn mit disziplinaren oder interdisziplinären

Mitteln generieren möchte, das über die Etablierung einer neuen Disziplin hinausginge.

Man müsste die Vorteile einer Ablösung benennen können: Welche Fragen können

durch welche Arten der methodischen und theoretischen Annäherung anders oder besser

beantwortet werden - bezogen auf noch zu definierende Gegenstandsfelder, die ein-

oder ausgeschlossen wären usw.

Den Sektionstitel als eine Frage nach der Ablösung der Kunstwissenschaft durch die

Bildwissenschaft zu verstehen, liegt nahe, weil der Begriff der «Bildwissenschaft» seit ei-

nigerZeit Konjunktur hat. In den Zeiten des ökonomischen, technologischen und medialen

Wandels kann man einen wissenschaftspolitischen Zugriff verschiedener alter und

neuer Disziplinen auf das Bild beobachten, in denen es auch um Konkurrenzen und

Ressourcen geht. Die Reklamation der disziplinären Zuständigkeit auf das Gegenstandsfeld

des Visuellen steht nicht zuletzt im Zusammenhang damit, dass Drittmittelgelder,

zum Beispiel bei der Deutschen Forschungsgemeinschaft (DFG), auch bei

interdisziplinärformulierten Forschungsschwerpunkten nach wie vor disziplinenorientiert vergeben

werden und genuin transdisziplinär ausgerichtete Forschungsfelder nach wie vormargi-
nalisiert werden (sollen).4

Aus der Perspektive eines heterogenen Feldes von Kulturwissenschaften stellt sich die

Ablösung der traditionellen «Kunstwissenschaft» durch eine zukünftige «Bildwissenschaft»

als Scheinalternative dar. Wenn die Kritik an einer «alten» Disziplin wie der

Kunstgeschichte oder Kunstwissenschaft (die ich teile) darauf gründet, dass diese ihre eigenen

Konstitutionsbedingungen zu wenig reflektiert - und damit zu wenig reflektiert, wie

sie die Gegenstände, die sie behandelt, zuerst herstellt - und dass sie neue Bildwelten

in Kunst und Gesellschaft, neue Bildtechnologien und Wahrnehmungsherausforderungen

zu wenig zur Kenntnis nimmt, dann kann es nicht darum gehen, mit dergleichen Un-

reflektiertheit in einer neuen Disziplin vorzugehen. Die Zukunft der Kunstwissenschaft

als Bildwissenschaft wird eine Zukunft der Kunstwissenschaft als erweiterte (oder

entdisziplinierte) Disziplin sein, die ihre eigenen Grenzen reflektiert, oder genauer gesagt,



SCHEINALTERNATIVE KUNST- ODER BILDWISSENSCHAFT 89

als eine durch bildwissenschaftliche Fragestellungen hindurchgegangene und

erweiterte zeitgenössische Kulturwissenschaft. In diesem Zusammenhang muss auch

danach gefragt werden, welche bildwissenschaftlichen Fragestellungen mit kunstwissenschaftlichen

Verfahren und Gegenstandsfeldern unvereinbar sind, denn wenn sie nicht

unvereinbar sind, können sie ohne weiteres ihre Effekte innerhalb der Kunstwissenschaft

entfalten. Wenn sie unvereinbar sind, müsste nicht nur deren innovativer Gehalt

überprüft werden, sondern auch, ob und in welcher Weise die Fragestellungen selbst

problematisch sind.

Ich möchte im Folgenden einige problematische und einige weniger problematische

Züge diskutieren, die innerhalb des Spektrums, in dem eine neue Bildwissenschaft

gefordert wird, aufgetreten sind, und darauf aufmerksam machen, dass man bei der Lektüre

entsprechenderTexte auf eine ganze Reihe von Widersprüchen stösst, die ich hier

nicht alle lösen kann.

Mein Text ist als ein Plädoyer für eine sorgfältige Lektüre methodischer Verfahren

und theoretischer Positionen zu verstehen. Dies halte ich für umso wichtiger, als die

Wissenschaftsdiskurse und Debatten von der Schnelllebigkeit modischer Begriffe mittlerweile

ebenso geprägt sind wie unser massenmedialer Alltag und das Argumentative des

Denkens und der Auseinandersetzung in den Kulturwissenschaften allzu oft dem Labelling

einer Corporate Identity weichen muss. Das Modische des Begriffs «Bildwissenschaft»

macht ihn zum Verdächtigen fürVorgänge der Verdrängung und der Selbstver-

kennung, deshalb soll für diesmal der Schwerpunkt nicht auf der sicher nach wie vor

berechtigten Kritik der Kunstwissenschaft liegen, sondern auf der Kritik des Neuen oder

des Alten in der neuen Bildwissenschaft.

2. Zu Problemen der Bild(er)wissenschaft(en)
Im Begriff der Bildwissenschaft verschiebt sich der Gegenstand der Reflexion von der

«Kunst» zum «Bild». Dies wird von den einen als notwendige Anerkennung zeitgenössischer

«Bilderfluten» und der aktuellen Kunstproduktion mit ihren Grenzüberschreitungen

und Wechselwirkungen zwischen Kunst, Massenmedien und neuen bildgebenden

Verfahren in den Wissenschaften begriffen, von den anderen als gleichzeitige Verarmung

von Kennerschaft und spezifischen Kunst-Kompetenzen.5

Darüber, was eine bildwissenschaftliche Perspektive oderein bildwissenschaftliches

Gegenstandsfeld ist, besteht keinerlei Konsens. Das Spektrum dessen, was in

deutschsprachigen Debatten unter Bildwissenschaft verstanden wird, reicht von einer bloss auf

Gegenstände der Low Culture und der neuen Medien ausgedehnten Kunstgeschichte

über eine Rezeption der angloamerikanischen Visual-Culture-Debatte, eine verspätete

Rezeption der psychoanalytisch und wahrnehmungstheoretisch begründeten Blicktheo-



90 SIGRID SCHADE

rien und der Diskussionen um den Begriff Repräsentation bis zu einer Bild-Anthropologie,

auf deren hochproblematische Züge ich weiter unten eingehen werde.

Unter diesen Voraussetzungen ist vorab jedoch zu diskutieren, welche Berechtigung
sowohl die Einzahl «Bild» als auch die Einzahl «Wissenschaft» im Begriff «Bildwissenschaft»

hat. «Bild» kann im Deutschen nicht in dergleichen Weise wie «Kunst» als Sammelbegriff

fungieren. Von vielen Autorinnen wird trotzdem der Begriff «Bild» synonym mit «Kunst»

verwendet. «Kunst» beinhaltet (auch) Bilder. Einige Autorinnen der postulierten
Bildwissenschaft sehen Bilder der bildenden Kunst als Sonderfall des Bildes, über den gleichwohl

Aussagen getroffen werden sollen.

Die Bezüge derjeweiligen Bildwissenschaft zu theoretischen und methodischen

Modellen der verschiedensten Disziplinen (Philosophie, Ethnologie, Kulturgeschichte,
Cultural Studies, Medienwissenschaften) legen nahe, dieses Feld selbst als ein inter- oder

transdisziplinäres zu betrachten, das sich gleichwohl müht, als diszipliniertes zu

erscheinen.

Der Begriff in der Einzahl birgt per se die Gefahr einer Ontologisierung und Enthisto-

risierung. «Das Bild» war immer schon da und wird immer bleiben. «Bilder» verändern

sich je nach historischer, technologischer und kultureller Lage.

Auf diese Gefahr der Verwendung des Begriffs Bild in der Einzahl verweisen auch Autoren,

die selbst als Vertreter der neuen Bildwissenschaft gelten. So lautet zwar der Titel

von Gottfried Boehms einschlägiger Publikation «Was ist ein Bild?», aber er listet vorab

die Bilder auf, auf die sich die Frage beziehen könnten: «Wer nach dem Bild fragt, fragt
nach Bildern [...]» Und Boehm situiert diese Frage historisch: «Der Interessierte sieht

sich deshalb auf einen mittleren Weg verwiesen, den einer klärenden Reflexion, die

gleichermassen theoretische, historische oder anthropologische Aspekte zu würdigen

bereit ist.»6 Man braucht Boehms Versuch, Bildlichkeit im Konzept der «ikonischen

Differenz» als eine Mächtigkeit von Bildern zu beschreiben, die das Faktische überbiete,7

nicht in allen Details nachzuvollziehen, um gleichwohl die historische Situierung derthe-

oretischen Positionen und jeweiligen Antworten auf die Frage der Bildlichkeit und die

historische Situierung der aktuellen Frage «Was ist ein Bild?» würdigen zu können.

Karlheinz Lüdeking greift im gleichen Sammelband die Frage nach der Einzahl und der

historischen Situierung ebenfalls auf: «Damit geht es zugleich um die Frage, welcher Status

dem von der Malerei hervorgebrachten Bild zukommen soll. Da es nun aber sehr

verschiedene und sogar völlig unvereinbare Konzeptionen von Malerei gibt, kann die Frage,

was ein Bild ist, nicht einfach eine Frage nach den faktisch feststellbaren Besonderheiten

von Bildern sein. [...] Nurso erklärt sich auch, dass derStreit darum, was ein Bild sei,



SCHEINALTERNATIVE KUNST- ODER BILDWISSENSCHAFT 91

eine so lange Tradition hat und dass er häufig so gewaltsam geführt wurde. Es ging dabei

nie darum, was ein Bild ist, sondern immer nur darum, was es sein soll und sein

kann.))8 Es wäre also ein Missverständnis der Rezeption, würden diese Vertreter der

Bildwissenschaft mit dem verkürzten Konzept, das der Begriff in der Einzahl nahe legt,

identifiziert.

Auf andere Vertreter, die sich im Rahmen der Bildwissenschaft auf bild-anthropologische

Konzepte beziehen, die - jenseits des Forschungsstands der Kulturanthropologie selbst

- jeglichen historischen Bezug zu und jedes theoretische Wissen um die Bedingungen

kultureller Produktion aus dem Auge verloren haben, trifft dies allerdings zu, und im

Folgenden werde ich auf problematische Züge in den verschiedenen Facetten der

Bildwissenschaft genauer eingehen.9

In dem einschlägigen Buch von Flans Belting, Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine

Bildwissenschaft, wird schon im Vorwort jede Geschichtsbezüglichkeit aus der Bilddebatte

eliminiert und das Bild als anthropologische Konstante etabliert: «Das Bild, als

Vorstellung und Produkt oder, wie es derfrühe Sartre nannte, als <Akt ebenso wie als Ding),

widersetzt sich mit seinem Doppelsinn jenem geschichtlichen Ordnungsschema, wie

wires an den Werken und an den Stilen geübt haben» (S. 7), und zugleich wird die

Ausschliesslichkeit des anthropologischen Zugriffs proklamiert: «Nur eine anthropologische

Sicht darf sich an solche Themen [das Bild als Medium des abwesenden Körpers - Anm.

d. Verf.] wagen, die sich als Besitz der Medien- und Technikgeschichte jedem Vergleich

entziehen würden» (S. 8), denn der «Körper stösst immer wieder auf die gleichen

Erfahrungen wie Zeit, Raum und Tod, die wir schon a priori in Bilderfassen» (S. 12). Belting

unterstellt in seiner Kritik an historischen Zuordnungen eine immer gleiche
geschichtswissenschaftliche Konzeption, als gäbe es nur ein voranschreitendes teleologisches
Geschichtsmodell und als gäbe es in den Kulturwissenschaften keine Reflexion darüber.

Und nicht zuletzt: als gäbe es keine kulturanthropologischen Konzepte, die historische

Situierungen von Wahrnehmungen nicht ausschliessen. Viele interessante Einzel- und

Detailbemerkungen zu verschiedenen Phänomenen der Bilderfunktionen in anderen

Kulturen (Masken, Totenkult etc.) können nicht darüber hinwegtäuschen, dass in

Beltings Konzept einer Bild-Anthropologie der Körper insgesamt zum scheinbar unbeschriebenen

Gegenpart der Sprache wird und damit die Überzeitlichkeit, Universalität und Ge-

schichtslosigkeit aller seiner mit dem Körper argumentierenden Bildlogiken und

-rhetoriken garantiert (und somit «natürlich» auch der Geschlechterdifferenz). Erstaunlich,

wie wenige Kolleginnen der Kunstgeschichte sich über diesen Skandal aufhalten,

wenn man bedenkt, dass in diesem Konzept die Ergebnisse der Forschung und Theoriebildung

über die kulturelle (und somit geschichtliche) Konstruktion von Körper(bildern)



92 SIGRID SCHADE

mindestens der letzten hundert Jahre unberücksichtigt bleiben, sicher nicht zufällig ein

Feld, in dem sich viele Wissenschaftlerinnen im Rahmen der Gender Studies einen

Namen gemacht haben.

Ein andererVersuch, universale Ontologien und Phänomenologien in den Bildformulierungen

und Produktionen diversester Kulturen ausfindig zu machen, lässt sich zum

Beispiel an den neuerdings wiederaufgenommenen Diskussionen über Weltkunst und

über das Ornament als universale Bildsprache zeigen. Im Kontext zum Beispiel der

Ausstellung «Ornament und Abstraktion» in der Fondation Beyeler in Riehen heisst es in

dem Konzept von Markus Brüderlin unter anderem: «Kann das Ornament eine Brücke zu

einer neuen Globalkunst sein [...]?», indem er sich fragt, «ob wir über das Ornamentale

das Fühlen und Denken anderer Kulturen besser verstehen können.»10 Die fremden

Kulturen mit ihren je unterschiedlichen Bedeutungsebenen werden verkürzt zu der Frage,

ob das «Ornament als (blinder) Passagier [...] der abstrakten Kunst» im Zeitalter der

Globalisierung und des neuen Schubs von digitalisierten Bildern eine universale Kunst-

Sprache (des Westens) darstelle, das heisst inwiefern «übernimmt die Abstraktion nicht

auch universale Ausdrucksfunktionen?» «Etwa als Sinnträger von moralischen, sozialen

und religiösen Vorstellungen, als Signum eines kollektiven Bewusstseins und als

Seismograf neuer Denkweisen - genauso wie dies früher das Ornament in seiner

stilprägenden Funktion und als Kunstwollen einer Zeit geleistet hatte.»'1 Die Zitate mögen

genügen, um die problematische Nivellierung und Enthistorisierung von Bildwelten

verschiedener Herkunftskulturen in einem solchen Konzept deutlich zu machen, das letztlich

zu einer Denotation und Dekontextualisierung der Bedeutungen von Ornamentik

und zu einer Konnotation oder Resemantisierung dieser Ornamentik im Sinne der

westlichen Abstraktion führt.12

Problematische Züge lassen sich auch in den Konzepten derVisual Culture finden. Der

Begriff der Bildwissenschaft ist in der angelsächsischen Diskussion absent und die

Übersetzung «History of Images» inkorrekt; Begriffe wie Visual Culture13 oder Visual

Studies setzen Konzepte der Cultural Studies als theoretischen Hintergrund voraus, der

im deutschsprachigen Raum selten und dann meist in den Gender Studies zu finden

ist,14 während im angelsächsischen Bereich eine allgemeine Rezeption in der New Art

History bereits in den 1980er-Jahren stattfand.15

Die zirkulierenden Begriffe derVisual Culture oder Visual Studies sind deshalb

problematisch - das sage ich, obwohl ich mich selbst zuweilen darauf beziehe -, weil sie,

ohne es zu wollen, den Gedanken nahe legen oder legen könnten, dass das Visuelle

losgelöst und unabhängig vom Text - gemeint im Sinne eines umfassenderen kulturellen

Textes, in dem Bild und Sprache immer schon im Austausch sind (Roland Barthes) - be-



SCHEINALTERNATIVE KUNST- ODER BILDWISSENSCHAFT 93

trachtet und analysiert werden könnte. Damit behaupte ich nicht, dass alle Vertreter dieses

Begriffs dies ausdrücklich tun, sondern nur, dass sie mit dem Begriff Missverständ-

nisse erzeugen, die denjenigen Kunstwissenschaftlerinnen Vorschub leisten, die in einer

Kehrtwendung vom Linguistic zum Pictorial Turn sich dazu berechtigt fühlen, bei der

Bildanalyse zeichentheoretische Grundlagen auszuschliessen.16 Es ist jedenfalls auffällig,

dass gerade die Vertreter der Bildwissenschaft, die mit dem Begriff derVisual Culture

oderVisual Studies arbeiten, sehr häufig an der Debatte um den Pictorial Turn beteiligt

sind odersich zumindest darauf beziehen, wenn sie den eigenen Beitrag zur Erforschung

der visuellen Kultur legitimieren.

Zu der mangelnden Kenntnis semiologischer Konzepte, etwa von Ferdinand de Saussure,

Roland Barthes, Mieke Bai und anderen, trägt offenbar auch bei, dass die Diskussionen

über den Begriff der «Representation», wie sie in den 1980er-Jahren geführt wurden,

im deutschsprachigen Raum so gut wie nicht rezipiert wurden.17 Einerseits werden

Texte von Autorinnen wie Kaja Silverman, Teresa de Lauretis und anderen herausgegeben

und zitiert, zum Beispiel von Christian Kravagna, aber es bleibt das Missverständnis,

dass die Konzepte von «Representation», die ihnen zugrunde liegen und die im

Zusammenhang mit den ersten Debatten über Geschlechterdifferenz von Künstlerinnen

und Theoretikerinnen entwickelt wurden, Teil einer «postlinguistischen» (was auch

immer das sein soll) Wiederentdeckung des Bildes sei.18

Für die meisten Vertreter einer Bildwissenschaft, die sich auf die «Visual Culture-

Studies» beziehen, ist die Legitimation des Vorhabens unter anderem durch den Bezug

auf die neuen Bildtechnologien, digitale Bildgebung oder -bearbeitung, gewährleistet.

Nicht nurdie neuen Technologien, sondern auch das damit zusammenhängende neu zu

definierende Verhältnis von Massenmedien und Flochkultur bildet das entsprechende

Gegenstandsfeld. Dieser Fakt setzt die Bildwissenschaft in Konkurrenz oder zumindest

in Beziehung zur Medien- und Filmwissenschaft, zu Fotografie- und Kommunikationstheorien

und schliesslich zur Informatik. Ich kann an dieser Stelle nicht im Detail auf die

Wechselwirkungen zwischen kulturhistorisch orientierter Medienwissenschaft und den

Visual Studies eingehen und belasse es bei dem Flinweis, dass die Diskussion über die

grundlegende Medialität von Kunst und/oder Bildern gerade erst begonnen hat.19

Diese Befunde machen deutlich, dass es ein Unding ist, den Begriff «Bildwissenschaft»

in beiden Teilen des Wortes in der Einzahl zu verwenden. «Bilderwissenschaften» ist

allerdings eine so umfassende und allgemeine Formulierung, dass sie sicher keine

Freunde finden wird, zumal bei denjenigen Vertretern nicht, denen es vor allem um die

Etablierung einerneuen Disziplin geht. Denn im Plural entzieht sich der Begriff völlig der

Vorstellung von einer Disziplin.



94 SIGRID SCHADE

Wenn man festhält, dass es sich offenbarum ein transdisziplinäres Projekt handelt,

das sich an den Grenzen und innerhalb verschiedener Fachdiskurse ansiedelt, so Nesse

es sich auch ohne Probleme an den Grenzen der Kunstwissenschaft denken, oder eine

Kunstwissenschaft ohne Grenzen Nesse sich auch als Bereich der Bilderwissenschaften

denken.

Lassen sich aber wissenschaftliche Diskurse überhaupt ohne Grenzen denken? Am

Beispiel der Kunstwissenschaft möchte ich die Frage nochmals aufgreifen, um dann

über Konsequenzen für die Bilderwissenschaften nachzudenken.

3. Kunstwissenschaft ohne Grenzen?

Bevor man sich einer der beiden Seiten zuordnet und sich damit entweder als furchtbar

angestaubte Kunstwissenschaftlerln oder als modische Bildwissenschaftlerln outet,

sollte zunächst in den Vordergrund des Interesses rücken, welche Fragen man denn

stellt - um es noch genauerzu sagen -, welche Fragen welche Zukunft haben, womit der

perspektivische Begriff eines Entwurfsverhaltens wieder aufgenommen wäre, der den

Obertitel dieses Kongresses ausmacht.

Um ein Beispiel eines methodischen Problems anzudeuten: Bild ist der übergeordnete

Begriff, der die Bilder der bildenden Kunst scheinbar einschliesst, gleichwohl müssen

die Aussagen, die über Bilder allgemein gemacht werden können, keinesfalls auf

Kunst zutreffen und umgekehrt. Das heisst Bilder allgemein und Bilder aus einem

künstlerischen Kontext sind auf eine Weise zu differenzieren und aufeinanderzu beziehen, die

ihre jeweilige Besonderheit und ihre jeweiligen Wechselbeziehungen berücksichtigt.

Die Besonderheit der Bilder aus einem künstlerischen Zusammenhang ist unabdingbar

mit allen historischen und systematischen Konnotationen verbunden, die mit dem

Begriff «Kunst» als Institution und Disziplin einhergehen. Von welcher Seite würde man

dafür das notwendige Rüstzeug erhalten, wenn nicht von der Kunstwissenschaft. Es gilt,

die Potenziale, die sie historisch ausgebildet hat, zu nutzen und ebenso darüber

nachzudenken, warum die Kunstwissenschaft selbst sie zu wenig genutzt hat.

Deshalb an dieser Stelle ein paar biografische Bemerkungen. Die kulturwissenschaftlich

orientierten Ansätze Jacob Burckhardts, Aby Warburgs, Erwin Panofskys und anderer,

die ich während der Arbeit an meiner Dissertation Mitte der 1970er-Jahre in derWarburg

Library London entdeckte, waren zu Beginn meines Studiums kein Thema der universitären

Kunstgeschichte im deutschen Sprachraum, die sich nach der Emigration ihrer

besten Forscherund ihrer Kollaboration mit den ideologischen Legitimationen des

Nationalsozialismus schliesslich in der Nachkriegszeit als Stil- und Künstlergeschichte

reetabliert hatte. Dass ich aber einen Zugang zu dieser verschütteten Geschichte der



SCHEINALTERNATIVE KUNST- ODER BILDWISSENSCHAFT 95

Kunstgeschichte fand, verdankte ich der Tatsache, dass ich das Glück hatte, bei einem

Kunsthistorikerzu promovieren, der Panofsky- und Warburg-Lektüren nicht nur erlaubte,

sondern forderte,20 und dass ich im Nebenfach Empirische Kulturwissenschaften

studierte, in dem kultur- und mediengeschichtliche und -theoretische Entwürfe von Walter

Benjamin und Theodor W. Adorno, von Norbert Elias und Michel Foucault, von Pierre

Bourdieu, Sigmund Freud und Jacques Lacan thematisiert und auf unterschiedliche

Untersuchungsgegenstände bezogen wurden. Beide Disziplinen hatten gleichwohl den

gleichen blinden Fleck betreffend ihre eigene Konstitution und die Geschichte und

Effekte der Geschlechterdifferenz.

Die Themenfindung der Dissertation über Hexendarstellungen der frühen Neuzeit

(also über Holzschnitte und Gemälde von Hans Baidung Grien, Albrecht Dürer und

anderen einerseits, und Hexendarstellungen aus inquisitorischen, theologischen und

juristischen Traktaten andererseits),21 verdankte sich dem Wunsch, die Kunstgeschichte

möge Antworten auf Fragen geben, die sie sich bis dahin nicht gestellt hatte, die aberfür
die Zeitgenossinnen der 1980er-Jahre relevant waren. Wobei sich zugleich das Problem

zeigte, die eigene Zeitgenossenschaft als historische Schnittstelle wissenschaftlicher

Fragestellung zu bestimmen.

Die Illustrationen zu Traktaten der Hexenverfolgungen waren bis dahin nicht Gegenstand

der Kunstgeschichte gewesen. Gegenstände der Kunstgeschichte waren

Künstlergeschichte und in diese eingebettet Stilgeschichte und Genealogien. War Baidung Schüler

Dürers gewesen, wie ist seine manieristische Formgebung gegenüber dem

klassischen Vorbild zu erklären? Gegenstand war schliesslich eine Künstlergeschichte

als Heroengeschichte: In derZeit der«Befreiung» von kirchlicher Auftraggeberschaft und

Unmündigkeit schaffe der Renaissancekünstler ein Bild des freien Menschen, wiedergegeben

im Aktbild, das sowohl den Abschied von der mittelalterlicher Prüderie als auch

die Vision des aufgeklärten Bürgers mit sich trägt.
Dies ist eine völlig andere Geschichte als diejenige, die historische Untersuchungen

aus den Traktaten und den Protokollen der Hexenverbrennungen und Verfolgungen

gelesen haben, an deren Illustrationen die Renaissancekünstler selbstverständlich beteiligt

waren. In diesen Untersuchungen ist die Rede von der Angst der Inquisitoren,

Theologen, Humanisten und Juristen um den Verlust derVernunft und Selbstkontrolle - also

vor der Verführung, von den Kämpfen um Macht und Einfluss, vom Phantasma der

Überschreitung religiöser Gesetze, von der Konstruktion und Zuweisung von Schuld an

bestimmte Menschen (zumeist Frauen), von der grandiosen Einsetzung eines Apparates,

die Wahrheit hervorzubringen - die Folter und der Hexenprozess -, von
Geschlechterkonstruktionen in einerZeit der wirtschaftlichen, technischen, geopolitischen und kulturellen

Umbrüche.



96 SIGRID SCHADE

Ich stand also vorder Frage, wie diese Geschichten zu vereinbaren wären. Wie ist der

Ausschluss eines Teils des Gegenstandsfeldes aus der Kunstgeschichte zu erklären? Die

Antwort ist, dass nur der Ausschluss des einen Teils der Geschichte die traditionelle

Kunstgeschichtsschreibung und die Konstruktion einer Kunstgeschichte derfrühen Neuzeit

im oben genannten Sinn überhaupt erst mit ermöglicht hat.

Die Kunstgeschichte ist selbst aus der Geschichte der Kunst hervorgegangen und

konstituiert ihre Gegenstände mit. Ein unsichtbarer und immer wieder unsichtbar

gemachter Anteil an den Spielregeln der Kunstgeschichte ist die Tradierung geschlechtsspezifischer

Konzepte von Kreativität, Autorschaft und Gattungshierarchien. Um zu

einer Konstruktion von Autorschaft zu gelangen, die gewissermassen paradigmatische

Subjekte (Künstler) generiert, werden historische Subjektivitäten und intersubjektive

Prozesse der Produktion von Bildern ausgeschlossen.22

Gibt es etwas, was dem Interesse der Inquisitoren und der Künstler an der Figur der

Flexe gemeinsam ist - zum Beispiel, wie wird die Schaulust jeweils adressiert? Oder

anders gefragt, zeigt der Künstler etwas, was der Inquisitor auf andere Weise zu sehen gibt?

Oder noch anders: wird im Bild der Flexe ihre Verfolgung unsichtbar gemacht?

Reicht es, die «Grenzen» zu öffnen, um solche Fragen stellen zu können?

Wenn sich die Kunstgeschichte durch ihre Grenzen konstituiert, heisst das, dass die

Kunstgeschichte dann nicht bleiben kann, was sie war.

Die Flexendarstellungen als Gegenstand der Kunstgeschichte sind nur ein Beispiel

untervielen.

Wenn wirdavon ausgehen, dass ein grosserTeil deraktuellen künstlerischen Produktion

die Strukturen desZu-sehen-Gebens selbst reflektiert und thematisiert, wenn wirdavon

ausgehen, dass manche zeitgenössischen Künstlerinnen ihre eigene Bildproduktion in

einen kritischen Gegensatz zur Tradition stellen, so wird es Zeit, nicht nur bezogen auf

historische Bilder, sondern auch bezogen auf die zeitgenössische Kunst die

Kunstwissenschaft zu einer spezifischen Kulturwissenschaft zu machen.

4. Kulturwissenschaftliche Perspektiven
Wenn die Kunstwissenschaft eine Disziplin wie jede ist, die nicht nur ihre Gegenstände,

sondern damit auch sich selbst hervorbringt, so ist, um auf den Anfang des Textes

zurückzukommen, damit angesprochen, dass Disziplinen unter anderem auch deshalb

diszipliniert sein müssen, um sich selbst möglichst ungestört zu reproduzieren. Ein Teil der

Strategien und Energien von Disziplinen/Wissenschaften fliesst in ihre eigene Legitimation.

Das heisst auch, dass man die zumeist impliziten und unmarkierten Anteile der

disziplinaren Diskurse, die strategische Qualitäten im Sinne der Selbstkonstitution aufwei-



SCHEINALTERNATIVE KUNST- ODER BILDWISSENSCHAFT 97

sen, benennen muss, um sie überschreiten zu können. Das Gleiche gilt selbstverständlich

auch für eine Disziplin Bildwissenschaft. Ich habe oben versucht, die Widersprüche

der in diesem Zusammenhang stehenden theoretischen Positionen herauszuarbeiten,

um die Stellen zu markieren, an denen es den Vertretern nur um die Etablierung einer

neuen Disziplin geht. (Und also um Macht.)

Aus einer kulturwissenschaftlichen Perspektive ist die Frage, ob die Bildwissenschaft

die Kunstwissenschaft ablösen kann oder wird, gänzlich uninteressant, weil die

Kulturwissenschaft die jeweiligen Grenzen der Disziplinen, die Ein- und Ausschlüsse,

das Zu-sehen-Geben und das Unsichtbar-Machen als diskursive Strategien und Machteffekte

selbst thematisiert und damit auch thematisiert, was zugunsten welcher

Konstruktion gesagt werden kann oder nicht.

Wissenschaften sind Disziplinen, doch - so Michel Foucault - nicht jede Disziplin ist

eine Wissenschaft. Kunstgeschichte, Kunstwissenschaft, Bildwissenschaft als Disziplinen

sind Diskursformationen, die auf der Basis tradierter oder angeblich neuer Regeln

Aussagen generieren und kontrollieren. Entgegen dem landläufigen Verständnis von

Diskurs als «blossem Sprechen» definiert Foucault, dass Diskurse Beziehungen bezeichnen,

in denen Bezeichnungen und «Dinge» miteinander verknüpft sind: «Diskurse sind

Praktiken, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie sprechen.»23 Die

kulturwissenschaftlich orientierte Frage nach dem Rahmen der Kunst, dem Spezifischen

einer künstlerischen Produktion in der Zirkulation der Bilder, wird immerauch den Machteffekt

des Kunstdiskurses als intersubjektives Produkt einer um den Künstler als

männlichen Autor versammelten «Pächtergemeinschaft» bezeichnen können, zugleich

aber auch die Präzision der Reflexion solcher Zusammenhänge in künstlerischen

Produktionen selbst (was ein theoretisch präzise formulierbares Kriterium ist im Gegensatz

zum traditionellen Begriff der Qualität, der - wie hinreichend untersucht - unausgesprochenen

und zumeist willkürlichen Kennerschaftskonzepten aufruht). Die Bestimmung

des Spezifischen der Medialität oder Materialität von Bildproduktionen ist für eine

kulturwissenschaftliche Perspektive Voraussetzung, um die unbewussten und bewussten

Wirkungen machtvoller Strategien und Differenzen im Austausch mit anderen

gesellschaftlichen Diskursfeldern benennen zu können - nicht nur für die Kunstwissenschaft,

sondern für alle Felder, in denen Bilder eine Funktion haben und innerhalb derer

Begebungen zirkulieren.24

Mit anderen Worten: welche Arten des Wissens wollen wir generieren? Wollen wir uns

darüber streiten, was Kunst ist? darüberwas ein Bild ist? Das müssen wir offenbar, wenn

der Streit produktiv gewendet wird und nicht auf die Etablierung einer neuen Disziplin

abzielt. Und wollen wir die Funktionen und die Strategien der Macht innerhalb der Ge-



98 SIGRID SCHADE

meinschaft und Ausschluss stiftenden Wirklichkeitseffekte der Bilderzirkulation

untersuchen, innerhalb derer der Konnotation «Kunst» eine besondere Bedeutung zukommt?

Ich denke ja, und an dieser Stelle ist die Kunstwissenschaft als Kulturwissenschaft

weiterzuentwickeln, möglicherweise, aber nicht notwendigerweise mit Hilfe der Diskussionen,

die derzeit über die Bilderwissenschaften geführt werden.

1 Siehe dazu die Einführung von Hartmut
Böhme und Klaus R. Scherpe in: dies. (Hrsg.),
Literatur und Kulturwissenschaften. Positionen,

Theorien, Modelle, Reinbek bei Hamburg
1996 (Rowohlts Enzyklopädie 575), S. 7-24.
Zum Innovationsschub der (Kulturwissenschaften

selbst siehe ebd. S. 8: «Entstanden

ist [...] ein durchaus hegemoniefreier, doch

umstrittener und unruhiger, sich der tradierten

Gegenstände ebenso versichernder wie

neuen Orientierungen sich aussetzender

Diskursraum, der [...] gar nicht anders als
produktiv sein kann.»

2 Das gilt sicher nicht für die Tradition der

Kunstgeschichte generell, durchaus aber für
den deutschsprachigen Raum seit dem Ende

des letzten Weltkrieges. Die Beschwörung
ihrer glanzvollen Zeiten als Kulturwissenschaft
kann nicht darüber hinwegtäuschen, wie es

Horst Bredekamp versucht, siehe: «Einbildungen»,

in: kritische berichte 28 (2000), Nr. 1,

S. 31-37, insbes. S. 35-36.
3 Zum Versuch, die nicht mehr wiederzugewin¬

nende «Einheit» der oder einer Geisteswissenschaft

erzwingen zu wollen, siehe

Böhme/Scherpe 1996 (wie Anm. 1), S. 9:

«Wissenschaftskultur und Diskursivität koinzi-

dieren - wodurch der Streit zum Normalen,
die Einheit zum Sonderfall wird.»

4 Dazu habe ich mich bereits an andererstelle
geäussert, siehe: Sigrid Schade, «Vom

Wunsch der Kunstgeschichte, Leitwissenschaft

zu sein. Pirouetten im sogenannten

(pictorial turn)», in: horizonte. Beiträge zu
Kunst und Kunstwissenschaft. 50Jahre

Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft,

Konzept und Schriftleitung: Juerg

Albrecht und Kornelia Imesch, Zürich/Ostfildern-Ruit

2001, S. 369-378, hier S. 370.

5 Siehe etwa Rosalind Krauss, «DerTod der

Fachkenntnisse und Kunstfertigkeiten», in:

Texte zur Kunst 5 (1995), Nr. 20, S. 61-67.
6 Gottfried Boehm, «Die Wiederkehr der Bilder»,

in: ders. (Hrsg.), Was ist ein Bild?, München

1994, S. 11-38, hierS. 11-12, und ders., «Die

Bilderfrage», ebd. S. 325-343, hier S. 327: ein

«Wandel im ikonischen Bewusstsein hat

stattgefunden. Wir behandeln ihn im folgenden als

Prämisse. Sie zwingt uns, gründlicherzu
erkunden, was Bilder sind, woraus sie bestehen,
wie sie funktionieren und was sie mitteilen.»

7 Ebd. S. 29-36.
8 Karlheinz Lüdeking, «Zwischen den Linien»,

in: Boehm (Hrsg.) 1994 (wie Anm. 6),
S. 344-366, hierS. 346.

9 Z. B. Hans Belting / Dietmar Kamper (Hrsg.),
Derzweite Blick. Bildgeschichte und Bildreflexion,

München 2000, und Hans Belting, Bild-

Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft,

München 2001.
10 Ornament und Abstraktion. Kunst der Kulturen,

Moderne und Gegenwart im Dialog, hrsg. von
Markus Brüderlin, Ausst.kat. Fondation Beye-

ler, Riehen bei Basel 2001, S. 12.

11 Ebd. S. 19-20.
12 Ich behandle dies ausführlicher in: Sigrid

Schade, «Ornament als Schnittstelle. Transfer

zwischen den Kulturen», siehe: dies. / Thomas

Sieber / Georg Christoph Tholen (Hrsg.),
Schnittstellen. Basler Beiträge zur Medien

wissenschaft, Bd. 1, erscheint in Basel 2004.
13 Siehe u. a. Christian Kravagna (Hrsg.), Privileg

Blick. Kritik der visuellen Kultur, Berlin 1997,

und Tom Holert, «Bildfähigkeiten. Visuelle

Kultur, Repräsentationskritik und Politik der

Sichtbarkeit», in: ders. (Hrsg.), Imagineering.
Visuelle Kultur und Politik der Sichtbarkeit
(Jahresring 47), Köln 2000, S. 14-33, inklusive
einer Auflistung der englischsprachigen
Veröffentlichungen zu Visual Culture(s), Anm. 18.



SCHEINALTERNATIVE KUNST- ODER BILDWISSENSCHAFT 99

An dem Band von Kravagna fällt auf, dass die

Sammlung hauptsächlich Aufsätze wichtiger
Autorinnen der feministischen Blick-,

Medienforschung und Kunstwissenschaft umfasst

(Kaja Silverman, Linda Williams, Teresa de

Lauretis, Carol A. Stabile, Beatriz Colomina,

Abigail Solomon-Godeau und Isabelle Graw),

es handelt sich um eine Dokumentation der

interdisziplinären Ergebnisse der Gender

Studies in diesem Feld der 1990er-Jahre. Am

häufigsten zitiert wird in der Rezeption aus
nahe liegenden Gründen allerdings der Text

von William J. Thomas Mitchell, «Der Pictorial

Tum», S. 15-40.
14 Silke Wenk und ich haben in unserem Beitrag

«Inszenierungen des Sehens. Kunst,
Geschichte und Geschlechterdifferenz», in:

Hadumod Bussmann / Renate Hof (Hrsg.),
Genus. Zur Geschlechterdifferenz in den

Kulturwissenschaften Stuttgart 1995 (Kröners
Taschenausgabe 492), S. 340-407, das Konzept
des «Zu-sehen-Gebens» eingeführt und mit
Fragen der Kunstwissenschaft und der Cultural

Studies verknüpft und zugleich eine Übersicht

über die in diesem Feld entstandene

Forschung der letzten zwanzig Jahre zu geben
versucht.

15 A. L. Rees / Frances Borzello (Hrsg.), The

New Art History, Atlantic Highlands, NJ, 1988

(Erstausgabe London 1986).
16 Siehe Schade 2001 (wie Anm. 4). Siehe dazu

auch die Diskussion des Symposiums im

(Be)Griffdes Bildes, hrsg. von Sigrid Adorf,
Kathrin Heinz und Dorothee Richter, in:

Frauen Kunst Wissenschaft, Nr. 35, 2003,
«Einleitung», S. 3-8, und Gudrun Wefers,
«Denn sie wissen nicht, was sie wollen. Eine

Rückschau auf (Im (Be)Griff des Bildes), Teil

1», ebd. S. 9-13, mit einem Schwerpunkt auf
der Auseinandersetzung mit Rosalind Krauss,

«Welcome to the Cultural Revolution», in:

October, Sommer 1996, Nr. 77, S. 83-96.
17 Z. B. Kate Linker, «Representation and

Sexuality», in: Brian Wallis (Hrsg.), Art after
Modernism. Rethinking Representation, The

New Museum of Contemporary Art, New York

1984, S. 391-416; Lisa Tickner, «Sexuality

and/in Representation: Five British Artists»,
in: Difference on Representation and

Sexuality, Ausst.kat. The New Museum of

Contemporary Art, New York; The Renaissance

Society of the University of Chicago;
Institute of Contemporary Arts, London 1985,
S. 19-30. Ich habe versucht, die Diskussion

zusammenzufassen in: Sigrid Schade,

«Körper-Zeichen - Geschlecht. (Repräsentation»:
zwischen Kultur, Körper und Wahrnehmung»,
in: Insa Härtel / Sigrid Schade (Hrsg.): Körper
und Repräsentation, Opladen 2002 (Schriften
der Internationalen Frauenuniversität «Technik

und Kultur» 7), S. 77-87.
18 Kravagna 1997 (wie Anm. 13), S. 9, mit Bezug

auf William J. Thomas Mitchell, der ebenfalls
in Unkenntnis der Representation-Debatte zu

sein scheint.
19 Sigrid Schade, «Zurverdrängten Medialität

der modernen und zeitgenössischen Kunst»,
in: dies. / Georg Christoph Tholen (Hrsg.),

Konfigurationen. Zwischen Kunst und Medien,
München 1999, S. 269-291.

20 Prof. Dr. Konrad Hoffmann, Universität

Tübingen.
21 Sigrid Schade, Schadenzauber und die Magie

des Körpers. Hexendarstellungen der frühen

Neuzeit, Worms 1983.

22 Siehe dazu Sigrid Schade, «Kunstgeschichte»,
in: Wolfgang Zinggl (Hrsg.), Spielrege/n der

Kunst, Dresden 2001, S. 86-99, hierS. 88.

23 Michel Foucault, Archäologie des Wissens,

Frankfurt a. M. 1973, S. 74.

24 Siehe Michel Foucault, Die Ordnung des

Diskurses, Frankfurt a. M. 1991.



100 SIGRID SCHADE

The spurious alternatives of art research and 'Bildwissenschaft'. A cultural studies commentary
Can or should 'Bildwissenschaft' take over from art research? In an era of transdisciplinary research, a

process of redefining the discipline has thus been tabled in addition to a critique of art research. Are
these not spurious alternatives? The term 'Bildwissenschaft' can only occur in the plural-form; the new
'Bilderwissenschaften' refer to concepts of philosophy, anthropology, visual studies, media sciences and

others, and show problematic traits themselves, in particular when they are conceived as a de-historising
and ontologising image anthropology. From a cultural studies perspective, the question 'art research or
"Bildwissenschaft"' is of no interest, because the subject is itself capable of thematising inclusions and

exclusions, making visible or making invisible, as discursive strategies and power effects. On the basis of
traditional or allegedly new rules, art history, art research, 'Bildwissenschaft' generate and control
statements about images, and explicitly or implicitly about art, and thus about themselves. Determining the

specific aspects of the mediality or materiality of image productions is a prerequisite for a cultural studies

perspective, in orderto be able to name the unconscious and conscious effects of powerful strategies
and differences in exchange with other societal areas of discourse. Art research is to be developed
further as cultural studies - possibly, but not necessarily, with the help of the discussions about
'Bilderwissenschaften'.


	Scheinalternative Kunst- oder Bildwissenschaft : ein kulturwissenschaftlicher Kommentar

