
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 1 (2004)

Artikel: Unangesehenes! : Wie sehen Bilder aus, die nicht angeschaut werden?

Autor: Imorde, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


77

JOSEPH IMORDE

Unangesehenes!
Wie sehen Bilder aus, die nicht angeschaut werden?

Wie sehen Bilder aus, die nicht angeschaut werden? Dieser Frage möchte ich anhand

von einigen Beispielen nachgehen, die hoffentlich noch niemand zuvor zu Gesicht

bekommen hat. Dabei werden zwei mehroderminder gelungene Wort-Bild-Synthesen

neueren Datums meine Betrachtungen zur «Bildwissenschaft» gewissermassen einrahmen.

Bei diesen beiden Beispielen handelt es sich um Gegenstände, denen wohl nur ich

persönlich irgendein Interesse entgegenbringe, und zwar deshalb, weil mich seit längerem

die Michelangelo-Rezeption im deutschsprachigen Raum interessiert und mir aus

diesem Grunde alle möglichen Gegenstände zuerst in die Augen und dann auch häufiger in

die Hände fallen, an denen sonst ein jeder achtlos vorübergehen würde. DerText gliedert

sich in drei Teile und ist darin vielleicht einer Limmatdurchquerung vergleichbar. Er

beginnt mit einer seichten Bildbesprechung, kommt dann zu einem hoffentlich abgründigen

und vielleicht kurzzeitig auch reisserischen Hauptteil, um schliesslich wieder

anhand eines ziemlich flachen Stücks festen Grund zu betreten.

Als ich vor nun gut vierJahren - es war Samstag, der 19. Juni 1999 - auf dem Weg zur

Art Basel war, so gegen 18.30 Uhr- die Sonne schien, die Stimmung war erwartungsvoll

-, fiel mir, noch bevor ich die Messehallen überhaupt betreten hatte, ein Bild ins Auge,

besser wohl eine Wort-Bild-Synthese, die mein Interesse fesselte und an der ich sogleich

all meinen lang studierten Scharfsinn zu erproben begann. In einem Wagen derziemlich

gut gefüllten Trambahnlinie 2 der Basler Verkehrsbetriebe hing ein Gegenstand, dessen

hermeneutischerGehalt mirauf den ersten Blick unergründlich schien. Warhiereine den

Forscherblick beleidigende Naivität zur Form gelangt, oder handelte es sich doch

vielmehr um eine ganz durchtriebene Bildfindung und damit um eine Herausforderung für

den die Kunst und ihre Geschichte bedenkenden Geist? Was da hing und normierte

25 x 35 Zentimeter mass, war eine jener typischen auch in Zürich weit verbreiteten

Trambahnwerbungen, und zwar die eines Unterbekleidungsgeschäftes namens «Michelangelo»!

Was mir gleich einleuchtete, war die Tatsache, dass im quietschenden Waggon

kunstbeflissene Messebesucher mit einigen Signalworten adressiert werden sollten.

Zum Beispiel stand die beworbene Kollektion «Body Art» - übrigens die Produktlinie

eines deutschen Herstellers aus dem schwäbischen Bissingen1 - ganz unzweifelhaft in



78 JOSEPH IMORDE

MICHELANGELO
Underwear For Men

In der Sternengasse
Bei der Migros «Kirschgarten»

Basel

engster lautlicher und assoziativer Nähe zur internationalen Verkaufsausstellung in den

Messehallen. Nicht nurdie Repräsentation des Körperlichen, sondern auch das dazu

gewählte Medium Fotografie nahmen Schwerpunkte der damaligen Art Basel auf und für

mich und alle weiteren Tramreisenden gewissermassen vorweg. Doch bildete hier

natürlich vor allem der Name des Flerrendessousgeschäftes mit dem abgebildeten Gegenstand

ein offenes Bedeutungsgefüge: Michelangelo und Body Art. War die annähernd



UNANGESEHENES! - WIE SEHEN BILDER AUS, DIE NICHT ANGESCHAUT WERDEN? 79

unbekleidete Figur etwa deshalb gewählt worden, um damit auf die unbestreitbare Leistung

des berühmten Bildhauers zu verweisen, nackt-muskulöse Jungmännerkörper

künstlerisch durchzubilden? Wollte der beauftragte Grafiker, um es kurz zu machen, auf

die Jugendwerke des Michelangelo rekurrieren, vielleicht auf den im kollektiven

Bildgedächtnis so unendlich tief und offenbar unausreissbar verwurzelten David auf der

Piazza della Signoria in Florenz?

Wäre man geneigt, diese Annahme grundsätzlich zu bejahen, müsste natürlich jeder,

dersich nurein wenig mit dem Werk des Titanen auskennt, sogleich seine Stirn in Falten

legen, um über die kleinen Unterschiede zwischen Vorbild und der um Aufmerksamkeit

buhlenden Adaption zu räsonieren. Denn während ein bibelfester Florenzbesucher

vielleicht erschliessen mochte, dass der jugendliche Field deshalb vor den Palazzo Vecchio

gestellt worden war, um eine politische Aussage zu verkörpern (also jedem Feind der

Stadt, und sei er noch so gewaltig, mit sofortiger Vernichtung zu drohen), war bei dem

Unterhosenträger des Labels «Body Art» der Flandlungszusammenhang und damit auch

die Bildaussage schwerer, ja vielleicht unmöglich zu enthüllen. Einige wenige Indizien

und Requisiten Hessen zumindest erahnen, welche Rolle dem Protagonisten vom

Werbefotografen zugedacht worden war. Wiesen der Glanz des Oberkörpers und der

ominöse, mit Wasser in Berührung gekommene «Reifenschlauch» etwa auf einen

Badezusammenhang? Sollte die Unter- hier vielleicht doch eher eine Freizeit- oder gar
Badehose sein, der schwarze Gummi ein Schwimmgerät? Oder lag die Vermutung näher,

dass die Werbestrategen des «Michelangelo» sich den Bildhelden eherals einen schlichten,

aber kräftigen «Mechaniker» gedacht hatten, der gerade in einer überaus heissen

und zudem dunklen Werkstatt beim «Reparieren» des besagten «Reifenschlauchs» ins

Schwitzen geraten war und hier vielleicht in jenem signifikanten Moment nach der

erfolgreich abgeschlossenen Wasserprobe dargestellt werden sollte?

Wie nun auch immer die Wahl der Positur zu begründen wäre, auf jener Trambahnfahrt

erschien es mir als unabweisbar, dass diese Muskel-, Schweiss- und Badeästhetik

ganz unzweideutig Bezug nahm auf die Bildsprache mann-männlicher Sexualität. Ich

glaubte damals und glaube es noch, dass hinter oder besser noch unter der «Underwear

For Men» eine werbende Motivation verborgen lag, die zuerst auf homosexuelle Kunden

zielte und diese buchstäblich anziehen sollte. Das hatte mit dem historischen Michelangelo

nur insofern zu tun, als wieder einmal auf die Vorliebe des Künstlers für das eigene

Geschlecht abgehoben wurde, ja womöglich die vermeintlich homoerotische Veranlagung

des Bildhauers Grund für die Namensgebung des Unterhosengeschäftes in der

Sternengasse gewesen war. Doch bot das textuell-bildnerische Bedeutungsgefüge
gerade mit dieserVerknüpfung die schon apostrophierte Pointe, eben einen entweder

äusserst naiven oder ganz und gar raffinierten Witz, denn mochte man auch Michelangelo



80 JOSEPH IMORDE

mit guten Gründen als inversen Homosexuellen beurteilen und ihn als solchen vor den

Karren eher niederer kommerzieller Interessen spannen, ein Freund kunstvoll gearbeiteter

Dessous war der MeisterZeit seines Lebens nicht gewesen, niemals ein Unterhosenmaler

und auch niemals ein Unterhosenmeissler. Er bevorzugte - der Leser mag es wissen

- die nackte Wahrheit.

Die Frage, ob dem Werbeveranwortlichen mit der Bebilderung der Zeile «Michelangelo

Underwear For Men» ein ironisches Meisterstück gelungen war, oder ob es sich bei

der Unterwäsche des Michelangelo doch nur um ein unfreiwilligen Kalauer handelte,

liesse sich wohl nur mit grösserem Forschungsaufwand letztgültig in Erfahrung bringen,

mit einer Arbeit, die ich mir aus ganz anschaulichen Gründen ersparen werde.

Betrachter
Doch möchte ich dieses wohl allein von mir jemals mit einiger hermeneutischer Intensität

angeschaute Machwerk angewandter Werbegrafik zum Anlass nehmen, grundsätzliche

Probleme der so genannten Bildwissenschaft anzusprechen. Dabei werde ich mich

vor allem auf den Begriff des «Betrachters» konzentrieren. Mit derWendung hin zurWir-

kungs- und Rezeptionsästhetik ist in der kunstgeschichtlichen Literatur neuerer und

neusterZeit der «Betrachter» zurZentralkategorie der Beschreibung von Bildwerken

verkommen. Kein methodologischer Neuansatz, kein aktuelles Buch, das ohne diesen überall

obwaltenden Platzhalter auskäme: Rudolf Preimesberger spricht gerne in Exklusion

vom lateinlesenden Betrachter, Gottfried Boehm vom Betrachter eines Werkes sagen

wirvon Tizian oder Matisse, Hans Belting, aber auch neuerdings Klaus Krüger ganz allgemein

von den Betrachtern an sich. Doch muss man hier natürlich konstatieren, dass das

Wort in der besagten Literatur überwiegend als auktorialer Identifikationsbegriff

Verwendung findet und sich in dieser Funktion vor allem durch seine Selbstbezüglichkeit

auszeichnet. Da, wo Betrachter steht, ist - um es kurz zu fassen - überwiegend Autor

drin. Das heisst ganz konkret, dass einer durchaus personalen Bilderfahrung kraft eines

objektivierenden Notbegriffs Allgemeingültigkeit zugeschrieben wird, gleichzeitig aber

alle Determinanten der zur Formulierung drängenden Begegnung mit dem bildlichen

Gegenstand verschwiegen beziehungsweise überspielt werden. Die hiermit aber

untergründig behauptete Interesselosigkeit des Betrachters vor einem Bild ist - um hier

Friedrich Nietzsche wieder einmal abzuwandeln - weiterhin ein heuristischer Scherz. Von

entkörperlichter oder gar empfindungsabstinenter Vernähme eines ausgewiesenen

Gegenstandes - von einer objektiven und damit vermeintlich wissenschaftlichen

Wahrnehmung - war in der Geschichte derKunst nie die Rede, selbst bei den sittenstrengsten

Autoren nicht. Heinrich Wölfflins Lebensthema, die formgeschichtliche Epochenscheidung,

entsprang zugegebenermassen der Verallgemeinerung eigener psychosomati-



UNANGESEHENES! - WIE SEHEN BILDER AUS, DIE NICHT ANGESCHAUT WERDEN? 81

scher Regungen. Stilgeschichte wurde da wertend aufgespannt zwischen empfundenen

Zuständen höchster Nervosität (Barock) und Momenten angenehmster Ruhe (Renaissance).

Der wünschende Blick ordnete die Zeiten und ihre Bilder auf der Grundlage

persönlicher Vorlieben und Abneigungen. Diese wertenden Projektionen - Wölfflin selbst

hätte von lebendiger Kunstgeschichte gesprochen - konnten sich im späten 19. und

frühen 20. Jahrhundert - gerade wenn es um Michelangelo ging - bekanntermassen bis zu

den höchsten Graden narzisstisch formulierender Autoinamoration verdichten. So sah

etwa Henry Thode überall, wo er hinblickte, immer nur sich selbst am Werke, Exaltation

und Eitelkeit bis hinein in die letzten Wendungen - eine Haltung übrigens, die auch heute

noch in kunsthistorischer Literatur in jedem beliebigen Grade nachzuweisen ist und von

der ich mich hier wederfreisprechen kann noch will.

Doch neben der heute weiterhin gültigen Tatsache, dass es wenigen Hermeneuten

gegeben ist, etwas anderes als nur sich selbst auszulegen, wird man in Zukunft vielleicht

einen weiteren Umstand stärker zu bedenken haben, die Problematik des historischen

«Betrachters». Jeder Beschreibungsversuch eines konkreten Rezeptionsvorgangs kann

nur an der Unmöglichkeit verzweifeln, die Komplexität seiner Bedingungen zu rekonstruieren.

Die persönliche Wahrnehmung eines Bildes lässt sich in der Geschichte nur in den

seltensten Fällen dingfest machen, nämlich da, wo jemand sich selbst über die Motivationen

und Erfahrungen seines Bildgebrauchs Rechenschaft ablegt.2 Dies gilt auch da,

wo der Historiker seine forschenden Energien auf Institutionen richtet, die mit äusserst

rigiden Disziplinierungsmassnahmen beabsichtigen, den umtriebigen Körper ruhig zu

stellen, um mit der so erreichten Stärkung sensueller Wirkung entweder Glauben zu

befördern oder einfach nur Kasse zu machen - sagen wir auf harter Kniebank oder im

weichen Kinosessel.3 Die Annahme eines irgendwie einheitlichen Verhaltens voreinem
bildlichen Ereignis muss ganz ohne Übertreibung als bildwissenschaftliches Wunschdenken

angesprochen werden, als eine mutwillige Vereinfachung, die auf Kosten des fragenden

Bedenkens sozialer, politischer oder kultureller Hintergründe und Prägungen auch schon

mal anthropologische Konstanten herbeiredet, um derWolke des Nichtwissens wenigstens

eine menschliche Kontur zu geben. Doch werden mit der behaupteten Allgemeingültigkeit

des Betrachtungsaktes selbst wieder Ansprüche verbunden, etwa - um hier

ein Beispiel zu nennen - das bildungspolitische Interesse, dem Fach - das ehemals mit

begründeten Geschmackskategorien hantierte - vor alten Bildern aus neuen Medien

den fluoreszierenden Schein von Objektivierbarkeit zu geben und damit Kompetenz

auch da zu behaupten, wo es gar keine geben kann. Wer heute über Bilder und ihre

Wissenschaft spricht, weiss trotz der hundertfach unterstrichenen Interdisziplinarität oft

nichts darüberzu sagen, in welcher Weise diese Gegenstände in Wirklichkeit angeschaut

werden. Und wer wollte abstreiten, dass offenbar nur in merkantilen Zusammenhängen



82 JOSEPH IMORDE

eingehend darüber nachgegrübelt wird, wer Bilder wie verwendet oder welche Wirkung

sie auf wen wann ausüben, und das aus dem Grunde, weil mittlerweile allein schon von

der puren Überwindung der bildmässigen Wahrnehmungsschwelle angenommen wird,

sie könne Geld generieren! Mag sich auch die Herstellungsmethode einer Werbegrafik

mit einigerGenauigkeit rekonstruieren lassen und damit eine positivistische Bildwissenschaft

weiterhin gerechtfertigt sein, konkrete Aussagen über Lese- und

Betrachtungsgewohnheiten, über das Verhalten eines reizvernehmenden Subjekts vor einem medio-

kren Gegenstand können auch in dem Fall der Unterwäsche des Michelangelo nur

Spekulation hermeneutischer Selbstgefälligkeit bleiben, da das Bild - wenn überhaupt -
in seiner Geschichte auf die unterschiedlichste Weise angeschaut wurde. Zu fragen

wäre, ob an eben diesem Punkt, also da, wo die Subjektivation des Gegenstandes zum

vorherrschenden Thema des Faches wird, eine Wissenschaft schon vor jedem Beginn

am Ende ist, die Kompetenz für alle bildlichen Objekte und ihre Wahrnehmung in

Anspruch zu nehmen versucht.

Bild

Denn natürlich setzt sich das Fach mit der geradezu zwanghaften Individualisierung der

Gegenstandsvernahme der Gefahr aus, jede irgendwie objektive Grundlage zu verlieren.

Mit dem Verlust der Diskursivität droht der vermeintlichen Wissenschaft auch der

Gegenstand abhanden zu kommen.4 Wie lässt sich in einer deregulierten Bilderwelt, in

derein Kanon von gestern nur mehr als Zitationsvorrat und Anspielungsebene Verwendung

findet, noch ein persönliches Interesse als allgemeingültig vertreten, oder besser

noch verkaufen? Das kontemplierende Verweilen voreinem künstlerischen Gebilde kann

auf Grund der institutionalisierten Umgangsform mit der Objektwelt zwar immer noch

eine gesellschaftliche Realität für sich in Anspruch nehmen, doch wird die Nutzung etwa

des Museums auch schon in einer klassischen Denktradition, zum Beispiel bei Hans-

Georg Gadamer, als gewissermassen rhythmisch wiederkehrende Befriedigung herme-

neutischen Eigeninteresses verstanden, als rationalisierte Selbstumarmung des sich

denkenden Denkens. Der sich über vierzig Jahre hinziehende Kontakt des Philosophen

mit einem Gemälde von Serge Poliakoff kam - so meinte Gadamer selbst - nur in dem

Grad und Masse je eigenerZuwendung zu einer bedenklichen Intensität und damit auch

zur personalen Relevanz.5 Dieser selbstkonstitutive Umgang mit Bildern - Engagement,

Verweildauer, Reflexion - muss aber da prekär werden, wo die Ökonomie des herme-

neutischen Tauschhandels durcheinander gerät und jede Einsicht in das Warum eines

persönlichen Anschauungsinteresses schwindet. Zwar kann der christliche Bildraum

noch heute das gläubige Engagement eines Subjekts mit zählbaren Gnadengaben

sanktionieren, und auch die bildgenerierende Industrie neigt zu dem Versprechen, den



UNANGESEHENES!-WIE SEHEN BILDER AUS, DIE NICHT ANGESCHAUTWERDEN? 83

willentlichen Einsatz von Zeit und Geld mit einer Portion mondäner Selbstvergessenheit

wett zu machen, doch handelt es sich im wahrgenommenen Alltag, also in einer Sphäre

unfreiwilliger Bilderfahrung eigentlich durchwegs um etwas ganz anderes. Hier ist das

Wegschauen, oder wie hätte Nietzsche gesagt, der willentliche Schwachsinn, zu einer

geradezu unumgänglichen Notwendigkeit der persönlichen Begegnung mit Bildern

geworden. Mögen früher die Werke der Kunst widerständig gewesen sein, heute sind es die

Individuen. Und wirklich müssen sich jene Produzenten der nicht mehr schönen Künste

wohl die weitreichende Frage gefallen lassen, welche eigentümliche Selbstüberschätzung

sie überhaupt noch daran glauben lässt, dass ein Produkt ihrer je personalen

Notdurft dazu geeignet sein sollte, in einem anderen Menschen irgendein Interesse

auszulösen? Von dem Anspruch anthropologischer oder gar universeller Gültigkeit ganz zu

schweigen? An diesem Punkt der Argumentation angelangt, könnte man sich mit Bazon

Brock zu der Forderung versteigen, zwangsneurotische Selbstverwirklicher gleich auch

dazu zu nötigen, ihr je eigenes Publikum zu rekrutieren, das dann für die Zeit und Mühe

der Auseinandersetzung mit dem jeweiligen Produkt der Egozentrik mit barer Münze zu

entlohnen wäre. Vor allem dicken kunsthistorischen Dissertationen müsste dann wohl

jeweils eine hohe Summe Geldes beigeklebt werden.

Erstaunlicherweise ist aber mit der nahezu vollständigen Negation begründbarer

Qualitätskriterien - also mit der extremen Relativierung jeder Bewertbarkeit von Kunst

- das Interesse an der Konstituierung einer gelungenen Kommunikation zwischen

Medium und Betrachter gewachsen, derWillezu einer «ästhetischen Erfahrung» odergelungenen

Affektübertragung, wie ich es einmal nennen möchte. Und das natürlich deshalb,

weil ein marktwirksames Bedürfnis nach Bildern besteht, die - nun nicht in einem künstlichen

Diskurs, sondern in persönlicherWahrnehmung - als qualitativ hochstehend

empfunden werden. Während am Ende der 1990er-Jahre gerne über die Rhetorik in den

Künsten gesprochen wurde, tritt nun immer stärker eine fächerübergreifende Emotionsforschung

auf den Plan, die auch in der Kunstgeschichte versucht, das Werden und

Vergehen komplexer Erfahrungsvorgänge zu ermitteln. Damit wird nicht zuerst der Gegenstand

in den Blickgenommen, sondern eherauf die Motivationen zurEntstehung und vor

allem auf die Bedingungen der wertenden Vernähme bildnerischer Produkte geschaut,

kurz komplexe Kulturgeschichte betrieben.6 Mir scheint es als unabweisbar, dass der

hermeneutische Tauschhandel heutigentags allein noch durch die emotionale Ansprache

und Erregung des wie auch immer gearteten Betrachters in Schwung gehalten wird.

Das gewünschte Erlebnis, die empfindsam eingefärbte Erinnerung, das Lachen und

Weinen, Freude und Wut, Liebe und Hass, all das bildet in den unendlichen Misch- und

Abstufungsformen die Grundlage eines je persönlich gefärbten Bewertungsmassstabes

von Gegenständen. Jenseits der engen Parameter kanonischer Kunstgeschichte war



84 JOSEPH IMORDE

SWATCH
WAVE TOUR 99

^ der «objektivierte Selbstgenuss» (Theodor

Lipps), also die Vernähme emotiver Eigenleib-

lichkeit stets das Wichtigste und ist vielleicht

in einer Welt der um sich greifenden Allegori-

sierung des Banalen wohl wirklich noch das

einzig Wahre.7 Der Meinung, dass die

Wahrnehmung eines Artefakts sich nur in einem

komplizierten Zusammenwirken von sinnlicher

Vernähme, Wissen und Erwarten vollziehen

kann, in einem Prozess der Interaktion

zwischen subjektiver Projektion und frischer

Information durch das Objekt, ist sicher weiterhin

Recht zu geben. Doch nicht mit der

Beschränkung auf einen scheinbar stillgestellten

Seheindruck, nicht im auktorialen Rekurs

auf den nichts empfindenden Betrachter,
sondern in einer selbstbeobachtenden «Sinndeutung»,

in der den vielen Determinanten, die

vielleicht immerwiederanderszum Aufmerken

anregen und dann ins Bewusstsein drängen, je

eigentlich Raum gegeben wird. Vielleicht lässt

sich erst von dort aus wieder selbstbewusster

über Qualitäten sprechen. Dieser je persönliche

Wahrheitsdiskurs kann allerdings nur anhand von Erfahrungsberichten und

dokumentierten Eigenaussagen erforscht werden, anhand so genannter «ego-documents»,

die mittlerweile auch immer stärker in den Mittelpunkt der Geschichtsschreibung

rücken und von denen ich zum Abschluss noch ein Beispiel präsentieren will, eine

Bilderfahrung, mit der ich einerseits ganz selbstgefällig und wohl chancenlos die Aktualität

des Phänomens Michelangelo behaupten möchte, gleichzeitig aber auch zu suggerieren

versuche, dass die mit ihr verbundenen Reflexionen von Allgemeingültigkeit getragen

sein könnten, wenn schon nicht in der Analyse selbst, dann hoffentlich in der Art und

Weise des hermeneutischen Herangehens. Ich spreche hiervon einer ziemlich

durchtriebenen Swatchreklame, die ich am Freitag, dem 17. September 1999, um circa 22.30

Uhr an der Piazza della Repubblica in Florenz unter den Augen kunsthistorisch geschulter

Personen von der Wand der Bar«Giubbe Rosse» riss, was übrigens den ununterbrochen

Prosecco servierenden Kellner kurzzeitig gegen mich aufbrachte. Wie der David in

diesem Werk italienischen Grafikdesigns behandelt ist, lässt auf eine gehörige Portion

UN'ONDA ARTIFICIALE ALTA 4 METRI CHE POTRAI

SURFARE CON I MICLIORI RIDER DEL MONDO.
QUATTRO 6IORNI DI SPORT E MUSICA. INCRESSO LIBERO.

suucitchn



UNANGESEHENES! - WIE SEHEN BILDER AUS, DIE NICHT ANGESCHAUT WERDEN? 85

«Kulturverständnis» der Gestalter schliessen. Der erste sofort einsehbare Grund dafür,

dass der jugendliche Kämpfer bei der «Swatch Wave Tour 99» mit dabei sein muss, ist

der, dass die angekündigte Veranstaltung auf dem Piazzale Michelangelo stattfinden

wird, also ebenda, wo wir gemeinsam mit der Figur auf die Bedrohung des gelobten

Florenz schauen können und in der Tat ein Bronzeabguss besagter Skulptur 1875 auf den

Sockel gehoben wurde. Doch stehen wir natürlich nicht mehr allein dem alttestamentarischen

GoliathbezwingerzurSeite, sondern gleichzeitig auch mit dem wohl typischsten

aller «bay-watch» Protagonisten am artifiziellen Gestade, nämlich mit - und hier wird man

den ingeniösen Witz der italienischen Gestalter zu bewundern haben - «David» Hasselhoff.

Zu erkennen ist dieser vielleicht an dem Surfbrett, vielleicht aber auch an dem

Handtuch, das er in der rechten Hand zu halten scheint, doch am unverkennbarsten lässt

sich die Ähnlichkeit zwischen David und «David» an der womöglich für ein paar junge

Italiener immer noch identifikationsstiftenden vokuhila-Frisur festmachen - vorne kurz

hinten lang. In abstossend gekonnterWeise scheinen hier - wie würde es aus amerikanischem

Munde klingen - «high and low culture» miteinander amalgamiert zu sein. Wer

bei der «Swatch Wave Tour 99» mitmacht - und hier mag eine der Aussagen der
abgefeimten Word-Bild-Synthese verborgen liegen -, soll sich sowohl einer unglaublichen,

zweifelsohne riesenhaften Herausforderung aussetzen, die er - wie David einst Goliath

- überwinden wird, soll aber gleichzeitig auch, «Swatch» sei Dank, einen der letzten, ja
vielleicht sogar den ultimativen Kick erleben, für den hier wohl noch ein anderer als der

kalifornische Rettungsschwimmer «David» einsteht. Denn wenn die Welle im nächsten

Moment das alte Florenz - und damit die klassische Kunstgeschichte - in Trümmer

gelegt haben wird, vor uns die Sintflut des Visuellen, sind wir als Teilnehmer der «Swatch

Wave Tour 99» gerüstet und können, wenn schon nicht als neue David Hasselhoffs, dann

doch vielleicht als Fans von Kathryn Bigelow und damit in den Rollen mutiger Patrick

Swayzes einem bildwissenschaftlichen «Point Break» entgegensurfen.

1 Maute GmbH und Co. KG, Bahnhofstrasse 16,

72406 Bissingen (www.bodyart.de).
2 Siehe etwa Franz Grillparzer, «Deutschland,

1826, Eintragungen in das Reisetagebuch
während des Aufenthaltes in Dresden», in:

ders., Reisen in den Ländern Europas, Berlin

o. J. [1924], zit. nach Meine süsse Augenweide.

Dichter über Maler und Malerei, hrsg.

von Wolfgang Tenzler, Gütersloh 1978,

S. 433-435, hier S. 433, 434: «28. August.

[...] Alles überragend, was ich heute gesehen,
steht die Verstossung der Hagar von Adrian

van derWerff, ein Bild, das nach meinem
Gefühle dem Herrlichsten an die Seite gestellt
werden kann, was die Kunst je hervorgebracht.

/ 29. August. Ich wollte über diese

Hagar noch grössere Lobeserhebungen
niederschreiben; nun trifft sich's aber, dass

von allen, mit denen ich über dieses Bild

gesprochen, niemand in meine Meinung
einstimmen will. [...] / 30./31. August. [...] Den

Enthusiasmus für meine Hagarzum Teil verloren,

nachdem ich die unendlichen Werke der
italienischen Schule gesehen.»



86 JOSEPH IMORDE

3 Franz Kafka hatte schon recht, als er am 20.

November 1913 nach Besichtigung der Filme

Die kleine Lolotte, Die Katastrophen im Dock
und Isidors Hochzeitsreise bekennend in

seinem Tagebuch notierte: «Im Kino gewesen.
Geweint. [...] Masslose Unterhaltung.» Franz

Kafka. Tagebücher 1909-1923, Fassung der
Handschrift, mit einer Nachbem. von Hans-
Gerd Koch, Frankfurt a. M. 1997, S. 458.

4 Hanno Rautenberg, «Was soll uns diese

Kunst?», in: Die Zeit, Nr. 24, 6.6.2002, S. 37:

«Als Arnold Gehlen einst die

Kommentarbedürftigkeit der modernen Kunst beklagte,
konnte er nicht ahnen, dass im Jahre 2002
der Kommentar selbst zur Ausstellung werden
würde. Das Reden, Schreiben, Lesen hat das

Künstlern verdrängt.»
5 Hermeneutik, Ästhetik, praktische Philosophie.

Hans-Georg Gadamerim Gespräch, hrsg. von
Carsten Dutt, Heidelberg 1993, S. 59: «Nehmen

Sie zum Beispiel diesen Poliakoff, der

nun schon seit dreissig Jahren an seinem
Platz hängt. Meine Schüler haben ihn mirzu
meinem sechzigsten Geburtstag geschenkt.
Seit über dreissig Jahren sehe ich das Bild.

Und immer wieder, wenn ich dort sitze, wo
Sie jetzt sitzen, werde ich nachdenklich, und

ich frage mich: Was sehe ich da eigentlich?
Ich sehe immerwieder hin, schreibe aber
keine Interpretation. Was sehe ich also? Je ne
sais quoi. Was sagt es eigentlich? Da sehe ich

rechts ein schwarzes Kreuz, ein halbes Kreuz,

das meinen Blick hält. Und weiter links
erscheint eine rote Fläche, die zum linken
Bildrand hin eine Figur fast wie ein Haupt sehen

lässt. Das könnte ein Haupt im Profil sein.

Vielleicht. So redet das Bild ständig mit mir.

Ich sehe immerwieder hin. Es zwingt mich,
immer wieder zurückzukommen.»

6 Dazu zum Beispiel Jonathan Crary, Aufmerk¬

samkeit. Wahrnehmung und moderne Kultur

(amerik. Suspensions of Perception. Attention,

Spectacle, and Modern Culture,
Cambridge, Mass., 1999), Frankfurt a. M. 2002.

7 Ich gehe hier nicht auf die weitreichenden
Diskussionen ein, die mit einer «Apologie der
ästhetischen Erfahrung» verbunden sind.

Siehe Hans Robert Jauss, Kleine Apologie der
ästhetischen Erfahrung, mit kunstgeschichtlichen

Bemerkungen von Max Imdahl.
Konstanz 1972 (Konstanzer Universitätsreden 59).
Zu den Problemen einer Geschmacks- und

Genussästhetik in der Moderne ist ein länge-
rerText in Vorbereitung.

Disregarded: what do images look like that are not observed?
This text, 'Disregarded' considers the rise of the notion of the neutral 'observer' within art history, a term
which implicitly lays claim not only to a degree of competence for all observers but also, more crucially,
to an indiscriminate attention to all pictorial objects. Indeed the danger of solipsism lurks in the nearly
obsessive individuality with which objects are selected forscrutiny within art history orvisual studies.The
basis for discussion within these disciplines is diminished by a canon expanding to the point of formlessness:

art history runs the risk that its object of study dissipates entirely. Subsequently subjective forms
of interpretation are increasingly obliged to don the mask of universal validity: one's historical and thus

implicitly ideological standpoint remains invisible, embedded in a theory of the image and its reception.
Nonetheless, for many years now the notion of the observer has played a role of some consequence in

scholarship within art history and visual studies. Yet, here it should be clearly stated that the word
'observer' in that body of scholarship is used mainly as a term for describing art, and, in this function, is

primarily distinguished by its self-referentiality. That which claims the status of 'observer', actually represents

the position of an individual scholar as 'author'. An utterly personal experience of an image is

attributed universal validity by virtue of that term, which suggests a generalization of experience. Thus

the authoris neitherobliged to name the significant features of the specific encounterwith the image that
has brought about a given analysis, nor describe the reasons for having chosen the object in question.
This camouflage of hermeneutic motivation suggests a degree of dishonesty. It is obfuscating to speak of

an autonomous observer if the notion of disinterested pleasure implied by aesthetic experience all too
often produces generalizations. To paraphrase Michel Houellebecq, one could say that by masking individual

motivation in such a fashion the 'impossibility of dialogue' is institutionalized.


	Unangesehenes! : Wie sehen Bilder aus, die nicht angeschaut werden?

