
Zeitschrift: Outlines

Herausgeber: Schweizerisches Institut für Kunstwissenschaft

Band: 1 (2004)

Artikel: Willkommen in der Jetzt-Zeit... : gegen den bisherigen Jetlag zwischen
universitärer Disziplin und Gegenwart : für eine retro-perspektivische
Kunstwissenschaft und -geschichte

Autor: Bonnet, Anne-Marie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-872064

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-872064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


31

ANNE-MARIE BONNET

Willkommen in derJetzt-Zeit...
Gegen den bisherigen Jetlag zwischen universitärer Disziplin und Gegenwart

Für eine retro-perspektivische Kunstwissenschaft und -geschichte

«derausdruck <diskursiv> ist ein schicker akademischer begriff, er wird dazu benutzt, um

so etwas wie (kritisch) oder (interpretierend) auszudrücken, etwas, was sich mit ideen

befasst, wirklich reichlich intellektuelles zeug, das nicht nur deskriptiv oder feierlich

gemeint ist, sondern herausfordernde intellektuelle arbeit darstellt, die arbeit von Spezialisten

und profis nicht von amateuren. [...] es ist ein kürzel für ernste arbeit an der Schnittkante,

gelehrte und Wissenschaftler pflegen auch noch andere schicke ausdrücke zu

verwenden, wie beispielsweise (Strategien», (theoretische konstruktet und (hinterfragen),

wenn sie über ideen schreiben oder sprechen, über infragestellungen gegebener

meinungen und kunstwerke [...]»

Diese semi-amüsierte, ironische Anamnese heutiger Umgangsform und Reflexion im

Kunst- und Kulturbetrieb stammt von James Cuno1 und erfasst meines Erachtens recht

gut die gemischten Gefühle, die einen angesichts der gegenwärtigen Lage von Kunst,

Kunstkritik und Kunstgeschichte beschleichen. Diese Bereiche verbindet, dass «man/n»

doch vornehmlich damit befasst ist, Hoheitsgebiete und Deutungsmonopole zu verteidigen

oder einander in der Aktualität beziehungsweise «Aktualisierung» zu übertreffen

Heute werde ich mich nicht hinter «Diskursen» verstecken oder in einen modischen

Jargon und das übliche Namedropping-Feuerwerk hüllen, um klarzu machen, wie informiert

und hip ich bin. Ich werde von realer Erfahrung und Praxis sprechen, Nüchternheit und

Ehrlichkeit walten lassen, einen Kassensturz der heutigen Lage bieten: Was ist der Fall?

Was sind die Tatsachen (um Ludwig Wittgenstein zu parodieren)?

Wie steht es um die Zukunft der ästhetischen Praxis («Kunst» darf man ja nicht mehr

sagen) in unserer Freizeit- (oder Kultur-)Gesellschaft, deren Event-Kultur und Bilderflut

vor allem von einem so genannten Turbo- respektive Lifestyle-Kapitalismus geprägt

sind? Ich vermag es nicht zu sagen, bin aber davon überzeugt, dass sie weiter gedeihen

werde. Nur insofern die zunehmenden Verstrickungen des «Betriebssystems Kunst»

(BSK) mit der Ökonomie (Kunst als Faktor für Sozialprestige und Qualitäten eines

Wirtschaftsstandortes) seit den 1980er-Jahren sich auf unsere Praxis, Rolle und Bedeutung

niederschlagen, werde ich dies ansprechen.



32 ANNE-MARIE BONNET

Von welcher Kunstgeschichte spreche ich? Was ist Gegenwart?
Ich werde von nichts Neuem2 sprechen, sondern nur einiges neu pointieren. Spätestens

seit Mitte der 1990er-Jahre findet offenbar eine erneute Besinnung3 statt odervielmehr

gibt es ein Krisenbewusstsein,4 ganz zu schweigen von der Rede vom «Ende der Kunst»

und der Kunstgeschichte eine Dekade zuvor. Wenn von Praxis und Erfahrung gesprochen

wird, so spreche ich von deutscherWarte aus und es sei nur nebenbei bemerkt, dass wir

zwar von Globalisierung sprechen, jedoch nicht davon, dass der Stand der Reflexion in

der Kunstgeschichte5 je nach Sprach- und Denkraum, sei er anglo-amerikanisch, französisch6

oder deutsch7, sehr unterschiedlich ist und über die Sprachbarrieren, wenn

überhaupt, selten offen gesprochen wird.

Von welcher Kunstgeschichte spreche ich also? Jener in den spannenden Büchern (in

welcher Sprache?), jener in den Instituten (wo?, von wem?)? Es gibt fast so viele

Kunstgeschichten wie Leute, die sie praktizieren, von länder- und sprachspezifischen
Besonderheiten ganz zu schweigen. So wenig, wie es die Kunst gibt, sondern «nur»

Künstlerinnen, gibt es die Kunstgeschichte, sondern eben Kunsthistorikerinnen.

Wie ist eine Diagnose der Gegenwart zu bewerkstelligen? Was ist Kunstgeschichte?8

Eine Vorgehensweise, ein Fach, eine Disziplin, eine universitäre Institution? Die Summe

aller Curricula an den verschiedenen Instituten? Das Ergebnis verschiedener universitärer

Systeme? Von welcher Kunstgeschichte spricht man, der in den Publikationen (in

welchen?) Von den Autoritätsstrukturen? Von den veränderten Schnittstellen zur Öffentlichkeit?

Wie reagiert sie auf die veränderte Rolle der so genannten Kultur («Event-Kultur»,

Kunst als Prestige- und Wirtschaftsfaktor)? Wenn sich die Museumslandschaft verändert

und Museumsdirektorinnen zu Event-Managern mutieren: Was bedeutet das fürdas Fach?

Wenn es neue Märkte und Berufsmöglichkeiten für Kunsthistorikerinnen gibt (Art Consulting,

Banken, Versicherungen, Freizeitgesellschaft, Print- und Tele-Medien), spreche ich

dann von Studium oder von Ausbildung (neue Anforderungsprofile)? Ich spreche von der

Notwendigkeit, endlich anzunehmen, dass Veränderungen in der Kunst- und Kulturszene

uns unmittelbar betreffen. Damit ist gemeint, dass der Glaube an reine Forschung und an

die Unschuld von «academia» als Irrglaube und Fiktion erkannt werden sollte.

1. Was ist der Fall?

Verschwiegen werden die Reibungsverluste in «academia»: Wie viel Energie wird

verschwendet, um den eigenen Status zu behaupten, um Einfluss oder Wichtigkeit zu

steigern? Wie viel verdanken akademische Diskurse diesen Ritualen? Man sollte sich darüber

Rechenschaft ablegen und sich das Besondere unserer Materie (Kunst!) in

Erinnerung rufen, mit all den Chancen, die sie auch birgt. Wann begibt sich die/der
Kunsthistorikerin schon in Gesellschaft von Künstlern und Kritikern, weiteren Teilneh-



FÜR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 33

mern am BSK und stellt sich der Möglichkeit, Fragen und Probleme im Namen der Kunst

und dessen, was sie uns gibt, aufzuwerfen, nutzt eine Gelegenheit, an der Peripherie von

«academia» über den eigenen Schatten zu springen und Gegenwart mitzudenken, um

Subjekt und nicht nur Agent des Zeitgeistes zu sein?

Das Bewusstsein davon, was Kunst sei (ein Konstrukt?), hat sich verändert. Man

weiss um das «Spiel der Kräfte und Institutionen (BSK), die am Kunstprozess beteiligt
sind»:9 Kunsthandel (Galerien, Auktionen), Kunst-Museen (-Hallen, -Vereine, -Räume),

Zeitschriften, Universitäten, Medien und Politik. Kunstgeschichte muss erkennen, dass

sie nur ein Baustein des BSK ist. Die Konsequenzen: Erstens muss der Kunst-Begriff

revidiert werden (Vorsicht: Arbeit!), und zweitens muss die Kunstgeschichte ihre Mittäterschaft

verantworten. Sie ist ein Agent des Systems: Sie konstituiert die Gegenstände

mit, über die sie spricht, und zwar nicht nur strukturell-hermeneutisch (Bedeutungskonstitution

und «management of meaning»), sondern auch ökonomisch und politisch.10

Auch darüber sollte Rechenschaft abgelegt werden.

Das Investigationsfeld ist breiter, tiefer, komplexer geworden: nicht mehr nur Bilder

aller Art, sondern viele Varianten von Medien, Funktionen, Kontexten, Cross-over-Strate-

gien, Kontext-Kunst usw. Dies wirft Fragen auf nach neuen Methoden des Erfassens/

Denkens/Sprechens, eine Flerausforderung, die überfordern11 kann.

Eine gewisse Überforderung sei zugegeben, etwa durch die augenblickliche Explosion

sich überschlagender und multiplizierender «Diskurse»12 des BSK, der Künstler,

Kuratoren, Sammler, Kritiker und Händler (zum Beispiel auf der Documenta 11 mit vier

Panels Theorie und einem Panel Kunst). Wo bleibt die Kunstgeschichte, wie reagiert sie

darauf? Man flüchtet sich in die Subjektivität, praktiziert performative Kunstgeschichte,

hechelt den modischen, hippen «Diskursen» hinterher und versucht, sie zu adaptieren.

Die «Zeitgenossenschaft» ist aber rein kosmetisch, mehr trendy denn zeitgemäss. Man

sollte sich konstruktiv mit den neuen Erfordernissen auseinandersetzen, erstmals

versuchen, sich klarzu werden, worum es geht, aus der Überforderung eine neue Bescheidenheit

und Offenheit entwickeln. So weit also zu dem, was der Fall ist! Nun zu den

Tatsachen: Lehren und Forschen in der realen «academia».

2. Überlegungen zu konkreten Möglichkeiten, Vorschläge zum produktiven

Umgang mit Überforderung: offene Vorsicht

Neue Kartografie der Territorien bildnerischer Produktion und ästhetischer

Aktivitäten (nicht mehr nur Gattungen und Werktypen) entwerfen

Wie sich den Werken nähern? Bisher war der Zugriff13 stark von der Philologie und Se-

miotik geprägt: Man sprach vom «Lesen» eines Werkes. Vielleicht sollte es wenigergele-



34 ANNE-MARIE BONNET

sen als gesprochen werden: die Phänomene aufspüren, nicht um sie interpretierend

zu beseitigen, zu kolonisieren, sondern um sie erzählend und beschreibend zu retten!

Man sollte sich in Acht nehmen vor einem Kolonisieren oderZudecken der Werke durch

Lesen/Reden/Interpretieren, sich nicht der Dinge bemächtigen, sondern ihnen dienen,

den Anteil an Nicht-Erfassbarem, Nicht-Nennbarem einräumen, zulassen, sich eingestehen,

dass immernurpartielles Erfassen, Verstehen, Sprechen möglich ist. Der Spezifität

unserer Materie14 gerecht werden: Sie ist anschaulich, multisensoriell, sinnlich, synäs-

thetisch, konzeptuell Die Grenzen der begrifflichen und intellektuellen Übertragung

positiv mitbedenken und sie nicht als vermeintliches Versagen verschweigen. Dies

bedeutet: Überheblichkeit der so genannten Deutungskompetenz gegen Respekt vor den

Werken eintauschen, Werke nicht zu Geiseln einerTheorie oder Denkmode degradieren.

Spätestens seit der Postmoderne sind Künstlerinnen so autothematisch reflektiert und

artikuliert, dass teilweise scheinbar der gesamte Deutungsapparat mitgeliefert wird,

nicht selten eng verknüpft mit der kunstkritischen Kamarilla (zum Beispiel der

Deutungsterrorismus von October oder Artforum). Gegen diese als kanonisch gesetzten

Denk- und Deutungsmoden kann die Kunstgeschichte als Korrektiv15 wirken, wenn sie

sich offensiv und mit offener Vorsicht der Gegenwart widmet, ohne freilich die

Befriedigungsmechanismen des Marktes oderderTagespolitikzu bedienen.

Dafür muss nicht nur eine neue Beschreibungs-, sondern auch Annäherungs- und

Vermittlungshermeneutik entwickelt werden. Es genügt nicht, statt von Kunst- von

Bildwissenschaft zu sprechen. Die neuen Werkkategorien und vielfältigen neuartigen
ästhetischen Praktiken stellen eine Herausforderung dar: Die Diversität, der multimediale

oder Cross-over-Charakter mancher Praktiken werden die Hilfe anderer Experten erfordern

(inter- und transdisziplinäres Vorgehen).

Das Erfassen des erweiterten Untersuchungsfeldes verlangt neue Verständigungsmodi.

Hierfür sollten konkrete Modelle entwickelt werden, und zwar im Bewusstsein

ihrer polymorphen, polyfunktionalen Fragilität, Relativität und der Ephemerität des eigenen

Erfassens. Man muss sich dabei dem Normenbedürfnis der Kunstgeschichte

widersetzen und ein positives Modell entwerfen: eine multiperspektivische Geschichte

des Mediums (unter den Blickwinkeln technischer und ästhetischer Entwicklungen/

Werktypen/Gattungen), des künstlerischen Subjekts (auch als Realisierung/Verweigerung

von Typen, Rollen und Modellen im BSK) sowie der Gesellschaft und ihrer Institutionen

(die Machtverhältnisse bestimmen und Ideologien bilden).

Angesichts der neuen Informations- und Kommunikationstechnologien ist ein neues

Lehr- und Informations-Management (neue Wissensanforderungen und -angebote)

gefordert (eine neue Technik allein schafft jedoch weder neue Kunst noch neues Wissen!).

Neue digitale Möglichkeiten haben Folgen: Die konventionelle Vermittlungspraxis reicht



FÜR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 35

nicht mehr aus. Kunsthistorische Propädeutik muss fortan auch medientechnische,

-didaktische und -kulturelle Übungen zu neuen Vermittlungs- und Aneignungstechniken

vorsehen,'6 interessen- und fachspezifische Aneignung üben. Der grössere, nicht mehr

nur lineare Informationszugriff will verstanden und verarbeitet werden (Management von

Informationen). Daran wird an vielen Stellen gearbeitet; allerdings sollte man nicht nur

die Technikkompetenz entwickeln, sondern auch medientheoretische Reflexion betreiben:

Die Veränderungen des Denkens und Wissens sollten immer mitbedacht werden.

Die Reflexion darüber, wie sehr die Medien die Formen und Weisen des Denkens

beeinflussen, hat noch gar nicht begonnen. Die neuen Möglichkeiten schaffen auch

Probleme; früher erhielt man zum Beispiel beim Bibliografieren etwa vierzig, heute vierhundert

Titel. Wie verarbeitet man diese Menge? Mehr Information ist bekanntlich nicht

mehr Wissen. Welche Konsequenzen entstehen daraus für die Wissenschaft? Zunehmend

ersetzt Informationsdesign Wissenschaft: Man zappt sich nur noch durch das

mehr Aufbereitete denn Durchgearbeitete, trennt Textkategorien nicht. DerFlinweis auf

diese Probleme soll wederein pessimistisches Bild zeichnen noch Ohnmacht rechtfertigen,

sondern auffordern, Wege, konstruktive Vorschläge zu entwickeln. Richtige Fragen

zu stellen, ist vielleicht genauso wichtig, wenn nicht wichtiger, als Pseudo-Patentlösun-

gen zu entwickeln odersich am Meinungsterrorismus zu beteiligen.

Chancen und Probleme sind offensiv zu denken; man darf sich nicht, vorsieh
hinbastelnd und sich in Medienbegeisterung fortschrittlich wähnend, in Technikverliebtheit

verlieren. Die PseudoSicherheit, die Soft- und Hardware gewähren, ist mir suspekt:

Elektronik als Gewissheits-Placebo in Zeiten intellektueller Verunsicherung. Diese

Euphorie mahnt angesichts derweltweiten Datennetze und -flüsse meines Erachtens eher

zur Vorsicht. Die Transformation durch neue Techniken der Kommunikation, der

Aufzeichnung und der Erzeugung des Wissens muss mitgedacht werden. Auch hier kann

eine neu aufgefasste Kunstgeschichte (aus ihrer eigenen Wissenschaftsgeschichte

lernend) als Korrektiv dienen. Nicht zuletzt ist die Kunstwissenschaft eine historische'7

Wissenschaft, die aus ihren geschichtlichen Kompetenzen heraus den gebührenden

Abstand immerwieder ermessen kann.

Diskrete konzeptuelle Rahmen entwickeln, riskieren18

Konzentrische Kreise des Denkens entwickeln!

Wie sind die Informations- und Erkenntnisflüsse zu koordinieren und zu synthetisieren?

Man muss sich zu einerneuen Bescheidenheit bekennen, einen anderen Begriff von

Wissenschaft entwickeln, das heisst konkret die Gegenwart «double-blind» leben/denken,

sowohl als Entwurf des Zukünftigen als auch in ihren Verflechtungen mit dem

Vergangenen: das Gegenwärtige als stete Bewegung denken, rückbesinnend vorausschau-



36 ANNE-MARIE BONNET

end, also retro-perspektivisch. Dies erlaubt kein dogmatisches Denken, nur experimentelle

Selbstentwürfe, die sich stets selbst überprüfen, das eine am anderen messen. Das

Wissen um die Atomisierung der materialen Basis und der «konzeptuellen Überbauten»

(Diskurse) darf nicht verdrängt, sondern muss akzeptiert werden. Nur im Bewusstsein

der Relativität des eigenen Vorgehens wird eine wirkliche Interdisziplinarität konstruktiv

sein: Als Antwort auf die Mobilität, die Labilität und das Fluktuieren des Studienterrains

sowie die Verschränkung der Gattungen/Werkkategorien, -arten, auf die neuen Karto-

grafien der Erlebens- und Wissensbereiche muss man neue Kategorisierungen und neue

Periodisierungen erproben. Gibt es noch Möglichkeiten kunsthistorischen Vorgehens in

der Epoche der Relativität oder nur noch parzellierte Geschichte? Die Atomisierung des

Diskurses, der Diskurse sollte als Chance, als Herausforderung verstanden werden.

Wenn von nun an grössere Erzählungs- und Verständnisangebote/-modelle versucht, ja

riskiert werden, dann nicht als Wahrheiten oder Dogmen: Das heisst die Wissenschaft

muss neu definiert werden, nämlich als Verständigungsangebot. Das Bewusstsein der

Relativität bedeutet nicht Willkür, sondern Bescheidenheit. DerAutoritätsgestus und der

Anspruch der «Leitwissenschaft»19 ist aufzugeben zugunsten einer Öffnung für andere

Perspektiven.

Nicht zuletzt sollte eine stärkere wissenschaftsgeschichtliche auto-thematische

Reflexion stattfinden, die Entstehungsbedingungen neuer Forschungsansätze, die For-

schungssteuerung/-förderung aufklärt, neue Wege öffnet und nicht nur durch diszipli-

näre Autorität sanktionierte Projekte fördert (Rolle derSysteme:20 Universität, Deutsche

Forschungsgemeinschaft und andere Förderungsgremien). Auch ist das Verhältnis von

gegenwärtiger Denkkonjunktur im Fach zu den aktuellen Themen in Wirtschaft und Politik

(Ideologie der «new economy», neue Medien, Medialität, Globalisierung, Amerikahörigkeit

usw.) anzusprechen: Es gibt keinen «hortus conclusus», kein Refugium «acade-

mia» jenseits der «Diskurse» der Macht. Wer entscheidet über die jeweilige Konjunktur

der Themen und Methoden? Während der Informationsfluss in den 1980er-Jahren aus

Frankreich kam und von dort in die USA wanderte, kommen neuere Denkansätze aus an-

gloamerikanischen Ländern (Cultural, Urbanistic, Postcolonial, Media, Gender Studies):

Wo steht Deutschland? Während man sich weltweit bemüht, die sozioökonomischen

und politischen Verstrickungen ästhetischer Praktiken zu verstehen, fokussiert man in

Deutschland auf das Problem des «Bildes» und der neuen Medien.

Dieses Bewusstsein derGeschichte des eigenen Denkens führt dazu, sich die eigene

Historizität und Zeitgeist-Bindung einzugestehen, und zu einer wachen Zeitgenossenschaft.

Die eigenen Verflechtungen mit dem BSK erkennend und die gesamtgesellschaftliche

Lage in Betracht ziehend, vermag man die Verantwortung für einen

Kulturauftrag zu übernehmen, anstatt sich im «Pseudo-Elfenbeinturm» zu verschanzen.



FÜR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 37

3. Verspätung?

Für einen produktiven, kreativen Jetlag!
In diesem Sinne sollte die «Verspätung» der Kunstgeschichte gegenüber dem

Geschehen der Gegenwart anders gelebt werden. Sie könnte auch heissen, ein eigenes

Tempo zu entwickeln, kritische Distanz zu bewahren; dazu muss bekanntlich das, von

dem man sich abhebt, erst einmal be- und erkannt sein. Es sei also dafür geworben, sich

an den Herausforderungen der Gegenwart zu reiben. «Perhaps art history is always late

in this way, but it ought not to be a place of refuge, of mélancolie denial of present loss.

Resistance can be productive, blockage is not.»21 Nur aus dieser Position heraus kann

man eine Gegenerinnerung schaffen gegen die Entsorgung der Vergangenheit oder

deren Instrumentalisierung für tagespolitische Zwecke, Wirtschaftskonformität (USA-

Hörigkeit, «new economy», Informationstechnologie-Kult).

Nicht zuletzt heisst sich der Gegenwart stellen, sich der institutionellen22 Gegenwart

der Hochschulen, der Reformen (Master of Arts, Bachelor of Arts Wirtschaftskonformität,

Globalisierung, was eigentlich heisst: Amerikanisierung) stellen und diese aktiv

mitdenken und, wenn möglich, mitgestalten. Was wird aus den ideellen Entwürfen unter

dem Zwang, Studienreformen einzuführen, die eine Kanonisierung und eine operatio-

nale, operationalisierbare, quantifizierbare «Abfragbarkeit» der Kunst erzwingen (das

Problem der «Leitkultur»)? Die eigene Verfasstheit darf nicht verdrängt werden.

4. Vision oder Re-Vision:

Gegen Bild-Wissenschaft, für Kunstwissenschaft und -geschichte
im Zeichen einer neuen Bescheidenheit: wache Zeitgenossenschaft
Im Trend der visuellen Kultur, derVisibilitäts- und Sichtbarkeitsdiskurse ist die Bezeichnung

«Kunst» über Bord gegangen. Nicht nur für Kunstwissenschaftlerinnen stellt Kunst,

und zwar nicht erst seit heute, mehr als nur Bilder zur Verfügung (Marcel Duchamp,

Objekt-Kunst, Konzept-Kunst, Kontext-Kunst, interventionistische Kunst, Fluxus usw.).

Hinzu kommt, dass auch Bilder nicht nur visuell erfahr- und erfassbar (Jonathan Crary)

sind sowie den «Bild»-Diskursen die geschichtlichen Dimensionen23 und die Differenz-

Diskurse abgehen.

Das Misstrauen gegen das Visuelle, das offensichtlich die Bildenden Künste - in unserer

ach so visuellen Kultur - prägt, sollte wahrgenommen und nicht durch Diskurse

überdeckt werden. Die verschiedenen Qualitäten der Sichtbarkeit erfordern komplexere

14/er/rbegriffe und -konzepte (als nur Bildbgeriffe): Das aus der eigenen Tradition gewonnene

Potenzial im Umgang mit Formgebung und den Modalitäten von «Kunst» als einem



38 ANNE-MARIE BONNET

symbolischen Vermögen sollte dazu genutzt werden, das erweiterte ästhetische Feld (zum

Beispiel Werbung, Videoclip, Telemedien und Videospiele) zu vermitteln und zu deuten.

Die so genannten Bildwissenschaften konzentrieren sich auf die Frage «Was ist ein

Bild?», anstatt auch und vorallem zu sehen, dass sich das BSKdarum herum dramatisch

verändert hat: Rolle, Funktion, Bedeutung der Kunst-Werke wollen neu erkannt werden,

und nur eine kulturwissenschaftlich24 neu aufgefasste Kunstgeschichte vermag dies zu

leisten. Sich auf die Bild- und Medien-Diskussionen einzulassen, heisst, den Diskurs zu

verschieben, zu entsorgen sowie aus seinen materiellen, sozialen, politischen und kulturellen

Implikationen herauszulösen. Man sollte erkennen, wie diese Beschwörungen

einer visuellen Bilderflut einhergehen mit der «new economy», dem www-Fieber, dem

Medien-Kult und -Mythos von Wirtschaft und Politik sowie mit der Transformation der

Subjekte zu Agenten, denen Pseudo-Möglichkeiten auto-poetischer Selbstentwürfe

vorgegaukelt werden (als ob es nicht nur darum ginge, jene Flexibilität zu entwickeln, welche

die «new economy» fordert!).

Nicht selten dominieren in den so genannten Bildwissenschaften BILD-Konzepte,

welche die spezifischen materiellen25 Praktiken leugnen oder übersehen. Weit verbreitet

ist dasTabu, sich mit der materiellen Basis, ihrer Spezifität sowie ihren Bedingungen und

Konsequenzen zu beschäftigen, die sich natürlich einer Verallgemeinerung versperren
oder ein anderes Denken erfordern. Es muss der Anspruch eines allumfassenden

Zugriffs aufgegeben und multifokale Pierangehensweisen müssen erprobt werden, auch im

Wissen um ihre Relativität und ihren experimentellen Charakter. Nicht zuletzt muss die

Re-Vision des bisherigen eurozentrischen Zugriffs in Angriff genommen werden.

Eine Kunstgeschichte als (blosse) Bildwissenschaft vereinfacht. Abgesehen davon,

dass «Kunst» mehr bietet als nur Bilder, verzichtet die Bildwissenschaft auf den «Mehrwert

Kunst» (nicht nur den «Erkenntnis-Mehrwert» Okwui Enwezors). Sich weiterhin für
«Kunst»26 zu interessieren, bedeutet nicht, dass das Investigationsfeld begrenzt wird.

Alle visuellen Erscheinungen, Objekte, Kontexte, Bildformen, -praktiken und -technolo-

gien sowie die Gesamtheit ästhetischer Praktiken seien berücksichtigt, entwickeln sich

Kriterien doch nur aus Differenzbestimmungen. Was «Kunst» sein solle, muss

multiperspektivisch immer wieder neu erfasst und bestimmt werden. Wenn künstlerische Praktiken

beispielsweise mit Ökonomie oder Naturwissenschaften arbeiten, muss man

Grenzgänge, andere Denkweisen wagen und wirklich inter- oder besser transdisziplinär

vorgehen. Neue Formen des Lehrens sollten erprobt werden, zum Beispiel Seminare als

Versuchsanordnungen zwischen Fächern und Bereichen (Künstler, Studenten, Museum,

Galerie usw.). Wenn die Kunst mit der Wissenschaft «spielt», experimentiert, warum

nicht auch anders herum? Deshalb plädiere ich für einen erweiterten «Geistes»wissen-

schaftsbegriff,27 der über den Tellerrand von «academia» hinaus reicht: eine Wissen-



FÜR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 39

schaft mit experimentellem Charakter, die sich ihrer Prozessualität und ihrer Forderung

bewusst ist, stets weiterzu wachsen, die bereit ist, andere Bereiche und Modalitäten der

Weltaneignung und -deutung einzubeziehen und zu nutzen (Biowissenschaften,

Naturwissenschaften, Informatik, Ökonomie und Politik). Zu akzeptieren, dass man auf andere

Disziplinen angewiesen ist, und derVerzicht auf eine hegemoniale (eurozentrische) Hai

tung, auch dies erfordert Bescheidenheit.

So könnte Wissenschaftlichkeit heute heissen: Bewegung des steten Sich-Verzwei-

gens, und dies entspricht auch dem Realen: Es gibt nicht ein Reales, sondern Ebenen

des Realen. Auch die Kunstgeschichte/-wissenschaft muss evolutiv und fragmentarisch
sein:28 Nur durch Begrenzung ihres Untersuchungsfeldes und Klärung (Transparenz) der

Methoden (nicht ein und dieselbe Methode für alle und alles!) ist Wissenschaftlichkeit

noch gewährleistet. Nur eine Wissenschaft, die sich im Bewusstsein ihres Gewordenseins

auch als Projekt auffasst, kann als zeitgenössisch und zukunftsträchtig gelten.

Eine solchermassen als kritische, kulturwissenschaftlich aufgefasste Kunstgeschichte

könnte all ihre integrativen Potenziale entfalten.29

5. Vielleicht doch eine Vision?

Von Kunst und Künstlern kann man lernen, weniger gewiss zu sein, Zweifel zuzulassen,

einen differenzierteren Blick auf die Welt zu richten und Resistenzen gegen den Zeitgeist

zu entwickeln. Daraus kann Kapital für die Wissenschaft geschlagen werden: Man kann

mehr wahrnehmen und verstehen, ohne funkelnde Thesenarmaturen, ohne epistemolo-

gischen Zaubergarten und dramatischen Gebrauch von Grossbegriffen. Der Zugriff auf

die Welt ist immer experimentell, existenziell... Auch dies kann als Verpflichtung zur

Bescheidenheit erkannt werden.

Kunst ist «weniger ein Standort- als ein Risikofaktor» stand unlängst in der NZZ

(anlässlich der Debatten um Christoph Marthalers Theater in Zürich). So sollten sich auch

die Wissenschaften und die Universität auffassen, als Orte/Florte von Resistenz und

Dissidenz, als kreative Orte zur Schaffung von Gegenerinnerungen, als Orte des

Vordenkens, als U-topia Sie sind nicht nur Orte der Verwaltung eines systemkonformen

«management of meaning», wo Denkpositionen bezogen, Räume besetzt sowie

Deutungsmonopole verteidigt und verwaltet werden. Stattdessen sollten sie Denkräume

öffnen und Verständnisangebote machen.

Was aus der Gegenwart gelernt und in ihr praktiziert wird, kann für das Vergangene

kreativ und konstruktiv genutzt werden. Deshalb ist die Vision retro-perspektivisch: Sie

macht dagegen gefeit, dem Zeitgeist zu verfallen, sie dient dazu, das Gewordensein der

Gegenwart zu erkennen und das Alte immer wieder neu zu sehen. Ein bewusster Jetlag

kann also nicht schaden, denn nuraus der Distanz ist Nähe möglich!



40 ANNE-MARIE BONNET

1 James Cuno, «Gegen das Diskursive Museum»,
in: Peter Noever (Hrsg.), Das diskursive

Museum, Publikation anlässlich des Symposiums
im Österreichischen Museum für Angewandte
Kunst, Wien, März-Mai 2001, Ostfildern-Ruit
2001, S. 52.

2 Seit es Kunstgeschichte gibt, wurde immer
wieder die Frage aufgeworfen, wie sie sich zur
Gegenwart zu verhalten habe. Im knappen
Rahmen sei auf die wissenschaftsgeschichtliche

Ableitung und Rückkopplung der
Fragestellung verzichtet. Es seien nur einige der
aktuellen und meines Erachtens interessantesten

Versuche erwähnt: Où va l'histoire de l'art
contemporain?, Akten, Ecole nationale supérieure
des Beaux-Arts, Paris, 16.-18. Febr. 1995,

hrsg. von Laurence Bertrand Dorléac u. a.,
Paris 1997; Holger Birkholz u. a. (Hrsg.),

Zeitgenössische Kunst und Kunstwissenschaft.

ZurAktualisierung ihres Verhältnisses, Weimar

1995; Régis Michel (Hrsg.), Où en est
l'interprétation de l'œuvre d'art?, Paris 2000.

3 Wenngleich meine Stellungnahme offensicht¬
lich nicht unpolemisch ist, möchte ich deutlich

machen: Hier geht es weder um ein

Lamento über die Misere im Fach noch um

einen Generalangriff, werden doch an vielen
Stellen schon sehr fruchtbare Debatten
geführt. All denen, die schon auf verschiedenen
Ebenen tätig sind, sei Mut gemacht, sie seien

auf die bremsenden Faktoren aufmerksam

gemacht, und es sei ihnen durchaus meine

Zuversicht ausgesprochen, was die Potenzia-

litäten unseres «Gewerbes» betrifft.
4 Siehe kritische berichte 28 (2000), Nr. 1:

«Kunstgeschichte 2000», Diskussion
zwischen Vertreterinnen verschiedener Generationen

und Positionen des Faches über

notwendige Besinnungen und Reformen; Sigrid

Schade, «Vom Wunsch der Kunstgeschichte,
Leitwissenschaft zu sein. Pirouetten im

sogenannten (pictorial tum»», in: Horizonte.

Beiträge zu Kunst und Kunstwissenschaft. 50
Jahre Schweizerisches Institut für
Kunstwissenschaft, Konzept und Schriftleitung: Juerg
Albrecht und Kornelia Imesch,Zürich/Ostfildern-Ruit

2001, S. 369-378.
5 So ist zum Beispiel bemerkenswert, dass es

in Deutschland zwar seit den 1980er-Jahren

einen Museumsboom gibt, ein Fach Muséo¬

logie aber bis heute nicht integraler Bestandteil

des Studiums ist. Hier sind England und

die USA als führend anzusehen.

6 Hier sei nur auf die Philippika von Régis

Michel, «De la non-histoire de l'art», in: David

contre David, Kongressakten Musée du

Louvre, Paris, 6.-10. Dez. 1989, 2 Bde., Paris

1993, Bd. 1, S. XIII-LXII, verwiesen, die ihre

polemische Schärfe gewiss den besonderen
französischen und gar Pariserverhältnissen

verdankt, sich aber in dem, was sie anspricht,
durchaus auf andere Länder übertragen lässt.

7 In Deutschland gibt es, wenn es um Struktu¬

ren (Master of Arts und Bachelor of Arts)

geht, zwar eine grössere Öffnung zum Anglo-
amerikanischen hin; die grundlegenden
strukturellen Veränderungen in Denken und Praxis

des Faches, die man den Gender, Cultural
und Visual Studies verdankt, sind aber bislang
nur von wenigen erfasst worden. Wer bezieht
sich schon auf Hai Forster, Douglas Crimp
oder Norman Bryson, von den Autorinnen, die

uns Differenzen zu sehen lehrten (Griselda
Pollock, Abigail Solomon-Godeau, Judith

Butler) ganz zu schweigen? Hier seien auch

die in Deutschland vorhandenen feministischen

Kunsthistorikerinnen ausgenommen,
die allerdings oft genug marginalisiert werden.

Erst 2001 wurde Brysons Vision and

Painting (1989 erschienen) ins Deutsche

übersetzt... ein Buch, von dem sich der Autor
selbst inzwischen fortentwickelt hat.

8 Wenn ich dennoch weiter von der Kunst¬

geschichte spreche, dann im Bewusstsein

ihrer Multiplizität.
9 Spielregeln der Kunst, hrsg. von Wolfgang

Zinggl, Amsterdam/Dresden 2001.

10 Anne-Marie Bonnet, «Kunst zwischen Politik
und (Kultur)», in: Wertwechsel. Zum Wert des

Kunstwerks, hrsg. von Susanne Anna /
Wilfried Dörstel / Regina Schultz Möller, Köln

2001, S. 85-111.
11 Die Selbstherrlichkeit des Faches gegenüber

seinem Objekt ist in Frage gestellt. Als

Kunsthistorikersollte man weniger in der vermeintlichen

Sicherheit einer wie auch immer
begründeten Deutungskompetenz der Kunst

entgegentreten, sondern auch sehen, wie viel

man von der Kunst selbst bekommen kann:

neben ästhetischem Genuss auch Erkenntnis.



FÜR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 41

Eine Begegnung zwischen Kunst und

Kunstgeschichte, aufgefasst als Austausch und

Dialog, nicht nur als Bedeutungszuordnung,

bringt beiden Seiten Gewinn, und zwar nicht

nur in der Gegenwart.
12 Wenn der Begriff hier in Anführungszeichen

gesetzt ist, meint erden heute verwässerten

Gebrauch, also lediglich «Rede von»; ohne

Anführungszeichen ist er im ursprünglichen Sinn

Michel Foucaults als komplexe In-Beziehung-

Setzung gedacht.
13 Die Kunstgeschichte verfügt bereits über ein

ausgeprägtes Instrumentarium zur Erfassung
ihrer Gegenstände, das nicht von ungefährzu
dem berühmten Kennertum verhelfen kann.

Die Bereitschaft, dieses zu erweitern und

auch auf neue Werktypen anzuwenden, lässt

indessen noch zu wünschen übrig. Desgleichen

ist die Chance verkannt worden, aus der

Erfahrung heraus neue Wege und Mittel zu

entwickeln, um zum Beispiel Videoarbeiten,
Installationen, Performances usw. zu er-
schliessen. Nicht zuletzt ist in den letzten

Jahren der nahe Umgang mit den Werken als

Positivismus in Misskredit geraten, als ob

genaue Gegenstandserhebung theoretischer
Reflexion widerspräche oder diese
ausschlösse.

14 In einem anderen Rahmen habe ich das Fach

als «Junggesellenmaschine» bezeichnet, die

ihre Braut (Die Kunst) nie erreicht... Seine

ganzen Bemühungen scheinen darauf gerichtet

zu sein, sich das Objekt des Begehrens

«vom Leibe» zu halten. Siehe Anne-Marie

Bonnet, «Die Kunstgeschichte eine
Junggesellenmaschine?», in: Hans Belting / Siegfried
Gohr (Hrsg.), Die Frage nach dem Kunstwerk

unter den heutigen Bildern, Ostfildern 1996

(Schriftenreihe der staatlichen Hochschule

für Gestaltung Karlsruhe 8), S. 17-30.
15 Als Beispiel sei auf die Literatur um und zu

Jeff Wall und Cindy Sherman verwiesen oder

darauf, dass nahezu die gesamte Literaturzu
den Medien entweder vom Zentrum für Kunst

und Medientechnologie Karlsruhe (ZKM)

stammt oder von Autoren, die selbst in der
Medienszene aktiv sind («self-fulfilling
prophecy»).

16 Dass bereits an verschiedenen Stellen Bild-

und Lehrdaten entstehen, ist bekannt; zum

Beispiel wird in Zürich «Prometheus» vertreten

sein. In Marburg wurde soeben ein Lehrstuhl

für Informatik der Kunstgeschichte
gegründet Es gibt also durchaus Zeichen von

Bewegungen, die auch gewürdigt werden
sollen. Nicht zu übersehen ist auch die
zunehmende Medien- und Technikversiertheit der

Studentinnen, die problemlos mit dem Internet

und neuen Formen der Informations- und

Bildvermittlung umgehen.
17 Auf diesem Gebiet gibt es allerdings einigen

Nachholbedarf: Die Postmoderne-Krise, die

die historischen Wissenschaften zur
Selbstbesinnung und Neuorientierung nutzten,
wurde bislang verpasst. Das Bewusstsein der
Geschichte als Konstruktion und einer
Kunstgeschichte als Konstruktion eines
Geschichtsmodells ist bishervorallem im anglo-
amerikanischen Sprachraum weitergedacht
worden.

18 Dieser Begriff ist mit Absicht gewählt, um den

Autoritätshabitus in Frage zu stellen.
19 Siehe hierzu Sigrid Schade, wie Anm. 4.
20 Michel Foucault und Niklas Luhman nicht nur

dekorativ in Publikationen zitieren, sondern
auch im eigenen Denken anwenden und bei

sich selbst alsTeilhaberln/Mitgestalterln
anfangen

21 Hai Forster, The Return of the Real, Cambrige,

Mass./London 1996, S. 228.

22 Auch hier kann man von der Gegenwartskunst
lernen: Seit vielen Jahren gibt es von Künstlerinnen

eine Fülle auto-thematischer Reflexionen

und institutioneller Investigationen, die

den Bewusstseinswandel lange vor dem Fach

erfasst und weitergeführt haben.

23 Hier sei ausdrücklich Horst Bredekamps An¬

satz ausgenommen, der betont «historische

Bildwissenschaft» betreibt. Man wundert sich

freilich, warum die betriebene kulturwissenschaftliche

Vorgehensweise plötzlich neu
etikettiert werden muss.

24 Auf die seit Warburg bestehende kulturwissen¬

schaftliche Tradition braucht in diesem Rahmen

nicht erneut verwiesen zu werden, im
Verbund mit an den postmodernen Überlegungen

geschulten Reflexionen zum Umgang mit
Geschichte sind hier die Grundlagen (retro) für
weitere Entwicklungen (perspektivisch).

25 Auch hier deuten sich aber positive Modelle



42 ANNE-MARIE BONNET

und Perspektiven an, siehe z. B. Florence de

Mèredieu, Histoire matérielle et immatérielle
de l'art moderne, Paris 1994; Monika Wagner,
Das Material der Kunst. Eine andere
Geschichte der Moderne, München 2001.

26 «Kunst» ist in Anführungszeichen gesetzt, um

deutlich zu machen, dass damit alle «ästhetischen

Praktiken» (Catherine David) berücksichtigt

werden.
27 2002 fand zum Beispiel in den Franckeschen

Stiftungen Historisches Waisenhaus in Halle

die Ausstellung «Die Quelle als Inspiration»

statt, in der die Rolle historischen Wissens in

der zeitgenössischen Kunst ergründet wurde;
dabei wurden Pharmazie, Medizin, Orientalistik,

elektronische Vernetzung bei der
Wissensvermittlung, Pädagogik, Theologie und

Kameralistik einbezogen. Die Ausstellung
wurde von einerVortragsreihe begleitet.
Diese wechselseitige Befruchtung von
Wissenschaft und Kunst, die im Ausstellungsbereich

bereits praktiziert wird, könnte ein

Beispiel für die Lehre sein. Siehe Die Quelle als

Inspiration. Historisches Wissen in derzeitge¬

nössischen Kunst, hrsg. von Petra Larass /
Patricia Drück, Ausst.kat. Franckesche

Stiftungen zu Halle 2002.

28 Zu dieser Bilanz anstehender Bescheidenheit
und Flexibilität kommt auch Laurent Ger-

vereau anlässlich des Symposiums Où va

l'histoire de l'art contemporain? 1995 (wie
Anm. 2), S. 305. Dies bedeutet indessen nicht,
auf all das bisher Geleistete zu verzichten, im

Gegenteil: Die Tradition (retro-) bietet einen

Fundus, der, in seinem Gewordensein

(wissenschaftsgeschichtliche Reflexion) erkannt, als

Fundament und Korrektiv für das projekthafte
Weiterdenken (-perspektivisch) dient.

29 Nicht von ungefähr haben in den letzten Jah¬

ren Aisthesis, so genannte Medienwissenschaften,

Kulturwissenschaften und auch die

Philologien immer wieder auf den Fundus der

Kunstgeschichte zurückgegriffen. Anstatt das

Gefühl zu haben, Pfründe verteidigen zu

müssen, sollte man dies als Aufforderung
verstehen, sich zu öffnen. Integration heisst

Kooperation, nicht etwa indirekt doch wieder

Anspruch auf Leitwissenschaft!

Welcome to the 'now' age Against the current jet lag between academic discipline and

the present. In favour of a retro-perspective art research and art history
Taking as its starting-point, not only theoretically but in concrete terms, the practical and pragmatic
situation of the subject - as it is de facto practiced in Germany - a stock-take is carried out in telegram-
matic style. The absence of a methodical and theoretical self-contemplation on a broad basis, as well as

the gap between the few high-flying concepts in this respect and real practice, mark academic teaching
and research. Worn down between the pressure to reform (implementation of the Bologna process,
Bachelor of Arts, Master of Arts and moves towards modularity) on the one hand, and familiarising oneself

with the possibilities of using new image and data bases (here, too, there is no broad basis or
consensus) on the other, any fundamental, self-referential reflection has ebbed away. There is a lack of justified

self-confidence, and yet precisely our subject matter (a wide range of aesthetic practices and visual

field) offers the material and the opportunity for numerous approaches. Little of this potential becomes

evident; only the protagonists panting after the spirit of the times (new media euphoria) offer some

pseudo-topicality. The so-called 'Bildwissenschaft', too narrowly defined and too impulsive in its emphasis

on the 'spirit of the times', is being queried. The focus on the 'image' problematic restricts the field of

investigation; not only are the material and medial specificity of the works insufficiently taken into

account, but objects, concepts, contexts, etc. cannot be the subject of such thinking. Not least, the German

term 'Bild' (image, picture) can hardly be translated, which would make international communication

impossible. An art history or art research that pro-actively draws upon its broad cultural studies and

historical tradition, and opens up to the wide range of aesthetic practices, is the ideal tool to investigate
current culture. This, however, only if it develops further in a genuinely interdisciplinary way. In this sense, a

plea is made for a changed notion of science: one that proceeds in a less authoritative, more experimental

and more open way.


	Willkommen in der Jetzt-Zeit... : gegen den bisherigen Jetlag zwischen universitärer Disziplin und Gegenwart : für eine retro-perspektivische Kunstwissenschaft und -geschichte

