Zeitschrift: Outlines
Herausgeber: Schweizerisches Institut fir Kunstwissenschaft
Band: 1 (2004)

Artikel: Willkommen in der Jetzt-Zeit... : gegen den bisherigen Jetlag zwischen
universitarer Disziplin und Gegenwart : flr eine retro-perspektivische
Kunstwissenschaft und -geschichte

Autor: Bonnet, Anne-Marie
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-872064

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-872064
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

31

ANNE-MARIE BONNET

Willkommen in der Jetzt-Zeit ...
Gegen den bisherigen Jetlag zwischen universitarer Disziplin und Gegenwart
Fur eine retro-perspektivische Kunstwissenschaft und -geschichte

«der ausdruck «diskursiwv ist ein schicker akademischer begriff. er wird dazu benutzt, um
so etwas wie (kritisch) oder (interpretierend) auszudriicken, etwas, was sich mit ideen
befasst, wirklich reichlich intellektuelles zeug, das nicht nur deskriptiv oder feierlich ge-
meint ist, sondern herausfordernde intellektuelle arbeit darstellt, die arbeit von spezialis-
ten und profis nicht von amateuren. [...] es ist ein kirzel flr ernste arbeit an der schnitt-
kante, gelehrte und wissenschaftler pflegen auch noch andere schicke ausdriicke zu
verwenden, wie beispielsweise (strategieny, (theoretische konstrukte) und ¢hinterfra-
geny, wenn sie Uber ideen schreiben oder sprechen, uber infragestellungen gegebener
meinungen und kunstwerke [...]»

Diese semi-amusierte, ironische Anamnese heutiger Umgangsform und Reflexion im
Kunst- und Kulturbetrieb stammt von James Cuno' und erfasst meines Erachtens recht
gut die gemischten Gefiihle, die einen angesichts der gegenwartigen Lage von Kunst,
Kunstkritik und Kunstgeschichte beschleichen. Diese Bereiche verbindet, dass «man/n»
doch vornehmlich damit befasst ist, Hoheitsgebiete und Deutungsmonopole zu verteidi-
gen oder einander in der Aktualitat beziehungsweise «Aktualisierung» zu tbertreffen ...
Heute werde ich mich nicht hinter «Diskurseny verstecken oderin einen modischen Jar-
gon und das ubliche Namedropping-Feuerwerk hillen, um klarzu machen, wie informiert
und hip ich bin. Ich werde von realer Erfahrung und Praxis sprechen, Nichternheit und
Ehrlichkeit walten lassen, einen Kassensturz der heutigen Lage bieten: Was ist der Fall?
Was sind die Tatsachen (um Ludwig Wittgenstein zu parodieren)?

Wie steht es um die Zukunft der asthetischen Praxis («Kunst» darf man ja nicht mehr
sagen) in unserer Freizeit- (oder Kultur-)Gesellschaft, deren Event-Kultur und Bilderflut
vor allem von einem so genannten Turbo- respektive Lifestyle-Kapitalismus gepragt
sind? Ich vermag es nicht zu sagen, bin aber davon Uberzeugt, dass sie weiter gedeihen
werde. Nur insofern die zunehmenden Verstrickungen des «Betriebssystems Kunsty
(BSK) mit der Okonomie (Kunst als Faktor fiir Sozialprestige und Qualitdten eines Wirt-
schaftsstandortes) seit den 1980er-Jahren sich auf unsere Praxis, Rolle und Bedeutung
niederschlagen, werde ich dies ansprechen.



32 ANNE-MARIE BONNET

Von welcher Kunstgeschichte spreche ich? Was ist Gegenwart?

Ich werde von nichts Neuem? sprechen, sondern nur einiges neu pointieren. Spatestens
seit Mitte der 1990er-Jahre findet offenbar eine erneute Besinnung® statt oder vielmehr
gibt es ein Krisenbewusstsein,* ganz zu schweigen von der Rede vom «Ende der Kunst»
und der Kunstgeschichte eine Dekade zuvor. Wenn von Praxis und Erfahrung gesprochen
wird, so spreche ich von deutscher Warte aus und es sei nur nebenbei bemerkt, dass wir
zwar von Globalisierung sprechen, jedoch nicht davon, dass der Stand der Reflexion in
der Kunstgeschichte® je nach Sprach- und Denkraum, sei er anglo-amerikanisch, franzs-
sisch® oder deutsch’, sehr unterschiedlich ist und tiber die Sprachbarrieren, wenn iiber-
haupt, selten offen gesprochen wird.

Von welcher Kunstgeschichte spreche ich also? Jenerin den spannenden Biichern (in
welcher Sprache?), jener in den Instituten (wo?, von wem?)? Es gibt fast so viele Kunst-
geschichten wie Leute, die sie praktizieren, von lander- und sprachspezifischen Be-
sonderheiten ganz zu schweigen. So wenig, wie es die Kunst gibt, sondern «nury Kiinst-
lerlnnen, gibt es die Kunstgeschichte, sondern eben Kunsthistorikerlnnen.

Wie ist eine Diagnose der Gegenwart zu bewerkstelligen? Was ist Kunstgeschichte?®
Eine Vorgehensweise, ein Fach, eine Disziplin, eine universitare Institution? Die Summe al-
ler Curricula an den verschiedenen Instituten? Das Ergebnis verschiedener universitarer
Systeme? Von welcher Kunstgeschichte spricht man, der in den Publikationen (in wel-
chen?) Von den Autorititsstrukturen? Von den veranderten Schnittstellen zur Offentlich-
keit? Wie reagiert sie auf die veranderte Rolle der so genannten Kultur («Event-Kultury,
Kunst als Prestige- und Wirtschaftsfaktor)? Wenn sich die Museumslandschaft verandert
und MuseumsdirektorInnen zu Event-Managern mutieren: Was bedeutet das fiir das Fach?
Wenn es neue Markte und Berufsmoglichkeiten fiir Kunsthistorikerlnnen gibt (Art Consul-
ting, Banken, Versicherungen, Freizeitgesellschaft, Print- und Tele-Medien), spreche ich
dann von Studium oder von Ausbildung (neue Anforderungsprofile)? Ich spreche von der
Notwendigkeit, endlich anzunehmen, dass Veranderungen in der Kunst- und Kulturszene
uns unmittelbar betreffen. Damit ist gemeint, dass der Glaube an reine Forschung und an
die Unschuld von «academiay als Irrglaube und Fiktion erkannt werden sollte.

1. Was ist der Fall?

Verschwiegen werden die Reibungsverluste in «academia»: Wie viel Energie wird ver-
schwendet, um den eigenen Status zu behaupten, um Einfluss oder Wichtigkeit zu stei-
gern? Wie viel verdanken akademische Diskurse diesen Ritualen? Man sollte sich daru-
ber Rechenschaft ablegen und sich das Besondere unserer Materie (Kunst!) in
Erinnerung rufen, mit all den Chancen, die sie auch birgt. Wann begibt sich die/der
Kunsthistorikerln schon in Gesellschaft von Kiinstlern und Kritikern, weiteren Teilneh-



FUR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 33

mern am BSK und stellt sich der Moglichkeit, Fragen und Probleme im Namen der Kunst
und dessen, was sie uns gibt, aufzuwerfen, nutzt eine Gelegenheit, an der Peripherie von
«academiay Uber den eigenen Schatten zu springen und Gegenwart mitzudenken, um
Subjekt und nicht nur Agent des Zeitgeistes zu sein?

Das Bewusstsein davon, was Kunst sei (ein Konstrukt?), hat sich verandert. Man
weiss um das «Spiel der Krafte und Institutionen (BSK), die am Kunstprozess beteiligt
sind»:’ Kunsthandel (Galerien, Auktionen), Kunst-Museen (-Hallen, -Vereine, -Rdume),
Zeitschriften, Universitaten, Medien und Politik. Kunstgeschichte muss erkennen, dass
sie nur ein Baustein des BSK ist. Die Konsequenzen: Erstens muss der Kunst-Begriff re-
vidiert werden (Vorsicht: Arbeit!), und zweitens muss die Kunstgeschichte ihre Mittater-
schaft verantworten. Sie ist ein Agent des Systems: Sie konstituiert die Gegenstande
mit, liber die sie spricht, und zwar nicht nur strukturell-hermeneutisch (Bedeutungskon-
stitution und «management of meaningy), sondern auch 6konomisch und politisch.™
Auch dartber sollte Rechenschaft abgelegt werden.

Das Investigationsfeld ist breiter, tiefer, komplexer geworden: nicht mehr nur Bilder
aller Art, sondern viele Varianten von Medien, Funktionen, Kontexten, Cross-over-Strate-
gien, Kontext-Kunst usw. Dies wirft Fragen auf nach neuen Methoden des Erfassens/
Denkens/Sprechens, eine Herausforderung, die iiberfordern™ kann.

Eine gewisse Uberforderung sei zugegeben, etwa durch die augenblickliche Explo-
sion sich iiberschlagender und multiplizierender «Diskurse»' des BSK, der Kiinstler,
Kuratoren, Sammler, Kritiker und Handler (zum Beispiel auf der Documenta 11 mit vier
Panels Theorie und einem Panel Kunst). Wo bleibt die Kunstgeschichte, wie reagiert sie
darauf? Man fliichtet sich in die Subjektivitat, praktiziert performative Kunstgeschichte,
hechelt den modischen, hippen «Diskursen» hinterher und versucht, sie zu adaptieren.
Die «Zeitgenossenschafty ist aber rein kosmetisch, mehr trendy denn zeitgemass. Man
sollte sich konstruktiv mit den neuen Erfordernissen auseinander setzen, erstmals ver-
suchen, sich klar zu werden, worum es geht, aus der Uberforderung eine neue Beschei-
denheit und Offenheit entwickeln. So weit also zu dem, was der Fall ist! Nun zu den Tat-
sachen: Lehren und Forschen in der realen ¢<academian.

2. Uberlegungen zu konkreten Méglichkeiten, Vorschlige zum produktiven
Umgang mit Uberforderung: offene Vorsicht

Neue Kartografie der Territorien bildnerischer Produktion und &sthetischer
Aktivitaten (nicht mehr nur Gattungen und Werktypen) entwerfen

Wie sich den Werken n3hern? Bisher war der Zugriff™ stark von der Philologie und Se-
miotik gepragt: Man sprach vom «Lesen» eines Werkes. Vielleicht sollte es weniger gele-



34 ANNE-MARIE BONNET

sen als gesprochen werden: die Phanomene aufsplren, nicht um sie interpretierend
zu beseitigen, zu kolonisieren, sondern um sie erzahlend und beschreibend zu retten!
Man sollte sich in Acht nehmen vor einem Kolonisieren oder Zudecken der Werke durch
Lesen/Reden/Interpretieren, sich nicht der Dinge bemachtigen, sondern ihnen dienen,
den Anteil an Nicht-Erfassbarem, Nicht-Nennbarem einrdumen, zulassen, sich eingeste-
hen, dass immer nur partielles Erfassen, Verstehen, Sprechen maglich ist. Der Spezifitat
unserer Materie" gerecht werden: Sie ist anschaulich, multisensoriell, sinnlich, synés-
thetisch, konzeptuell ... Die Grenzen der begrifflichen und intellektuellen Ubertragung
positiv mitbedenken und sie nicht als vermeintliches Versagen verschweigen. Dies be-
deutet: Uberheblichkeit der so genannten Deutungskompetenz gegen Respekt vor den
Werken eintauschen, Werke nicht zu Geiseln einer Theorie oder Denkmode degradieren.
Spatestens seit der Postmoderne sind Kiinstlerinnen so autothematisch reflektiert und
artikuliert, dass teilweise scheinbar der gesamte Deutungsapparat mitgeliefert wird,
nicht selten eng verknilipft mit der kunstkritischen Kamarilla (zum Beispiel der Deu-
tungsterrorismus von October oder Artforum). Gegen diese als kanonisch gesetzten
Denk- und Deutungsmoden kann die Kunstgeschichte als Korrektiv'® wirken, wenn sie
sich offensiv und mit offenerVorsicht der Gegenwart widmet, ohne freilich die Befriedi-
gungsmechanismen des Marktes oder der Tagespolitik zu bedienen.

Daflir muss nicht nur eine neue Beschreibungs-, sondern auch Annaherungs- und
Vermittlungshermeneutik entwickelt werden. Es genligt nicht, statt von Kunst- von Bild-
wissenschaft zu sprechen. Die neuen Werkkategorien und vielfaltigen neuartigen asthe-
tischen Praktiken stellen eine Herausforderung dar: Die Diversitat, der multimediale
oder Cross-over-Charakter mancher Praktiken werden die Hilfe anderer Experten erfor-
dern (inter- und transdisziplinares Vorgehen).

Das Erfassen des erweiterten Untersuchungsfeldes verlangt neue Verstandigungs-
modi. Hierfir sollten konkrete Modelle entwickelt werden, und zwar im Bewusstsein ih-
rer polymorphen, polyfunktionalen Fragilitat, Relativitat und der Ephemeritat des eige-
nen Erfassens. Man muss sich dabei dem Normenbedirfnis der Kunstgeschichte
widersetzen und ein positives Modell entwerfen: eine multiperspektivische Geschichte
des Mediums (unter den Blickwinkeln technischer und &sthetischer Entwicklungen/
Werktypen/Gattungen), des kiinstlerischen Subjekts (auch als Realisierung/Verweige-
rung von Typen, Rollen und Modellen im BSK) sowie der Gesellschaft und ihrer Institu-
tionen (die Machtverhaltnisse bestimmen und Ideologien bilden).

Angesichts der neuen Informations- und Kommunikationstechnologien ist ein neues
Lehr- und Informations-Management (neue Wissensanforderungen und -angebote) ge-
fordert (eine neue Technik allein schafft jedoch weder neue Kunst noch neues Wissen!).
Neue digitale Moglichkeiten haben Folgen: Die konventionelle Vermittlungspraxis reicht



FUR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 35

nicht mehr aus. Kunsthistorische Propadeutik muss fortan auch medientechnische,
-didaktische und -kulturelle Ubungen zu neuen Vermittlungs- und Aneignungstechniken
vorsehen,' interessen- und fachspezifische Aneignung iiben. Der grossere, nicht mehr
nur lineare Informationszugriff will verstanden und verarbeitet werden (Management von
Informationen). Daran wird an vielen Stellen gearbeitet; allerdings sollte man nicht nur
die Technikkompetenz entwickeln, sondern auch medientheoretische Reflexion betrei-
ben: Die Veranderungen des Denkens und Wissens sollten immer mitbedacht werden.

Die Reflexion dariiber, wie sehr die Medien die Formen und Weisen des Denkens be-
einflussen, hat noch gar nicht begonnen. Die neuen Moglichkeiten schaffen auch Pro-
bleme; friiher erhielt man zum Beispiel beim Bibliografieren etwa vierzig, heute vierhun-
dert Titel. Wie verarbeitet man diese Menge? Mehr Information ist bekanntlich nicht
mehr Wissen. Welche Konsequenzen entstehen daraus flir die Wissenschaft? Zuneh-
mend ersetzt Informationsdesign Wissenschaft: Man zappt sich nur noch durch das
mehr Aufbereitete denn Durchgearbeitete, trennt Textkategorien nicht. Der Hinweis auf
diese Probleme soll weder ein pessimistisches Bild zeichnen noch Ohnmacht rechtferti-
gen, sondern auffordern, Wege, konstruktive Vorschlage zu entwickeln. Richtige Fragen
zu stellen, ist vielleicht genauso wichtig, wenn nicht wichtiger, als Pseudo-Patentlosun-
gen zu entwickeln oder sich am Meinungsterrorismus zu beteiligen.

Chancen und Probleme sind offensiv zu denken; man darf sich nicht, vor sich hin-
bastelnd und sich in Medienbegeisterung fortschrittlich wahnend, in Technikverliebtheit
verlieren. Die Pseudosicherheit, die Soft- und Hardware gewahren, ist mir suspekt:
Elektronik als Gewissheits-Placebo in Zeiten intellektueller Verunsicherung. Diese Eu-
phorie mahnt angesichts der weltweiten Datennetze und -fliisse meines Erachtens eher
zur Vorsicht. Die Transformation durch neue Techniken der Kommunikation, der Auf-
zeichnung und der Erzeugung des Wissens muss mitgedacht werden. Auch hier kann
eine neu aufgefasste Kunstgeschichte (aus ihrer eigenen Wissenschaftsgeschichte ler-
nend) als Korrektiv dienen. Nicht zuletzt ist die Kunstwissenschaft eine historische”
Wissenschaft, die aus ihren geschichtlichen Kompetenzen heraus den gebiihrenden Ab-
stand immer wieder ermessen kann.

Diskrete konzeptuelle Rahmen entwickeln, riskieren™

Konzentrische Kreise des Denkens entwickeln!

Wie sind die Informations- und Erkenntnisflusse zu koordinieren und zu synthetisieren?
Man muss sich zu einer neuen Bescheidenheit bekennen, einen anderen Begriff von Wis-
senschaft entwickeln, das heisst konkret die Gegenwart «double-blind» leben/denken,
sowohl als Entwurf des Zukinftigen als auch in ihren Verflechtungen mit dem Ver-
gangenen: das Gegenwartige als stete Bewegung denken, riickbesinnend vorausschau-



36 ANNE-MARIE BONNET

end, also retro-perspektivisch. Dies erlaubt kein dogmatisches Denken, nur experimen-
telle Selbstentwurfe, die sich stets selbst uberpriifen, das eine am anderen messen. Das
Wissen um die Atomisierung der materialen Basis und der «konzeptuellen Uberbautens
(Diskurse) darf nicht verdrangt, sondern muss akzeptiert werden. Nur im Bewusstsein
der Relativitat des eigenen Vorgehens wird eine wirkliche Interdisziplinaritat konstruktiv
sein: Als Antwort auf die Mobilitat, die Labilitat und das Fluktuieren des Studienterrains
sowie die Verschrankung der Gattungen/Werkkategorien, -arten, auf die neuen Karto-
grafien der Erlebens- und Wissensbereiche muss man neue Kategorisierungen und neue
Periodisierungen erproben. Gibt es noch Moglichkeiten kunsthistorischen Vorgehens in
der Epoche der Relativitat oder nur noch parzellierte Geschichte? Die Atomisierung des
Diskurses, der Diskurse sollte als Chance, als Herausforderung verstanden werden.
Wenn von nun an grossere Erzahlungs- und Verstandnisangebote /-modelle versucht, ja
riskiert werden, dann nicht als Wahrheiten oder Dogmen: Das heisst die Wissenschaft
muss neu definiert werden, namlich als Verstandigungsangebot. Das Bewusstsein der
Relativitat bedeutet nicht Willkiir, sondern Bescheidenheit. Der Autoritatsgestus und der
Anspruch der «Leitwissenschafty” ist aufzugeben zugunsten einer Offnung fiir andere
Perspektiven.

Nicht zuletzt sollte eine starkere wissenschaftsgeschichtliche auto-thematische
Reflexion stattfinden, die Entstehungsbedingungen neuer Forschungsansatze, die For-
schungssteuerung/-forderung aufklart, neue Wege 6ffnet und nicht nur durch diszipli-
nire Autoritit sanktionierte Projekte fordert (Rolle der Systeme:?® Universitit, Deutsche
Forschungsgemeinschaft und andere Forderungsgremien). Auch ist das Verhaltnis von
gegenwartiger Denkkonjunktur im Fach zu den aktuellen Themen in Wirtschaft und Poli-
tik (Ideologie der «new economy», neue Medien, Medialitat, Globalisierung, Amerikaho-
rigkeit usw.) anzusprechen: Es gibt keinen «hortus conclususy, kein Refugium «acade-
miay jenseits der «Diskurse» der Macht. Wer entscheidet Uber die jeweilige Konjunktur
der Themen und Methoden? Wahrend der Informationsfluss in den 1980er-Jahren aus
Frankreich kam und von dort in die USA wanderte, kommen neuere Denkansatze aus an-
gloamerikanischen Landern (Cultural, Urbanistic, Postcolonial, Media, Gender Studies):
Wo steht Deutschland? Wahrend man sich weltweit bemiiht, die soziookonomischen
und politischen Verstrickungen asthetischer Praktiken zu verstehen, fokussiert man in
Deutschland auf das Problem des «Bildes» und der neuen Medien.

Dieses Bewusstsein der Geschichte des eigenen Denkens fuhrt dazu, sich die eigene
Historizitat und Zeitgeist-Bindung einzugestehen, und zu einer wachen Zeitgenossen-
schaft. Die eigenen Verflechtungen mit dem BSK erkennend und die gesamtgesell-
schaftliche Lage in Betracht ziehend, vermag man die Verantwortung fur einen Kultur-
auftrag zu ibernehmen, anstatt sich im «Pseudo-Elfenbeinturm» zu verschanzen.



FUR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 37

3. Verspatung?

Fiir einen produktiven, kreativen Jetlag!

In diesem Sinne sollte die «Verspatung» der Kunstgeschichte gegeniiber dem
Geschehen der Gegenwart anders gelebt werden. Sie konnte auch heissen, ein eigenes
Tempo zu entwickeln, kritische Distanz zu bewahren; dazu muss bekanntlich das, von
dem man sich abhebt, erst einmal be- und erkannt sein. Es sei also daflir geworben, sich
an den Herausforderungen der Gegenwart zu reiben. «Perhaps art history is always late
in this way, but it ought not to be a place of refuge, of melancolic denial of present loss.
Resistance can be productive, blockage is not.»?" Nur aus dieser Position heraus kann
man eine Gegenerinnerung schaffen gegen die Entsorgung der Vergangenheit oder
deren Instrumentalisierung fur tagespolitische Zwecke, Wirtschaftskonformitat (USA-
Horigkeit, «new economyy, Informationstechnologie-Kult).

Nicht zuletzt heisst sich der Gegenwart stellen, sich der institutionellen” Gegenwart
der Hochschulen, der Reformen (Master of Arts, Bachelor of Arts ... Wirtschaftskonfor-
mitat, Globalisierung, was eigentlich heisst: Amerikanisierung) stellen und diese aktiv
mitdenken und, wenn moglich, mitgestalten. Was wird aus den ideellen Entwirfen unter
dem Zwang, Studienreformen einzufiihren, die eine Kanonisierung und eine operatio-
nale, operationalisierbare, quantifizierbare «Abfragbarkeity der Kunst erzwingen (das
Problem der «Leitkultur»)? Die eigene Verfasstheit darf nicht verdrangt werden.

4. Vision oder Re-Vision:

Gegen Bild-Wissenschaft, fiir Kunstwissenschaft und -geschichte

im Zeichen einer neuen Bescheidenheit: wache Zeitgenossenschaft

Im Trend der visuellen Kultur, der Visibilitats- und Sichtbarkeitsdiskurse ist die Bezeich-
nung «Kunst» tber Bord gegangen. Nicht nur fiir Kunstwissenschaftlerinnen stellt Kunst,
und zwar nicht erst seit heute, mehr als nur Bilder zur Verfluigung (Marcel Duchamp, Ob-
jekt-Kunst, Konzept-Kunst, Kontext-Kunst, interventionistische Kunst, Fluxus usw.).
Hinzu kommt, dass auch Bilder nicht nur visuell erfahr- und erfassbar (Jonathan Crary)
sind sowie den «Bild»-Diskursen die geschichtlichen Dimensionen® und die Differenz-
Diskurse abgehen.

Das Misstrauen gegen das Visuelle, das offensichtlich die Bildenden Kiinste - in unse-
rer ach so visuellen Kultur - pragt, sollte wahrgenommen und nicht durch Diskurse iiber-
deckt werden. Die verschiedenen Qualitaten der Sichtbarkeit erfordern komplexere
Werkbegriffe und -konzepte (als nur Bildbgeriffe): Das aus der eigenen Tradition gewon-
nene Potenzial im Umgang mit Formgebung und den Modalitaten von «Kunst» als einem



38 ANNE-MARIE BONNET

symbolischen Vermégen sollte dazu genutzt werden, das erweiterte dsthetische Feld (zum
Beispiel Werbung, Videoclip, Telemedien und Videospiele) zu vermitteln und zu deuten.

Die so genannten Bildwissenschaften konzentrieren sich auf die Frage «Was ist ein
Bild?», anstatt auch und vor allem zu sehen, dass sich das BSK darum herum dramatisch
verandert hat: Rolle, Funktion, Bedeutung der Kunst-Werke wollen neu erkannt werden,
und nur eine kulturwissenschaftlich® neu aufgefasste Kunstgeschichte vermag dies zu
leisten. Sich auf die Bild- und Medien-Diskussionen einzulassen, heisst, den Diskurs zu
verschieben, zu entsorgen sowie aus seinen materiellen, sozialen, politischen und kultu-
rellen Implikationen herauszulosen. Man sollte erkennen, wie diese Beschworungen
einer visuellen Bilderflut einher gehen mit der «<new economy», dem www-Fieber, dem
Medien-Kult und -Mythos von Wirtschaft und Politik sowie mit der Transformation der
Subjekte zu Agenten, denen Pseudo-Moglichkeiten auto-poetischer Selbstentwdurfe vor-
gegaukelt werden (als ob es nicht nur darum ginge, jene Flexibilitat zu entwickeln, wel-
che die «new economyn fordert!).

Nicht selten dominieren in den so genannten Bildwissenschaften BILD-Konzepte,
welche die spezifischen materiellen” Praktiken leugnen oder iibersehen. Weit verbreitet
ist das Tabu, sich mit der materiellen Basis, ihrer Spezifitat sowie ihren Bedingungen und
Konsequenzen zu beschaftigen, die sich naturlich einer Verallgemeinerung versperren
oder ein anderes Denken erfordern. Es muss der Anspruch eines allumfassenden Zu-
griffs aufgegeben und multifokale Herangehensweisen missen erprobt werden, auch im
Wissen um ihre Relativitat und ihren experimentellen Charakter. Nicht zuletzt muss die
Re-Vision des bisherigen eurozentrischen Zugriffs in Angriff genommen werden.

Eine Kunstgeschichte als (blosse) Bildwissenschaft vereinfacht. Abgesehen davon,
dass «Kunst» mehr bietet als nur Bilder, verzichtet die Bildwissenschaft auf den «Mehr-
wert Kunst» (nicht nur den «Erkenntnis-Mehrwerty» Okwui Enwezors). Sich weiterhin fir
«Kunst»” zu interessieren, bedeutet nicht, dass das Investigationsfeld begrenzt wird.
Alle visuellen Erscheinungen, Objekte, Kontexte, Bildformen, -praktiken und -technolo-
gien sowie die Gesamtheit asthetischer Praktiken seien berucksichtigt, entwickeln sich
Kriterien doch nur aus Differenzbestimmungen. Was «Kunst» sein solle, muss multiper-
spektivisch immer wieder neu erfasst und bestimmt werden. Wenn kinstlerische Prak-
tiken beispielsweise mit Okonomie oder Naturwissenschaften arbeiten, muss man
Grenzgange, andere Denkweisen wagen und wirklich inter- oder besser transdisziplinar
vorgehen. Neue Formen des Lehrens sollten erprobt werden, zum Beispiel Seminare als
Versuchsanordnungen zwischen Fachern und Bereichen (Kunstler, Studenten, Museum,
Galerie usw.). Wenn die Kunst mit der Wissenschaft «spielty, experimentiert, warum
nicht auch anders herum? Deshalb pladiere ich fiir einen erweiterten «Geistes»wissen-
schaftsbegriff,” der iiber den Tellerrand von «academia» hinaus reicht: eine Wissen-



FUR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 39

schaft mit experimentellem Charakter, die sich ihrer Prozessualitat und ihrer Forderung
bewusst ist, stets weiter zu wachsen, die bereit ist, andere Bereiche und Modalitaten der
Weltaneignung und -deutung einzubeziehen und zu nutzen (Biowissenschaften, Natur-
wissenschaften, Informatik, Okonomie und Politik). Zu akzeptieren, dass man auf andere
Disziplinen angewiesen ist, und der Verzicht auf eine hegemoniale (eurozentrische) Hal-
tung, auch dies erfordert Bescheidenheit.

So konnte Wissenschaftlichkeit heute heissen: Bewegung des steten Sich-Verzwei-
gens, und dies entspricht auch dem Realen: Es gibt nicht ein Reales, sondern Ebenen
des Realen. Auch die Kunstgeschichte /-wissenschaft muss evolutiv und fragmentarisch
sein:*® Nur durch Begrenzung ihres Untersuchungsfeldes und Klarung (Transparenz) der
Methoden (nicht ein und dieselbe Methode fur alle und alles!) ist Wissenschaftlichkeit
noch gewahrleistet. Nur eine Wissenschaft, die sich im Bewusstsein ihres Geworden-
seins auch als Projekt auffasst, kann als zeitgendssisch und zukunftstrachtig gelten.
Eine solchermassen als kritische, kulturwissenschaftlich aufgefasste Kunstgeschichte
konnte all ihre integrativen Potenziale entfalten.”

5. Vielleicht doch eine Vision?

Von Kunst und Kiinstlern kann man lernen, weniger gewiss zu sein, Zweifel zuzulassen,
einen differenzierteren Blick auf die Welt zu richten und Resistenzen gegen den Zeitgeist
zu entwickeln. Daraus kann Kapital fiir die Wissenschaft geschlagen werden: Man kann
mehr wahrnehmen und verstehen, ohne funkelnde Thesenarmaturen, ohne epistemolo-
gischen Zaubergarten und dramatischen Gebrauch von Grossbegriffen. Der Zugriff auf
die Welt ist immer experimentell, existenziell ... Auch dies kann als Verpflichtung zur Be-
scheidenheit erkannt werden.

Kunst ist «weniger ein Standort- als ein Risikofaktor» stand unldangst in der NZZ (an-
lasslich der Debatten um Christoph Marthalers Theater in Zirich). So sollten sich auch
die Wissenschaften und die Universitat auffassen, als Orte/Horte von Resistenz und
Dissidenz, als kreative Orte zur Schaffung von Gegenerinnerungen, als Orte des Vor-
denkens, als U-topia ...! Sie sind nicht nur Orte der Verwaltung eines systemkonformen
«management of meaning», wo Denkpositionen bezogen, Raume besetzt sowie Deu-
tungsmonopole verteidigt und verwaltet werden. Stattdessen sollten sie Denkraume
offnen und Verstandnisangebote machen.

Was aus der Gegenwart gelernt und in ihr praktiziert wird, kann fur das Vergangene
kreativ und konstruktiv genutzt werden. Deshalb ist die Vision retro-perspektivisch: Sie
macht dagegen gefeit, dem Zeitgeist zu verfallen, sie dient dazu, das Gewordensein der
Gegenwart zu erkennen und das Alte immer wieder neu zu sehen. Ein bewusster Jetlag
kann also nicht schaden, denn nur aus der Distanz ist Nahe moglich!



40

James Cuno, «Gegen das Diskursive Museumy,
in: Peter Noever (Hrsg.), Das diskursive Mu-
seum, Publikation anlasslich des Symposiums
im Osterreichischen Museum fiir Angewandte
Kunst, Wien, Marz-Mai 2001, Ostfildern-Ruit
2001, S. 52.

Seit es Kunstgeschichte gibt, wurde immer
wieder die Frage aufgeworfen, wie sie sich zur
Gegenwart zu verhalten habe. Im knappen
Rahmen sei auf die wissenschaftsgeschichtli-
che Ableitung und Ruckkopplung der Frage-
stellung verzichtet. Es seien nur einige der ak-
tuellen und meines Erachtens interessantesten
Versuche erwahnt: Ou va I’histoire de I'art con-
temporain?, Akten, Ecole nationale supérieure
des Beaux-Arts, Paris, 16.-18. Febr. 1995,
hrsg. von Laurence Bertrand Dorléac u. a.,
Paris 1997; Holger Birkholz u. a. (Hrsg.), Zeit-
gendssische Kunst und Kunstwissenschaft.

Zur Aktualisierung ihres Verhéltnisses, Weimar
1995; Régis Michel (Hrsg.), Ou en est l'inter-
prétation de 'ceuvre d’art?, Paris 2000.
Wenngleich meine Stellungnahme offensicht-
lich nicht unpolemisch ist, mochte ich deut-
lich machen: Hier geht es weder um ein La-
mento liber die Misere im Fach noch um
einen Generalangriff, werden doch an vielen
Stellen schon sehr fruchtbare Debatten ge-
flihrt. All denen, die schon auf verschiedenen
Ebenen tatig sind, sei Mut gemacht, sie seien
auf die bremsenden Faktoren aufmerksam
gemacht, und es sei ihnen durchaus meine
Zuversicht ausgesprochen, was die Potenzia-
litdten unseres «Gewerbesy betrifft.

Siehe kritische berichte 28 (2000), Nr. 1:
«Kunstgeschichte 2000y, Diskussion zwi-
schen Vertreterlnnen verschiedener Genera-
tionen und Positionen des Faches iiber not-
wendige Besinnungen und Reformen; Sigrid
Schade, «Vom Wunsch der Kunstgeschichte,
Leitwissenschaft zu sein. Pirouetten im soge-
nannten (pictorial turnm, in: Horizonte. Bei-
trdge zu Kunst und Kunstwissenschaft. 50
Jahre Schweizerisches Institut fir Kunstwis-
senschaft, Konzept und Schriftleitung: Juerg
Albrecht und Kornelia Imesch, Ziirich / Ostfil-
dern-Ruit 2001, S. 369-378.

So ist zum Beispiel bemerkenswert, dass es
in Deutschland zwar seit den 1980er-Jahren
einen Museumsboom gibt, ein Fach Museo-

10

1

ANNE-MARIE BONNET

logie aber bis heute nicht integraler Bestand-
teil des Studiums ist. Hier sind England und
die USA als fiihrend anzusehen.

Hier sei nur auf die Philippika von Régis
Michel, «De la non-histoire de I'arty, in: David
contre David, Kongressakten Musée du
Louvre, Paris, 6.-10. Dez. 1989, 2 Bde., Paris
1993, Bd. 1, S. XllI-LXIl, verwiesen, die ihre
polemische Scharfe gewiss den besonderen
franzdsischen und gar Pariser Verhaltnissen
verdankt, sich aberin dem, was sie anspricht,
durchaus auf andere Lander Ubertragen lasst.
In Deutschland gibt es, wenn es um Struktu-
ren (Master of Arts und Bachelor of Arts)
geht, zwar eine gréssere Offnung zum Anglo-
amerikanischen hin; die grundlegenden struk-
turellen Veranderungen in Denken und Praxis
des Faches, die man den Gender, Cultural
und Visual Studies verdankt, sind aber bislang
nur von wenigen erfasst worden. Wer bezieht
sich schon auf Hal Forster, Douglas Crimp
oder Norman Bryson, von den Autorinnen, die
uns Differenzen zu sehen lehrten (Griselda
Pollock, Abigail Solomon-Godeau, Judith
Butler) ganz zu schweigen? Hier seien auch
die in Deutschland vorhandenen feministi-
schen Kunsthistorikerinnen ausgenommen,
die allerdings oft genug marginalisiert wer-
den. Erst 2001 wurde Brysons Vision and
Painting (1989 erschienen) ins Deutsche
Ubersetzt ... ein Buch, von dem sich der Autor
selbst inzwischen fortentwickelt hat.

Wenn ich dennoch weiter von der Kunst-
geschichte spreche, dann im Bewusstsein
ihrer Multiplizitat.

Spielregein der Kunst, hrsg. von Wolfgang
Zinggl, Amsterdam/Dresden 2001.
Anne-Marie Bonnet, «Kunst zwischen Politik
und (Kultuny, in: Wertwechsel. Zum Wert des
Kunstwerks, hrsg. von Susanne Anna /
Wilfried Dorstel / Regina Schultz Mdller, Koin
2001, S. 85-111.

Die Selbstherrlichkeit des Faches gegeniiber
seinem Objekt ist in Frage gestellt. Als Kunst-
historiker sollte man weniger in der vermeint-
lichen Sicherheit einer wie auch immer be-
griindeten Deutungskompetenz der Kunst
entgegentreten, sondern auch sehen, wie viel
man von der Kunst selbst bekommen kann:
neben dsthetischem Genuss auch Erkenntnis.



FUR EINE RETRO-PERSPEKTIVISCHE KUNSTWISSENSCHAFT UND -GESCHICHTE 41

12

13

14

15

16

Eine Begegnung zwischen Kunst und Kunst-
geschichte, aufgefasst als Austausch und
Dialog, nicht nur als Bedeutungszuordnung,
bringt beiden Seiten Gewinn, und zwar nicht
nurin der Gegenwart.

Wenn der Begriff hier in Anfiihrungszeichen
gesetzt ist, meint er den heute verwasserten
Gebrauch, also lediglich «Rede vony; ohne An-
flihrungszeichen ist er im urspriinglichen Sinn
Michel Foucaults als komplexe In-Beziehung-
Setzung gedacht.

Die Kunstgeschichte verfiigt bereits liber ein
ausgepragtes Instrumentarium zur Erfassung
ihrer Gegenstande, das nicht von ungefahr zu
dem beriihmten Kennertum verhelfen kann.
Die Bereitschaft, dieses zu erweitern und
auch auf neue Werktypen anzuwenden, lasst
indessen noch zu wiinschen iibrig. Desglei-
chen ist die Chance verkannt worden, aus der
Erfahrung heraus neue Wege und Mittel zu
entwickeln, um zum Beispiel Videoarbeiten,
Installationen, Performances usw. zu er-
schliessen. Nicht zuletzt ist in den letzten
Jahren der nahe Umgang mit den Werken als
Positivismus in Misskredit geraten, als ob ge-
naue Gegenstandserhebung theoretischer
Reflexion widersprache oder diese aus-
schlosse.

In einem anderen Rahmen habe ich das Fach
als «Junggesellenmaschine» bezeichnet, die
ihre Braut (Die Kunst) nie erreicht ... Seine
ganzen Bemiihungen scheinen darauf gerich-
tet zu sein, sich das Objekt des Begehrens
«vom Leibe» zu halten. Siehe Anne-Marie
Bonnet, «Die Kunstgeschichte eine Junggesel-
lenmaschine?», in: Hans Belting / Siegfried
Gohr (Hrsg.), Die Frage nach dem Kunstwerk
unter den heutigen Bildern, Ostfildern 1996
(Schriftenreihe der staatlichen Hochschule
fur Gestaltung Karlsruhe 8), S. 17-30.

Als Beispiel sei auf die Literatur um und zu
Jeff Wall und Cindy Sherman verwiesen oder
darauf, dass nahezu die gesamte Literaturzu
den Medien entweder vom Zentrum fiir Kunst
und Medientechnologie Karlsruhe (ZKM)
stammt oder von Autoren, die selbst in der
Medienszene aktiv sind («self-fulfilling pro-
phecyb).

Dass bereits an verschiedenen Stellen Bild-
und Lehrdaten entstehen, ist bekannt; zum

17

18

19
20

21

22

23

24

Vis

Beispiel wird in Zirich «Prometheusy vertre-
ten sein. In Marburg wurde soeben ein Lehr-
stuhl fir Informatik der Kunstgeschichte ge-
griindet ... Es gibt also durchaus Zeichen von
Bewegungen, die auch gewiirdigt werden
sollen. Nicht zu Ubersehen ist auch die zuneh-
mende Medien- und Technikversiertheit der
Studentinnen, die problemlos mit dem Inter-
net und neuen Formen der Informations- und
Bildvermittlung umgehen.

Auf diesem Gebiet gibt es allerdings einigen
Nachholbedarf: Die Postmoderne-Krise, die
die historischen Wissenschaften zur Selbst-
besinnung und Neuorientierung nutzten,
wurde bislang verpasst. Das Bewusstsein der
Geschichte als Konstruktion und einer Kunst-
geschichte als Konstruktion eines Ge-
schichtsmodells ist bisher vor allem im anglo-
amerikanischen Sprachraum weitergedacht
worden.

Dieser Begriff ist mit Absicht gewahlt, um den
Autoritatshabitus in Frage zu stellen.

Siehe hierzu Sigrid Schade, wie Anm. 4.
Michel Foucault und Niklas Luhman nicht nur
dekorativ in Publikationen zitieren, sondern
auch im eigenen Denken anwenden und bei
sich selbst als Teilhaberln /Mitgestalterin an-
fangen ...!

Hal Forster, The Return of the Real, Cambrige,
Mass./London 1996, S. 228.

Auch hier kann man von der Gegenwartskunst
lernen: Seit vielen Jahren gibt es von Kiinstle-
rinnen eine Fulle auto-thematischer Reflexio-
nen und institutioneller Investigationen, die
den Bewusstseinswandel lange vor dem Fach
erfasst und weitergefiihrt haben.

Hier sei ausdriicklich Horst Bredekamps An-
satz ausgenommen, der betont «historische
Bildwissenschafty betreibt. Man wundert sich
freilich, warum die betriebene kulturwissen-
schaftliche Vorgehensweise plotzlich neu eti-
kettiert werden muss.

Auf die seit Warburg bestehende kulturwissen-
schaftliche Tradition braucht in diesem Rah-
men nicht erneut verwiesen zu werden, im Ver-
bund mit an den postmodernen Uberlegungen
geschulten Reflexionen zum Umgang mit Ge-
schichte sind hier die Grundlagen (retro) fiir
weitere Entwicklungen (perspektivisch).

Auch hier deuten sich aber positive Modelle



42 ANNE-MARIE BONNET

und Perspektiven an, siehe z. B. Florence de nossischen Kunst, hrsg. von Petra Larass /
Meredieu, Histoire matérielle et immatérielle Patricia Driick, Ausst.kat. Franckesche Stif-
de 'art moderne, Paris 1994; Monika Wagner, tungen zu Halle 2002.

Das Material der Kunst. Eine andere Ge- 28 Zu dieser Bilanz anstehender Bescheidenheit
schichte der Moderne, Minchen 2001. und Flexibilitat kommt auch Laurent Ger-

26 «Kunsty ist in Anflhrungszeichen gesetzt, um vereau anlasslich des Symposiums Ou va
deutlich zu machen, dass damit alle «astheti- I’histoire de I'art contemporain? 1995 (wie
schen Praktikeny (Catherine David) berlick- Anm. 2), S. 305. Dies bedeutet indessen nicht,
sichtigt werden. auf all das bisher Geleistete zu verzichten, im

27 2002 fand zum Beispiel in den Franckeschen Gegenteil: Die Tradition (retro-) bietet einen
Stiftungen Historisches Waisenhaus in Halle Fundus, der, in seinem Gewordensein (wissen-
die Ausstellung «Die Quelle als Inspiration» schaftsgeschichtliche Reflexion) erkannt, als
statt, in der die Rolle historischen Wissens in Fundament und Korrektiv flir das projekthafte
der zeitgendssischen Kunst ergriindet wurde; Weiterdenken (-perspektivisch) dient.
dabei wurden Pharmazie, Medizin, Orienta- 29 Nicht von ungefahr haben in den letzten Jah-
listik, elektronische Vernetzung bei der Wis- ren Aisthesis, so genannte Medienwissen-
sensvermittlung, Padagogik, Theologie und schaften, Kulturwissenschaften und auch die
Kameralistik einbezogen. Die Ausstellung Philologien immer wieder auf den Fundus der
wurde von einerVortragsreihe begleitet. Kunstgeschichte zuriickgegriffen. Anstatt das
Diese wechselseitige Befruchtung von Wis- Gefiihl zu haben, Pfriinde verteidigen zu
senschaft und Kunst, die im Ausstellungsbe- miissen, sollte man dies als Aufforderung
reich bereits praktiziert wird, kdnnte ein Bei- verstehen, sich zu 6ffnen. Integration heisst
spiel fir die Lehre sein. Siehe Die Quelle als Kooperation, nicht etwa indirekt doch wieder
Inspiration. Historisches Wissen in der zeftge- Anspruch auf Leitwissenschaft!

Welcome to the ‘now’ age ... Against the current jet lag between academic discipline and

the present. In favour of a retro-perspective art research and art history

Taking as its starting-point, not only theoretically but in concrete terms, the practical and pragmatic
situation of the subject - as it is de facto practiced in Germany - a stock-take is carried out in telegram-
matic style. The absence of a methodical and theoretical self-contemplation on a broad basis, as well as
the gap between the few high-flying concepts in this respect and real practice, mark academic teaching
and research. Worn down between the pressure to reform (implementation of the Bologna process,
Bachelor of Arts, Master of Arts and moves towards modularity) on the one hand, and familiarising one-
self with the possibilities of using new image and data bases (here, too, there is no broad basis or con-
sensus) on the other, any fundamental, self-referential reflection has ebbed away. There is a lack of justi-
fied self-confidence, and yet precisely our subject matter (a wide range of aesthetic practices and visual
field) offers the material and the opportunity for numerous approaches. Little of this potential becomes
evident; only the protagonists panting after the spirit of the times (new media euphoria) offer some
pseudo-topicality. The so-called ‘Bildwissenschaft’, too narrowly defined and too impulsive in its empha-
sis on the ‘spirit of the times’, is being queried. The focus on the ‘image’ problematic restricts the field of
investigation; not only are the material and medial specificity of the works insufficiently taken into ac-
count, but objects, concepts, contexts, etc. cannot be the subject of such thinking. Not least, the German
term ‘Bild’ (image, picture) can hardly be translated, which would make international communication im-
possible. An art history or art research that pro-actively draws upon its broad cultural studies and his-
torical tradition, and opens up to the wide range of aesthetic practices, is the ideal tool to investigate cur-
rent culture. This, however, only if it develops furtherin a genuinely interdisciplinary way. In this sense, a
plea is made for a changed notion of science: one that proceeds in a less authoritative, more experimen-
tal and more open way.



	Willkommen in der Jetzt-Zeit... : gegen den bisherigen Jetlag zwischen universitärer Disziplin und Gegenwart : für eine retro-perspektivische Kunstwissenschaft und -geschichte

