
Zeitschrift: Orion : Zeitschrift der Schweizerischen Astronomischen Gesellschaft

Herausgeber: Schweizerische Astronomische Gesellschaft

Band: 80 (2022)

Heft: 2

Artikel: Der Drache

Autor: Grimm, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-1049458

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-1049458
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


STERNBILDER UND IHRE GESCHICHTEN

Allzeit wachsam und unaufhörlich den Himmelspol
umrundend

Der Drache
Derzeit können wir die Grosse Bärin, vielen besser bekannt als «Grosser Wagen», noch fast in

Zenitnähe entdecken. Die Kleine Bärin finden wir am einfachsten, indem wir uns, ausgehend vom
Polarstern, einen Bogen zu Mizar / Alkor, dem mittleren Deichselsterns des Wagens denken.
Zwischen diesen beiden Konstellationen befindet sich das Sternbild des Drachen, um das es im

nachfolgenden Beitrag geht.

Beitrag: Peter Grimm

Das längliche Sternenbild unseres Himmelsdrachen (Draco)

trennt die beiden Bilder der Kleinen (Ursa Minor) und der Grossen

Bärin (Ursa Major) voneinander und zieht sich in mehreren

Windungen und über fast 12 Rektaszensionsstunden zirkumpolar um

den Himmelspol (Abbildung 1). Seine Augen blicken hinüber zum

Herculesbild, und Hercules (griech. Herakles) spielt in der

Mythologie um diesen Drachen eine wichtige Rolle.

DRACHEN ALLÜBERALL!

Fabelwesen verschiedenster Ausprägung prägen und bevölkern

unsere Kulturgeschichte seit urdenklicher Zeit - einerseits

beschützend, anderseits auch bedrohend. Drakön (griechisch) bzw.

draco (lat.) bezeichnen eine Schlange und bedeuten eigentlich «der

starr Blickende». Zumeist handelt es sich aber bei einem Drachen

um ein Mischwesen, in dem sich die verschiedensten Tierformen

furchterregend vermischen. Dazu gesellen sich grässliche
Eigenschaften wie Gift und Feuer speien, gespaltene Zunge, mehrere

Köpfe. Im abendländischen Kulturraum werden Drachen mit

Flügeln von solchen unterschieden, die nur Stummelflügel oder gar

keine aufweisen. Diese nennt man oft «Lindwürmer». Im
europäisch-orientalischen Raum verkörpern Drachen das Chaos und sind

fast ausschliesslich bedrohliche Ungeheuer, die etwas bewachen

- einen Schatz oder einen Durchgang beispielsweise. Bekannte

Drachentöter sind hier etwa der Heilige Georg (Abbildung 2) oder

Quelle: wikipedia

48/49

Abbildung 1: Das Sternbild Drache

im «Firmamentum Sobiescia-

num» von Johannes Hevelius (Danzig,

1611 - 1687), koloriert, in

seitenverkehrter
Himmelsglobus-Darstellung.



STERNBILDER UND IHRE GESCHICHTEN

Abbildung 2: Der Hl. Georga\s

Drachentöter; Statue am Basler

Münster.

Quelle: wikipedia

auch der Erzengel Michael. Dass Drachen auch in unserem Land

an verschiedensten Orten vorgekommen sind, zeigt sich in etlichen

Ortswappen. - Im fernöstlichen Kulturraum gilt der Drache

hingegen oft als Glücksbringer. Er wird assoziiert mit Fruchtbarkeit,

Regen, Reichtum oder ist gar ein Symbol kaiserlicher Macht. - In

der heutigen Fantasy-Welt haben Drachen ebenfalls und noch

immer grossen Spiel-Raum: Vom Computerspiel über Romane bis

in die Filmwelt (Tolkiens «Der Hobbit» lässt dazu grüssen).

Doch warum steht am Firmament in der Nähe des nördlichen

Himmelspols ein Drachen-Sternbild? Und seit wann ist es eigentlich

dort zu finden?

Bei den Sumerern und Babyloniern hatte der Drache

ursprünglich eine positive Bedeutung: Er umrundet immerzu den

Himmelspol, und wachsam überschaut er dabei alles. Erst später

stellte man sich hier das Drachenungeheuer Tiamat vor - das Böse

und Gefährliche schlechthin. Im Chaosdrachenkampf tritt der

Abbildung 3: Der babylonische

Himmelsgott Mardukkämpft mit
dem Chaos-Monster Tiamat.

(Nachzeichnung von Faucher-Gaudi

n).

Quelle: wikipedia



STERNBILDER UND IHRE GESCHICHTEN

von Dendera»,

oberste Gott Marduk der Tiamat entgegen (Abbildung 3) und spaltet

sie in zwei Hälften, aus denen er die Welt und den Himmel

formt. Die Ägypter übernahmen später den babylonischen

Drachen, hatten an seiner Stelle aber auch ein Nilpferd (der Göttin

Athor) sowie eine hölzerne Pflugschar und einen Wolf an den

Himmel gestellt, wie der entsprechende Ausschnitt im «Runden

Tierkreis von Dendera» bezeugt (Abbildung 4). - Auch die Griechen

übernahmen anfänglich die babylonische Vorstellung.

WAS HABEN GOLDENE ÄPFEL MIT DEM DRACHEN ZU TUN?

Anlässlich der göttlichen Hochzeit von Zeus und Hera
schenkt ihr die Erdgöttin Gaia einen Baum mit unsterblich

machenden goldenen Äpfeln. Darüber entzückt pflanzt ihn die Göttin

in ihrem Garten an den Hängen des Atlasgebirges, also am

Westrand der damals bekannten Welt, im heutigen Marokko.

Atlas ist auch der Name des unseligen Königs, der strafeshalber

auf ewige Zeit das riesige Himmelsgewölbe auf seinen Schultern

tragen muss (Abbildung 5). Seine Töchter, die Hesperiden, erhalten

die Aufgabe, die goldenen Baumfrüchte zu bewachen. Doch

sie sind ungetreu und nachlässig, ja essen sogar davon, sodass

Hera den Drachen Ladon beauftragt, die Äpfel zu bewachen und

gegebenenfalls zu verteidigen. Er gilt seit Urzeiten als eines der

gefährlichsten Drachen-Untiere: Hundert Köpfe soll er haben und

in vielen Stimmen grässliche Laute ausstossen. Dazu schläft er

nie, ist also immerzu wachsam und kampfbereit.

Abbildung 5: König Atlas, das Himmelsgewölbe auf den Schultern
tragend. (Skulptur auf dem oberbayrischen Schloss Linderhof)

Quelle: commons.wikimedia.org

50/51

Quelle: Nach Gavin White: «Babylonian Star-Lore». 201«

Abbildung 4: Nachzeichnung: «Runder Tierkreis

um 51 v. Chr.



STERNBILDER UND IHRE GESCHICHTEN

NUN KOMMT HERAKLES INS SPIEL

Von seinem König Eurystheus hat er insgesamt zwölf schier

unlösbare Aufgaben auferlegt bekommen. Die Elfte verlangt von

ihm, seinem König drei dieser goldenen Äpfel zu bringen. Wie zu

allen Aufgaben, die der Held bewältigen muss, gibt es auch hier

etliche Varianten. Nach langem Suchen kommt er ans «Ende der

Welt», wo er endlich aufAtlas trifft. Gemäss der einen Variante

bringt er ihn dazu, seinen Himmelsträgerplatz mit ihm zu tauschen

und die Äpfel bei seinen Töchtern zu holen. Atlas tötet den

Drachen, nimmt drei Äpfel an sich und bringt sie zu Herakles. Doch

nun will Atlas fortan das Himmelsgewölbe nicht mehr tragen. Da

überlistet ihn Herakles mit der Bitte, die Himmelslast nochmals

kurz zu übernehmen, damit er etwas Polsterung auf seine Schultern

legen könne. Atlas geht darauf ein und damit ist es um seine

Freiheit geschehen. Herakles nimmt die goldenen Äpfel an sich

und zieht von dannen.

Die Geschichte wird aber auch anders erzählt: Es gelingt

Herakles, in Heras Garten einzudringen. Dort kommt es zum

fürchterlichen Kampfmit dem Drachen, aus dem der Held natürlich

siegreich hervorgeht. Flink ergreift er drei Äpfel und macht

sich davon. Später soll Göttin Hera den Drachen, der eigentlich

in Erfüllung seiner Pflicht umgekommen ist, an den Himmelspol

versetzt haben, den er nun als zirkumpolares Sternbild unaufhör-

Quelle: GotthardStrohmaier. «Die Sterne des Abd

ar-Rahman as-Sufi». 1984

Abbildung 7: Blick an den Ekliptikpol. Eingezeichnet

ist der Präzessionskreis. Um 2800 v. Chr. war
Thuban der Polarstern.

Abbildung 6: Der Himmelsdrache bei as-Sufi. -
Die alten Araber fassten vom eigentlichen
Drachen-Bild bloss drei im Dreieck stehende Sterne

als kleines Bild zusammen und sahen in ihnen

drei einfache Herdsteine, aufweiche Beduinen

ihren Kochtopf setzten. As-Sufi identifizierte sie

mit dem 14., 15. und 16. Stern aus dem Drachenbild

in Ptoiemaios' «Almagest» (um 157 n. Chr.)

und nahm sie mit derselben Nummerierung in

seine Darstellung auf.

+8000

+10000

# Deneb.

+2000
Polarstern ^ Himmelsnordpol

-2000

-6000

+12000 -8000

+14000 -10000
• Wega

T Leier •

Herkules

Grafik: Thomas Baer, ORIONmedien



STERNBILDER UND IHRE GESCHICHTEN

lieh umrundet. Allerdings hat er aufallen bildlichen Darstellungen

nur einen einzigen Kopf, bläst aber seinen giftig-feurigen Atem

immerzu in Richtung des im heutigen Hercules-Sternbild nahebei

verstirnten Helden.

In noch früherer griechischer Zeit sah man in den Sternen

unseres Kleinen Wagens die Hesperiden\ die goldenen Äpfel
erkannte man im Grossen Wagen. Dazwischen lag das Sternbild,

das den Drachen Ladon darstellte. Thaies von Milet nahm ihm im

frühen 6. Jahrhundert v. Chr. jedoch die Flügel weg und setzte die

Kleine Bärin dorthin.

Für die Chinesen war der Himmel seit Alters her zwar voller

Sternbilder, doch waren die meisten davon ganz klein, setzten sich

also bloss aus wenigen sichtbaren Sternen zusammen. Die

Sternkundigen stellten sich in einem Teil unseres Drachenbildes polnah

den «Palast des Himmlischen Herrschers» vor. - Ein sehr schönes

Drachenbild finden wir in einer Darstellung von Abd ar-Rahman

as-Sufi (903 - 986, bei uns auch unter dem NamenAzophi bekannt),

einem persisch-arabischen Gelehrten (Abbildung 6). <

Auch hier spielen Drachen eine Rolle

Polaris, unser Polarstern, gehört nicht zum Drachen-Bild. Infolge der

Präzession stand aber vor fast 5'000 Jahren der Drachenstern Thu-
ban (a Draconis) dem Himmelspol sogar noch etwas näher als der

heutige Polarstern (Abbildung 7). In der Grabkammer der Cheops-

pyramide von Gizeh (erbaut um ca. 2600 v. Chr.) zeigt ein schmaler

Schacht genau in die damalige Richtung von Thuban.

In einem anderen Zusammenhang ist die Drachenvorstellung am

bebilderten Sternenhimmel ebenfalls noch sichtbar. Dabei geht es

um die sogenannten «Drachen-Punkte» auf der Ekliptik, der scheinbaren

Bahn der Sonne. Trat eine Mond- oder Sonnenfinsternis ein,

stellte man sich in frühen Zeiten oft vor, dass dort ein Drache die

Sonne bzw. den Mond verschlinge und diese Gestirne erst wieder

ausspeie, wenn Priester bestimmte Rituale vollzogen. Noch heute

werden die beiden möglichen Schnittpunkte der Ekliptik mit der

Mondbahnebene als «Drachenpunkte» bezeichnet - oder als

«Mondknoten» (Abbildung 8). Der eine ist dann der aufsteigende (der

«Drachenkopf»), der andere der absteigende Knoten («Drachenschwanz»).

Nur wenn sich gleichzeitig die Sonne sowie der Mond als

Voll- oder als Neumond nahe bei einem der beiden Drachenpunkte
aufhalten, kann sich eine Finsternis ereignen.
Dazu gehört noch der Begriff «drakonitischer Monat». Er umfasst die

Zeitspanne zwischen zwei aufeinander folgenden Durchgängen des

Mondes durch den aufsteigenden Knoten.

Aufsteigender Knoten
oder Drachenpunkt

Mond

Schiefe der
Mondbahn 5.2°

Abbildung 8: Die «Drachenpunkte»
der Mondbahn.

Grafik: Thomas Baer, ORIONmedien

«

Abbildung 9: In vielen Kulturen wurden
Sonnen- und Mondfinsternisse mit
einem Drachen in Verbindung gebracht.
Der Bokunowo [auch Bakonawa, Baco-

naua oder Bakonaua) ist ein Drache der

philippinischen Mythologie, dessen

Name «Sonnenfinsternis» bedeutet.

Quelle: commons.wikimedia.org

52/53


	Der Drache

