
Zeitschrift: Orion : Zeitschrift der Schweizerischen Astronomischen Gesellschaft

Herausgeber: Schweizerische Astronomische Gesellschaft

Band: 77 (2019)

Heft: 1

Artikel: "Orion" : die Schildkröte am Himmel der Mayas

Autor: Hassler, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 25.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


GESCHICHTE & MYTHOLOGIE

Andere Kulturen, andere Vorstellungen

«Orion» - die Schildkröte
am Himmel der Mayas
Der Sternenhimmel hat die Menschen seit jeher fasziniert. In den hellsten Sternformationen sah

man irgendwelche Gestalten, mythologische Wesen oder Gottheiten. Doch nicht jede Kultur fasste
die Sterne gleich zusammen. Ein schönes Beispiel dafür ist Orion. Die bei uns als Himmelsjäger
bekannte Konstellation war für die Mayas eine Schildkröte.

In den Wintermonaten zeigt sich das Sternbild Orion dominant

am Nachthimmel. Dann kann man den kosmischen Nebel M 42 bei

klarer Sicht schon von blossem Auge erkennen. In der Antike

projizierten die Griechen den heldenhaften Jäger Orion an den Himmel.

Dabei stellte das Trapez aus Beteigeuze (Betelgeuze), Bellatrix,

Rigel und Saiph den Körper des Helden dar und Alnitak, Alnilam

und Mintaka den Gürtel. Der leuchtende Nebel unterhalb der

Gürtelsterne zeigt das aufblitzende Schwert. In der Uranometria

(«Sternvermessung») von 1603 illustrierte der Astronom Johannes

Bayer die von Tycho Brahe genau vermessenen Sterne mit
kunstvollen Kupferstichen der damals bekannten Sternbilder, so auch

den Jäger Orion.

SYMBOL DER ERDE

Doch wie die Sterne «zusammengestellt» werden und was

man darin sieht, ist willkürlich und durch die Fantasie und Tradition

der Kulturvölker bestimmt. So verbinden die Mayas mit den

«Orionsternen» ganz andere Vorstellungen und Mythen. Sie sahen

in den «Gürtelsternen» (Alnitak-Alnilam-Mintaka) eine Schildkröte,

die drei grosse Steine auf ihrem Panzer trägt: Die Schildkröte

selber ist ein Symbol der Erde, die drei Steine daraufbilden den

traditionellen Herd, in dessen Mitte das Herdfeuer brennt, dessen

Abbild am Himmel der leuchtende Orionnebel ist.

Der «Mundo Maya», die «Welt der Mayas», d. h. ihr Siedlungsgebiet,

umfasste einst die Gebiete der modernen Staaten von
Süd-Mexiko (Chiapas und die Halbinsel Yukatan), Guatemala,

Belize, El Salvador und den Norden von Honduras. Ihre Nachfahren

leben heute noch vorwiegend in Mexiko und vor allem in Guatemala,

wo sie die Mehrheit der Bevölkerung ausmachen.

Die ersten Siedlungsspuren der Mayas fand man in Belize und

sie gehen ins 3. Jahrtausend v. Chr. zurück. Aus den Dorfgemeinschaften

entwickelten sich im Verlauf des 1. Jahrtausends v. Chr.

die ersten Städte. Im 5. Jahrhundert v. Chr. blühte die riesige Stadt

El Mirador inmitten des Regenwalds von Guatemala an der Grenze

zu Mexiko. Dort fand man die höchste Pyramide der Mayas, die

mit über 70 m Höhe weit über das Dach des Regenwaldes herausragt.

Abbildung 1:

Sternbild Orion mitSkizze der «Schildkröte» der Mayas.

Bildgrafik: Thomas Baer



Text: Dr. phil. Peter Hassler

Abbildung 2:

Der südliche Bereich des Sternbilds Orion mitSkizze des «Drei-Steine-Herds» der Mayas und dem Orionnebel M 42

in der Mitte.

Bildgrafik: Thomas Baer

VIELE SCHRIFTEN WURDEN ZERSTÖRT

Es entstanden immer mehr Städte, die sich während des «Klas-

sikums» vom 2. bis 9. Jahrhundert n. Chr. vor allem im Petén, dem

Tiefland von Guatemala, zu Stadtstaaten entwickelten, die sich teils

durch politische Heiraten zu Bündnissen zusammenschlössen oder

aber sich auch vehement befehdeten. Die Mayas entwickelten ein

logografisches Schriftsystem, mit dem alle Feinheiten der Syntax

und Grammatik abgebildet werden können. Die Schrift konnte erst

Mitte der 90er-Jahre des 20. Jahrhunderts entziffert werden, sodass

man nun etwa 80 % der Hieroglyphentexte lesen kann: In Stein

gemeisselt aufwänden, Treppen und Stelen sowie auch aufbemalten

Keramikgefässen und den Büchern aus Feigenrindenbast-Papier.

Von Fetzteren haben aus präkolumbischer Zeit nur deren drei

überdauert. Viele vermoderten im feuchten Klima oder aber wurden

mutwillig durch den fanatischen Inquisitor Diego de Landa im 16.

Jahrhundert zerstört. Die in Stein gemeisselten Inschriften enthalten

vor allem die Geschichte der Dynastien, in welche Mythen,
Rituale und astronomische Ereignisse eingestreut sind. In den drei

Codizes findet man Informationen zu Mythen und Ritualen sowie

astronomische Aufzeichnungen, so etwa die Finsternistafeln mit

Berechnungen von Sonnen- und Mondfinsternissen oder die

Venustafeln, in denen mehr als 300 synodische Umläufe des Planeten

festgehalten sind mit einer Präzision aufwenige Sekunden genau.

Auffallend zahlreich sind in allen Inschriften die kalendarischen

Angaben, denn der komplexe Kalender bestimmte alle Febensbe-

reiche der Mayas. Sie waren nicht nur hervorragende Gestirnsbeobachter,

sondern auch begnadete Mathematiker, die ein vollständiges

Zahlensystem mit Null und Stellenwert verwendeten, das

etwa l'OOO Jahre älter ist als unsere «arabischen Zahlen», die um

500 n. Chr. in Indien entwickelt wurden. Die grösste überlieferte

Zahl der Mayas befindet sich aufder sogenannten «Schöpfungsstele»

in Coba (Mexiko), sie enthält die wahrhaft astronomische Zahl

von ca. 42 Quadrilliarden Jahren: Vor dieser Zeit wurde nach den

Vorstellungen der Mayas die Welt erschaffen.

Im 9. bis zum Anfang des 10. Jahrhunderts zerfielen die

Dynastien im Tiefland der Mayas, alle Städte wurden nach und nach

aufgegeben. Die Menschen strömten ins Hochland von Guatemala

sowie in den Norden der Halbinsel Yukatan, wo im «Postklassikum»

6/7



I GESCHICHTE & MYTHOLOGIE

(11. bis Anfang 16. Jahrhundert) zahlreiche kleinere Fürstentümer

gegründet wurden.

Die Mayas trieben regen Handel mit den Nachbarvölkern und

beherrschten sogar die Hochseeschifffahrt bis zu den Inseln der

Antillen. Christoph Kolumbus war wohl der erste Europäer, der

1504 aufseiner vierten Fahrt einem Maya-Handelsboot begegnete.

DER SCHÖPFUNGSMYTHOS DER MAYAS

Im Vergleich zum alten Ägypten, Indien oder China sind die

schriftlichen Zeugnisse der Mayas ziemlich spärlich. So umfasst

der längste Text lediglich 2'400 Hieroglyphen, meist sind es gar nur

ein paar Dutzend Schriftzeichen, in denen die Informationen in

einem «Telegramm-Stil» festgehalten werden.

Die Mythen sowie auch die Geschichte der Mayas müssen

daher wie in einem Puzzle «zusammengestückelt» und durch

Darstellungen aufReliefs und Malereien aufKeramikgefässen und den

drei Codizes ergänzt werden. Der Schlüssel zu den bildlichen

Darstellungen bildet das Popol Vuh, das «Buch des Rates». Es enthält

die Mythen und die Stammesgeschichte der Quiché-Mayas aus dem

Hochland von Guatemala. Es wurde jahrhundertelang mündlich

tradiert. Erst im 17. Jahrhundert wurde es durch christianisierte

Mayas in lateinischer Schrift, aber in der Originalsprache der

Quiché aufgezeichnet.

Auf der Stele C in Quiguâ (Guatemala) ist in den eingemeis-

selten Hieroglyphen zu lesen:

Am 13.0.0.0.0 A Ahau 8 Kumku

(13. Aug. 3114 v. Chr.) erschien das Abbild

derdrei (Herd-)Steine:

Sie setzten den (ersten) Stein,
sie der Jaguar-Paddler und der

Stachelrochen-Paddler(-Gott),
dies geschah beim Ort«Nah Ho

Chan» («Haus Fünf-Himmel»),

es war der Jaguar-Thron-Stein.

Ersetzte den (zweiten) Stein,

er (der Gott) Ek Nah Chak,

dies geschah am «Erd-Platz»,

es war der«Schlangen-Thron-
Stein».

Ersetzte den (dritten) Stein,

er (der Gott) Itzmamnaj,
es war der Meeres-Thron-Stein,
dies geschah am Ort«KaChan»

(«geschlossener Himmel»),

dem «Ur-Drei-Stein-Platz».

(So) endete der 13. Baktun.

Dies (alles) bewirkte der Herr

«Wak Chan» («aufgerichtete
Himmel»), der Maisgott.

Abbildung 3: Quiriguâ, Guatemala, Stele C,

Ostseite, Hieroglyphen mit dem «Schöpfungsmythos».

Foto: Peter Hassler



Text: Dr. phil. Peter Hassler

':**w

Abbildung 4: Das Observatorium in Chichén Itza, Mexiko, 12. Jh. n. Chr.

Foto: Peter Hassler

Hierzu ist zu erklären, dass die Milchstrasse, wenn sie sich

waagrecht, d. h. von Ost nach West, erstreckt, von den Mayas als

ein grosses Kanu betrachtet wird. Die beiden Paddler sind die

Zwillingssöhne des Maisgottes, die ihren Vater über das Firmament

rudern. Der Maisgott ist der Schöpfergott, denn er brachte den

Menschen den Mais als Grundnahrungsmittel und schuf sie daraus. Die

Mayas bezeichnen sich daher als Maismenschen. Auf dem

traditionellen Herd, der aus drei grossen Steinen und einer Platte darauf

besteht, werden auch heute noch bei den Mayas aufdem Lande die

Tortillas, die Mais-Fladen, gebacken. Doch wenn sich nun die

Milchstrasse dreht, so sinkt das Kanu und der Mais(-Gott) stirbt.

Erhebt sich dann die Milchstrasse von Süd nach Nord, so ist

das der «aufgerichtete Himmel» («wak chan»). Dieser symbolisiert
den Weltenbaum, die Weltachse bzw. die Axis Mundi. Während der

Trance bewegen sich die Maya-Schamanen entlang dieser Achse

durch drei Welten: die Unterwelt, d. h. das Jenseits, die Mittelwelt

der Menschen und die Ober- bzw. Himmelswelt der Götter.

Entlang des «aufgerichteten Himmels» kann nun der Maisgott

aus der Unterwelt, dem Jenseits, entkommen und wieder auf der

Erde erneut als Kulturpflanze und Grundnahrungsmittel gedeihen.

Seine Zwillingssöhne verhelfen ihrem Vater, dem Maisgott, zur

Wiedergeburt, indem sie die Erde, den Schildkrötenpanzer, spalten.

8/9



I GESCHICHTE & MYTHOLOGIE

Die dramatische Geschichte des Todes des Maisgottes in der

Unterwelt und die abenteuerliche Reise durch das Jenseits seiner

Zwillingssöhne, die ihrem Vater zu seiner Wiedergeburt verhalfen,

werden im Popol Vuh ausführlich geschildert. Es ist die Geschichte

der Heldenzwillinge Hunahpu undXbalanque. Sie ist zudem eng

verbunden mit dem rituellen Ballspiel, das den Kampf von Licht

und Finsternis, Tag und Nacht sowie auch den «Tod» und die

«Auferstehung» des Planeten Venus und des Mondes symbolisiert.

HUNAHPU UND XBALANQUE

So steht geschrieben, dass eines Tages die Heldenzwillinge

Hunahpu undXbalanque die Ballspielschutzkleider samt dem

Vollkautschukball von ihrem Vater und Onkel, die ebenfalls Zwillinge

waren, gefunden haben und grosse Ballspieler wurden. Doch als

sie dann direkt über dem Palast der Fürsten der Unterwelt, d. h. des

Todes, Ball spielten, da wurden Herren des Todes wütend ob des

Lärms, den der auf den Boden aufspringende Ball verursacht. Sie

zitierten die Zwillingsbrüder daher-wie einst den Vater und Onkel

- zu sich in die Unterwelt, das Jenseits. Doch Hunahpu undXbalanque

kannten das Schicksal ihres Vaters und Onkels, die von den

Todesgöttern nach einem Ballspiel umgebracht worden waren und

waren daher gewarnt. Mit List tricksten sie die Fürsten der Unterwelt

bei den auferlegten Prüfungen aus. So erhielten die Zwillinge
Fackeln und Zigarren und wurden in ein finsteres Haus zum
Übernachten geschickt mit der Auflage, die Fackeln und Zigarren
unversehrt zurückzubringen. Hunahpu steckte daher rote Ara-Federn

auf die Fackeln und bewegte sie, als ob sie brennen würden. Auf
die Zigarren legten sie Glühwürmchen. So meinten die Fürsten, die

Zwillinge seien hereingefallen, weil sie sich vor der Nacht fürchteten.

Doch am Morgen erhielten die Fürstens des Todes die Fackeln

und Zigarren unversehrt zurück, worüber sie sich ärgerten. Daher

beschlossen sie, die Zwillinge in der weiteren Nacht ins Haus der

Abbildung 5: Aus dem Rumpf des enthaupteten Maisgottes schiessen

sechs Blutströme in Schlangengestalt, vor ihm liegt sein Schädel als Ball.

«Sechs-Schlange» «wakah chan» ist ein Maya-Wortspiel, das auch

«aufgerichteter Himmel» bedeutet; das ist die Milchstrasse, wenn sie

sich senkrechtvon Süden nach Norden erstreckt.
Relief am grossen Ballspielplatz in Chichén Itza, Mexiko, 12. Jh. n. Chr.

Foto: Peter Hassler

Vampirfledermäuse zu sperren. Doch die beiden waren erfahrene

Jäger und hatten ihre Blasrohre dabei, in denen sie sich versteckten.

In der Morgendämmerung wollte Hunahpu nun schauen, ob die

Fledermäuse schon weg waren. Doch er war zu früh und unvorsichtig.

Als er den Kopf aus seinem Blasrohr streckte, da schoss eine

riesige Vampirfledermaus herab und riss ihm den Kopf ab. Doch

schon riefen die Fürsten der Unterwelt die Zwillinge zum Ballspiel
auf. Xbalanque konnte gerade noch seinem Bruder aus einem Kürbis

einen Ersatzkopf schnitzen, während der Kopf ins Spielfeld

rollte. Als der Kopfvon Hunahpu als vermeintlicher Ball in einen

Busch flog, sprang Xbalanque hinein und beauftragte ein Kaninchen,

über das Spielfeld zu rennen. Die Götter glaubten, es sei der

Ball. So hatte Xbalanque Zeit, seinem Bruder wieder den Kopf
aufzusetzen, während er den Kürbis ins Spielfeld rollte und den

Göttern rief: «Hier ist der Ball, kommt her!» Die Götter stürmten

aufden Kürbis los, sodass dieser platzte, woraufdiese derart wütend

wurden, dass sie beschlossen, die Zwillinge nun in einer Feuergrube

zu verbrennen. Doch Hunahpu undXbalanque waren auch mächtige

Zauberer und sprangen freiwillig in die Grube. Sie hatten zuvor



Text: Dr. phil. Peter Hassler

ihre Freunde, verschiedene Tiere, beauftragt, ihre Asche in einen

Fluss zu streuen. Dort verwandelten sie die Zwillinge zuerst in

Fische, bevor sie wieder ihre ursprüngliche Gestalt annahmen.

Daraufhin zogen sie als verkleidete Zauberkünstler durch die Unterwelt,

das Jenseits. Sie beherrschten einen mächtigen Zauber, mit
welchem sie Tiere zerstückeln und wieder ganz machen konnten.

Davon erfuhren die Fürsten der Unterwelt und luden die

Zauberkünstler zu sich ein. Die Zwillinge führten unerkannt ihren mächtigen

Zauber vor, wovon die Götter begeistert waren. Schliesslich

wollten sie wissen: Könnt ihr das Zauberkunststück auch an euch

selber vollbringen? Natürlich lachten die Zwillinge, so zerstückelte

der eine seinen Bruder und machte ihn darauf wieder heil. Nun

aber wollten die Fürsten mehr über den Zauber erfahren und fragten:

«Könnt ihr nicht mal uns Zerstückeln und wieder ganz
machen?»

Hunahpu undXbalanque zerstückelten die Fürsten des Todes

und beliessen sie in ihren Einzelteilen, bis diese jammerten: «Macht

uns nun doch wieder ganz!» Die Zwillinge blieben jedoch hart: Erst

müsst ihr uns sagen, wo sich unser Vater befindet.

Nach einigem Hin und Her fanden sie ihn schliesslich, belebten

ihn wieder und schickten ihn hinauf in die Mittelwelt, zur Erde.

Die Zwillingsbrüder selber entwichen dem Jenseits, indem sie sich

in die Venus und den Mond verwandelten.

Das Popol Vuh beschreibt die Maya-Version von Tod und

Auferstehung, eingebettet in ein kosmisches Ballspiel des ewigen

Wechselspiels von Licht und Finsternis, dem «Tod» und der «Auferstehung»

der Gestirne, von Venus und Mond, verquickt mit dem

Vegetationszyklus des Mais.

In den sich wiederholenden Reliefs an den Seitenwänden des

Ballspielplatzes von Chichén Itzâ (Mexiko) wird dieser Mythos

dargestellt: Aus dem Rumpf des getöteten Maisgottes schiessen

sechs Blutströme in Form von Schlangen, vor ihm liegt ein Ball in

Gestalt eines Schädels. «Sechs Schlangen» heisst in der Sprache

der Mayas «wakah chan» und ist ein Wortspiel für den «aufgerichteten

Himmel», der senkrechten Milchstrasse, die den Weltenbaum

symbolisiert, an dem entlang der Mais(-Gott) wieder auf die Erde

gelangt.

NACH DEN MAYA-PRAKTIKEN HÄTTEN WIR HEUTE

GROSSE NACHWUCHSPROBLEME

Die Geschichten über das Töten der Ballspieler bei den Mayas,

die immer wieder erzählt werden, sind daher nicht mehr als

Räuberpistolen eines bizzarren Exotismus. Die Kernbotschaft des

rituellen Ballspiels ist nicht der Tod, sondern die Auferstehung.

Abgesehen davon muss man sich nur einmal vorstellen, wenn

man Spezialisten, was die Ballspieler waren, laufend umgebracht

hätte, sich das Ritual nicht über Jahrhunderte hinweg erhalten hätte,

sondern der Brauch mangels Nachwuchses alsbald zum Erliegen

gekommen wäre - man übertrage diese Überlegung doch einfach

auf den Fussball, dann dürfte die Abstrusität solcher

«Menschenopfer-Praktiken» sich von selbst entlarven. <

10/11


	"Orion" : die Schildkröte am Himmel der Mayas

