
Zeitschrift: Orion : Zeitschrift der Schweizerischen Astronomischen Gesellschaft

Herausgeber: Schweizerische Astronomische Gesellschaft

Band: 65 (2007)

Heft: 340

Artikel: Les modèles cosmologiques à l'époque de Galilée

Autor: Beffa, Coralie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-898049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-898049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

Les modèles cosmologiques à
l'époque de Galilée
CORALIE BEFFA

Collège de Candolle; classe 402; maître accompagnateur: Nicolas Bernhardt; travail de

maturité 2002

1. Introduction
Le passage de l'astronomie géocen-

trique à l'astronomie héliocentrique
paraît au premier abord comme une brusque

cassure, les uns ayant une pensée
révolue et les autres inaugurant l'esprit
moderne. En restant dans cette
perspective, il est difficile de comprendre
l'obstination des défenseurs d'un système

qui perdure depuis plus de deux mille

ans. A travers ce travail, nous nous
interrogerons sur l'évolution qui conduit

à la constitution des modèles géo-
centrique et héliocentrique tels qu'ils
s'opposent à l'époque de Galilée. Nous
ne nous intéresserons pas à l'aspect
polémique concernant le procès fait à
Galilée, mais porterons notre attention sur
l'aspect scientifique des modèles, en
observant leurs différences intrinsèques.

Les partisans du géocentrisme et de
l'héliocentrisme tentent chacun à leur
manière de concilier l'image idéale qu'ils
se font de la nature avec la réalité observable.

Aucun de ces modèles n'est un pur
décalque de la réalité. Ce sont des
représentations qui opèrent des simplifications

délibérées, où certains aspects du
réel sont négligés au profit d'autres
aspects qui sont mis en valeur. Ces modèles,

qu'ils soient géocentriques ou hélio-
centriques, sont de deux types, les
modèles mathématiques visant à rendre
compte des observations de positions
des astres et les modèles qui incluent une
explication physique, telle la chute des

objets à la surface de la Terre. Suivant le
modèle, la méthode diffère car ce ne sont
pas les mêmes informations que l'on
attend de la nature. L'instrumentalisation
comme moyen mis en œuvre pour mettre
en valeur des phénomènes apparaît avec
Galilée, qui pointe sa lunette vers les
objets célestes. Avant lui, les deux étaient
observés à l'œil nu. Certains de ses
contemporains contestent ses résultats et les

soupçonnent de n'être que des illusions
produites par la lunette. L'utilisation d'un
instrument n'est pas une chose évidente,
car il faut faire confiance à ses informations,

qui ne viennent pas directement de

nos sens.
Nous nous proposons dans le travail

qui va suivre d'examiner différents
modèles, les réponses qu'ils apportent ain¬

si que leurs faiblesses. Nous observerons

tout d'abord les différents modèles
géocentriques, depuis les premières
représentations des civilisations fluviales
à l'aboutissement de la Composition
mathématique de Ptolémée. Puis nous
nous demanderons comment le géocentrisme

s'est inscrit dans la tradition
occidentale, jusqu'à devenir le modèle
officiel imposé par les tenants de
l'autorité. Ensuite nous considérerons
l'héliocentrisme, en commençant par
les premières ébauches des précurseurs
antiques. Après avoir examiné les origines

où l'héliocentrisme est une réponse
parmi d'autres au problème de la
représentation du ciel, nous aborderons la
mathématisation de ces modèles lors de
la révolution astronomique, à travers
Copernic et Kepler. Enfin, nous présenterons

la méthode ainsi que l'effort de
diffusion de l'héliocentrisme de Galilée.

2. Géocentrisme

2.1 Naissance de la cosmologie

Civilisationsfluviales
La régularité de certains phénomènes

naturels, comme l'alternance du
jour et de la nuit, le retour périodique
des saisons ou le mouvement des astres,
a dû être observée très tôt. On trouve
dans les documents qui nous sont parvenus

des civilisations mésopotamienne
et égyptienne une tentative de repérage
et de classification des événements
naturels.

Les premières explications sont de

type mythique, où les phénomènes naturels

sont personnifiés par des dieux. Ces

explications traitent de cas particuliers.
Celles-ci sont multiples, sans qu'une
version cherche à s'imposer en raison d'une
meilleure représentation des faits
observables.

Les Mésopotamiens considèrent les
événements astronomiques, comme les
éclipses ou le passage de comètes, comme

des messages divins. Ils établissent
des tables astronomiques pour pouvoir
prédire à l'avance certains de ces événements

et lire ainsi ces avis des dieux.
L'astronomie prend donc des intérêts
religieux.

L'apparition de l'écriture il y a quelques

5'000 ans en Mésopotamie permet
de consigner les obseivations et de
confronter par la suite un fait nouveau avec
ceux qui ont été enregistré auparavant.
De cette manière, il est possible de

remarquer une périodicité dans les
phénomènes, qui permet ensuite de les prédire.

Les Mésopotamiens multiplient les
observations en mesurant précisément
la position des astres. Pour pouvoir se

repérer sur la voûte céleste, ils partagent

le ciel en constellations et établissent

le zodiaque, qu'ils divisent en douze

segments. Ce travail nécessite une
arithmétique élaborée. Ils adoptent un
système de numération sexagésimale de

position, dont il nous reste d'ailleurs
quelques traces dans la division du jour
en vingt-quatre heures ou celle de l'angle

au centre en 360 degrés. La numérotation

de position signifie que le nombre
de symbole à manipuler est réduit, car
c'est la position qui donne sa valeur au
symbole. Ce système permet de résoudre

aisément des problèmes complexes.
Le modèle des Mésopotamiens est

très sommaire. Il ne décrit que la structure

générale de l'Univers. Cependant, il
permet déjà l'explication de phénomènes

naturels, comme la pluie. Les
Mésopotamiens se représentent la terre comme

un disque plat, flottant sur un océan.
Au-dessus, s'élève la voûte céleste alors
que l'enfer est placé dans la demi-sphère

inférieure. A l'extérieur de cette sphère

s'étend la mer primordiale. Quand
l'eau filtre à travers le dôme, il pleut à la
surface de la Terre.

océan terrestre

mer primordiale

Fig. 1: représentation mésopotamienne du
Monde.

Contrairement aux Mésopotamiens,
les Egyptiens ont un mauvais outil
mathématique à cause de leur tendance à

tout ramener à des suites d'additions. Le
domaine qu'ils développent est la
géométrie. Leurs résultats seront repris par
la science grecque. On a retrouvé peu de
document sur l'astronomie égyptienne.
Ils observent surtout le ciel en lien avec
le Nil, pour pouvoir par exemple prédi-

2(ORION V £2007 14}®



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

re ses crues. Leurs intérêts sont
principalement économiques et liés à
l'agriculture.

Nous pouvons donc caractériser les
civilisations fluviales ainsi: celles-ci
donnent des explications mythologiques

des phénomènes naturels et
développent l'astronomie dans des buts
utilitaires précis. Pour cette raison, elles
n'ont pas besoin de mettre au point un
modèle d'explication général de
l'ensemble des phénomènes.

Milésiens
Au VIe siècle, l'école de Milet inaugure

une nouvelle façon de concevoir les
phénomènes naturels et l'on assiste à la
naissance de l'esprit rationnel. Selon
elle, la nature n'est pas soumise au pouvoir

arbitraire de dieux et l'on a la capacité

de chercher la cause des phénomènes

naturels. Pour cela, elle remonte au
principe fondamental de l'univers.

Thalès
Il conçoit la Terre comme un disque

flottant sur l'eau, ce qui lui permet
d'expliquer par exemple les tremblements
de Terre, qui se produisent quand l'eau
est agitée. Cette vision ressemble beaucoup

à celle des Mésopotamiens, mais
elle a le mérite d'écarter l'explication
mythologique. Selon Thalès, l'élément
premier est l'eau. Cette explication peut
paraître simpliste mais de nouveau, la
question a plus d'importance que la qualité

de la réponse. Elle représente une
nouvelle attitude devant la nature.

Cet élément premier est problématique.

On peut se demander comment
l'eau pourrait produire le feu, son
contraire. On remarque ici un autre aspect
de l'esprit nouveau de l'école milésien-
ne: les théories sont discutées ; si l'une
d'entre elles n'est pas satisfaisante, elle
est remplacée par une autre théorie, ce
qui n'est pas le cas des explications
mythologiques, dont la multiplicité n'est
pas critiquée.

Anaximandre
Selon lui, l'élément premier est indéfini.

Il le nomme apeiron. Celui-ci n'a
aucune caractéristique précise et
Anaximandre évite le problème des contraires
qui se pose à Thalès.

Anaximandre propose le premier
modèle mécanique des corps célestes,
incluant une explication des mouvements
des astres. Les quatre éléments sont
répartis en quatre régions. Le feu constitue
les astres. Au-dessous se trouve l'air. Ses

mouvements provoquent le déplacement
des astres. L'eau se trouve dans la couche
supérieure à la terre. En partie évaporée
sous l'action du feu, elle forme la mer. Au

centre se trouve la terre. La Terre a la forme

d'une colonne et flotte en parfait équilibre

au centre de l'Univers. Le feu est
contenu dans des espèces de jantes. On
l'aperçoit par de petits orifices qui sont
les astres. Quand ceux-ci sont obstrués,
on assiste aux phases de la Lune ou à une
éclipse. Cette conception est beaucoup
plus complète que celles qui l'ont précédée.

On attribue également à Anaximandre

l'invention du gnomon, sorte de
cadran solaire constitué d'une tige plantée
verticalement dans le sol. Cette invention
atteste d'une volonté d'interroger la nature

dans l'étude des phénomènes, et non
d'attendre passivement qu'elle nous
dévoile les informations dont on a besoin.

Anaximène
Uapeiron d'Anaximandre présente

une généralisation dans la recherche
de l'élément premier, mais qui est par
trop abstraite. Anaximène propose de

conserver une distinction entre
l'élément premier et les autres. Il veut
néanmoins se rattacher à l'expérience et
présente un élément qu'il nomme air
apeiron. Il peut alors décrire le processus

par lequel cet élément premier
engendre les autres par des notions que
l'on rencontre dans l'expérience
quotidienne. En effet, on obtient le feu par
dilatation de cet élément, l'eau par
condensation et la terre par précipitation.
Anaximène présente également une
conception de l'Univers. Selon lui, la
Terre flotte dans l'air. Les astres sont
fixés à la sphère de cristal qui s'élève
au-dessus de la Terre.

Pythagoriciens
Toute chose est nombre pour les

Pythagoriciens. Le principe fondamental
de leur philosophie est la correspondance

entre les nombres et les mécanismes
naturels. Ils illustrent ce principe à
travers la musique et l'astronomie, la musique

s'adressant à l'oreille et l'astronomie

aux yeux. Dans la cosmologie de

Pythagore, les rapports mathématiques
qui unissent les corps célestes entre eux
sont les mêmes que ceux qui régissent
l'harmonie de la lyre. La gamme de
Pythagore est composée de sept notes
jouées sur les sept cordes de la lyre. De
même, sept corps tournent autour de la
Terre. Cette analogie renforce l'intuition
des Pythagoriciens: les nombres
commandent tous les ordres de la réalité,
même les plus lointains.

A partir de ce postulat, ils comparent
le ciel à un gigantesque instrument de

musique. Ils présentent alors une
«harmonie des sphères célestes» où les corps
céleste se déplacent dans l'Univers de
manière régulière tout en émettant un

son prodigieux. Cette théorie mettant en
jeu les sens, il est aisé d'objecter que
nous n'entendons pas le son émis par le
déplacement des corps célestes. Pour
répondre à cette objection, les Pythagoriciens

précisent que, si nous ne l'entendons

pas, c'est que nous y sommes
accoutumés depuis notre naissance. Il
convient ici d'examiner le type de réponse

avancée. Les Pythagoriciens intègrent,
à l'aide d'un raisonnement, la nouvelle
observation, qui était problématique,
dans leur théorie. Ils reviennent en quelque

sorte à la phase qui précède la
modélisation, celle où l'on observe les phénomènes

en vue de construire un modèle.
Par ce procédé, la théorie ne peut jamais
être prise à défaut et donc jamais être
vraiment vérifiée de façon scientifique.
On n'a dans ce cas aucun moyen de la
distinguer d'une fiction. L'astronomie
mathématique puis Galilée mettrons au
point des méthodes pour déterminer la
qualité des représentations.

Modèle des Pythagoriciens
Les Pythagoriciens proposent au VIe

siècle le premier modèle rendant compte
de la position des planètes les unes

par rapport aux autres, est un modèle
géocentrique, la Terre occupant la position

centrale dans l'Univers. C'est
sûrement pour satisfaire leur principe de
beauté et d'harmonie que les Pythagoriciens

attribuent aux coips célestes un
volume parfait, à savoir la sphère. Ils
appliquent le même principe à la trajectoire

des corps célestes: ils ne peuvent se
mouvoir que selon une trajectoire
parfaite, c'est-à-dire circulaire. C'est la
première apparition de ce qui devient un
dogme à partir de Platon: le mouvement
circulaire uniforme des corps célestes.

Modèle particulier de Philolaos
Philolaos est l'un des Pythagoriciens

les plus importants. C'est le premier à

mettre par écrit l'enseignement des Py-

ORION 2007 5



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

<>
TERRE

téta»Wre{4) cube (6) ocUèdre(8) dodéctkke (12) icoutdre (20)

Figure 4: correspondance entre les éléments et les polyèdres réguliers.

thagoriciens, jusque là oral, dans un
ouvrage intitulé De la nature. Il propose

également un modèle cosmologique.
Par rapport au premier modèle pythagoricien,

Philolaos introduit des modifications

considérables.
Il propose une conception pyrocen-

trique de l'Univers où la Terre est en
rotation autour d'un feu central. Il justifie
la position centrale du feu par sa noblesse.

Le premier corps qui gravite autour
est l'anti-Terre. En rajoutant ce corps
céleste par rapport aux autres modèles,
Philolaos porte le nombre des corps à

dix, qui est considéré par les Pythagoriciens

comme un nombre parfait. Les
contemporains de Philolaos ont
sûrement objecté que personne n'ajamais vu
cette anti-Terre, ni d'ailleurs le feu central.

Comme réponse, Philolaos explique

que l'on ne les voit pas car on habite
l'hémisphère opposé, un peu comme si
nous étions sur un carrousel et que nous
regardions vers l'extérieur: nous ne
verrions pas l'axe central. L'anti-Terre permet

aussi d'expliquer pourquoi les éclipses

de Lune sont plus fréquentes que les
éclipses de Soleil. En effet, l'anti-Terre
pourrait aussi produire des éclipses de
Lune. Ensuite vient la Terre, qui
parcourt son orbite en vingt-quatre heures.
Pour présenter toujours la même face
au feu central, elle doit également avoir
une rotation sur elle-même de vingt-quatre

heures. Puis il y a la Lune, le Soleil,
qui pour Philolaos n'est pas lumineux
par lui-même mais est semblable à du
cristal et renvoie la lumière du feu, les
cinq planètes connues et observables, la
sphère des étoiles fixes et le feu
enveloppant.

Philolaos divise l'Univers en trois
régions: le feu enveloppant est appelé
Olympe; le Cosmos comprend les cinq
planètes, le Soleil et la Lune. Ces deux
premières régions sont considérées
comme composées de corps immuables
alors que la région sublunaire, nommée
ciel, est le domaine de la génération et
de la corruption. Tout comme pour le
mouvement circulaire, la séparation des
mondes sublunaire et supralunaire sera
érigée par la suite en dogme.

Platon (~428-~348)
Pour Platon, ce qui est accessible à

nos sens n'est que des apparences. Au-
delà se trouve le monde des idées, éternel

et immuable. L'activité scientifique
doit dégager les lois abstraites qui s'étendent

sous les observations sensibles. Platon

privilégie une approche mathématique

des phénomènes, au détriment de
l'expérimentation et de l'observation.
Les astres appartiennent au monde visible

et sont une copie déformée du monde

réel des idées. Platon formule le
problème des mouvements planétaires et
donne par-là l'impulsion à la recherche
astronomique qui va suivre.

Monde
Dans le Timée, Platon raconte

comment le monde à été construit par
un Démiurge. Ce monde est une copie
du monde des idées; c'est donc le
meilleur monde possible. Il est sphéri-
que, car la sphère est un corps parfait.
De plus, tous les solides réguliers sont
inscriptibles dans la sphère. Il a un
mouvement circulaire, car celui-ci est
sans contraires ni errements, ce qui
n'est pas le cas des six autres mouvements

possibles, le mouvement vers le
haut, le bas, la droite, la gauche,
l'avant et l'arrière.

Le monde possède une âme qui est
principe de mouvement. Elle est constituée

du cercle de l'équateur, qui communique

sa rotation à la sphère des fixes, et
de celui de l'écliptique, qui, divisé en
sept cercles concentriques, rend compte

des révolutions des différentes planètes.

Eléments
La matière préexiste au monde, mais

dans un état désordonné. Sous l'action
du Démiurge, elle se regroupe suivant
les affinités de ses éléments. Les quatre
éléments se placent alors dans quatre
régions. Platon identifie chaque élément
à un polyèdre régulier. Le feu correspond

au tétraèdre, l'air à l'octaèdre,
l'eau à l'icosaèdre, la terre au cube et
l'Univers dans son ensemble au
dodécaèdre. Les corps qui nous entourent
sont des assemblages de particules
polyédriques. Il y a donc sous les apparences

une réalité géométrique. Le monde
est unique, car le Démiurge a épuisé le
matériau des quatre éléments. Aucun
élément extérieur au monde ne peut
exister.

Planètes
Chaque planète ou luminaire est un

globe entraîné par le mouvement d'une
sphère invisible, concentrique à l'écliptique.

Ils sont également affectés par la
rotation du monde. Cela rend compte
du fait que les planètes participent au
mouvement diurne de la voûte céleste
mais se déplacent aussi sur le fond du
ciel. La terre se trouve immobile au
centre.

Figure 3: modèle de Philolaos.

6 ORION W2007 gcû®



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

Lieu
inoccupé Rotation^.
auparavant /

((•1
Lieu occupé

\=sy
précédemment

Figure 7: la rotation d'un cube provoque des changements locaux de l'espace alors que la

rotation de sphères occupe toujours le même espace.

Problème du mouvement planétaire
Platon propose une astronomie idéale,

mathématisée. Cela ne correspond
pas à la réalité telle que l'on peut l'observer.

En effet, le mouvement des planètes
comporte des irrégularités appelées
anomalies planétaires. Platon indique
alors qu'il faut aller au-delà des phénomènes

observables et rendre compte de
ce caractère apparent à l'aide de mouvements

circulaires uniformes. La tâche
qu'il assigne aux astronomes est de saisir,

sous ces phénomènes changeants, la
réalité permanente. Il s'agit de sauver
les apparences.

Aristote (-384--322)
Pour élaborer son modèle, Aristote

se base sur des observations du monde
qui l'entoure. Grâce à la logique, il
parvient alors à intégrer ces observations
dans un système complet d'explication
du monde. Sa grande cohérence en fera
le système dominant jusqu'à l'innovation

de la physique classique.

Structure de l'Univers

Finitude du Monde
L'Univers est fini et contenu dans la

sphère des étoiles fixe. D'une part, parce

que le ciel a un mouvement fini. En
effet, on peut observer que les étoiles
reviennent toujours à la même place. Or,
à un Univers infini correspondrait un
mouvement infini. D'autre part, un espace

infini n'aurait pas de centre, ce qui est
contraire à l'observation de la chute des

corps en direction d'un point convergent

au centre de la Terre.

Au-delà de la sphère des étoiles
fixes, il n'y a rien. Il ne faut pas confondre

cette notion avec le vide. En effet, le
vide nécessite l'existence d'espace, ce
qui n'est pas le cas au-delà de la sphère
des fixes.

Unicité du Monde
Examinons tout d'abord deux axiomes

de la physique d'Aristote:
1) Si un corps demeure dans un lieu,

c'est son lieu naturel. Placé hors de
ce lieu, il y retourne naturellement.

2) Si ce corps doit être tenu, c'est qu'il
ne se trouve pas dans son lieu naturel.

De plus, pour qu'un monde soit qualifié

«d'autre monde», il faut qu'il possède

des ressemblances au monde en
question et donc être constitué des
mêmes éléments. Sinon, il ne s'agit pas
«d'autre monde» mais d'autre chose.

Ainsi, il ne peut exister d'autre monde,

car s'il en existait un, ses éléments se
regrouperaient avec le premier de façon
à n'en former qu'un seul, les éléments
des deux mondes ayant les mêmes lieux
naturels.

Inexistence du vide extérieur
Le vide qualifie un lieu inoccupé.

Pour l'occuper, il suffit d'amener un
objet. Cependant, il est impossible d'amener

des objets au-delà de la sphère des
étoiles fixes, car ils sont tous contenus
dans cette sphère. Le vide n'existe donc
pas en dehors de cette limite.

Sphéricité du Monde
Lorsqu'un cube est en rotation, il

n'occupe pas toujours le même espace.

Figure 6: les trajectoires de chute des

éléments lourds convergent vers un point
unique.

Il y a un agrandissement et un rétrécissement

local de l'espace. Si l'Univers
était cubique, il faudrait du vide à l'extérieur

de la sphère des fixes pour permettre

sa rotation. Or, le vide à l'extérieur
de l'Univers est une chose impossible.
Le seul volume qui ne change pas de place

lors de sa rotation est la sphère.
L'Univers est donc sphérique.

De même, les orbes portant les
planètes doivent être sphériques. En effet,
la forme la plus facile à emboîter dans
une sphère est une autre sphère.

Séparation des mondes supralunai-
re et sublunaire

Aristote sépare l'Univers en deux
régions bien distinctes: la région supralu-
naire et la région sublunaire.

La première est éternelle et immuable,

alors que la deuxième connaît la
variété et le changement. En opposition à
la région supralunaire qui possède des
mouvements circulaires uniformes, la
région sublunaire possède des mouvements

rectilignes.
L'Univers est sphérique et, comme

toute sphère en rotation, a un centre qui
est la Terre, contenue dans la région
sublunaire.

Quatre éléments
L'existence de la terre implique celle

du feu, son contraire, et tous deux irnpli-

Figure 8: séparation entre le monde
supralunaire et le monde sublunaire.

sphères portant
les planètes V.

"V région
sphère des céleste
étoiles fixes

Ligne d'horizon

ORION \ 2007 7



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

quent finalement leurs intermédiaires,
l'eau et l'air. Toute la matière se trouvant
dans le monde sublunaire est un composé

de ces quatre éléments.

Ils sont répartis, tant que rien ne les
perturbe, en quatre enveloppes concentriques.

Cependant, la rotation des sphères

du monde supralunaire les mélange
de façon à former les objets qui nous
entourent.

Tous les éléments du monde sublunaire

ont des mouvements rectilignes,
alors qu'Aristote observe des mouvements

circulaires dans la région
supralunaire. Le feu se dirige vers le haut en
opposition à la terre qui se dirige vers
le centre de l'Univers, comme tous les
corps lourds. Quant aux deux intermédiaires,

ils ont tantôt un mouvement
vers le bas tantôt vers le haut, suivant
le corps avec lequel ils sont en
contact.

Ether
De la différence entre le mouvement

rectiligne des éléments du monde
sublunaire avec les mouvements circulaires

observés dans le monde supralunaire,

Aristote conclut qu'il s'agit d'un
cinquième élément qu'il nomme l'éther,
signifiant «ce qui se meut toujours».
L'éther possédant un mouvement circulaire

n'est ni léger ni lourd, car les

corps légers se meuvent vers le haut et
les lourds vers le bas. Il ne possède pas
de contraire. En effet, le mouvement
vers le bas est le contraire du mouvement

vers le haut et inversement, alors
qu'il n'y en a pas pour le mouvement
circulaire.

Planètes
Les astres sont constitués d'éther

et n'ont pas de mouvement propre.
C'est à cause de cela qu'Aristote les
décrit comme portées par des sphères.

Il peut observer grâce aux éclipses

que la Lune et le Soleil sont sphé-
riques. En effet, on observe à ce
moment la forme du disque lunaire
qui occulte le disque solaire. Il est
remarquable que, tout en ayant un
modèle cosmologique très différent de
celui que l'on considère actuellement,

les Anciens proposent une
explication des éclipses semblable à la
nôtre, où une éclipse est provoquée
par le passage de la Lune devant le
Soleil. Ainsi, certains éléments d'une
théorie peuvent être repris dans des
modèles diamétralement opposés. La
Lune et le Soleil étant constitués
d'éther tout comme les autres astres,
ils partagent également avec eux leur
forme sphérique.

Terre
La Terre occupe la position centrale

dans l'Univers. Pour montrer cela, Aristote

observe que tous les éléments
lourds constitués de terre sont attirés
vers leur lieu naturel, le centre.

La Terre est fixe. Ayant jeté un objet
en l'air, Aristote observe qu'il retombe à
la même place. Si la terre avait tourné, il
devrait retomber en arrière. Il peut donc
conclure que la Terre est immobile. De
plus, si la terre tournait, tous les objets
de sa surface seraient éjectés par la force

centrifuge.
Les composants de la Terre tendent

à rejoindre leur lieu naturel. Ils se
rassemblent alors le plus proche du centre
et se regroupent en sphère.

de manière à former une sphère.

Par ailleurs, l'ombre que projette la
terre sur la lune lors d'éclipsés est circulaire.

Cette observation n'est pas
suffisante pour conclure à la sphéricité de la
Terre. En effet, un disque faisant face au
Soleil produirait le même effet. Aristote
complète donc l'argument par une autre
observation. Il remarque que les étoiles
ne se trouvent pas toujours à la même
place suivant le lieu où il se trouve sur
la Terre.

Figure 10: modèle des sphères concentriques.

Modèle mécanique
Aristote reprend le système des

sphères homocentriques mis au point
par Eudoxe et Callippe, mais il s'intéresse

à l'aspect mécanique. Comme le vide
n'existe pas, chaque sphère transmet
son mouvement à celle qui la touche
immédiatement. Pour compenser ces
mouvements induits par les planètes
voisines, il intercale des sphères réactrices.

De cette manière, Aristote double
presque le nombre de sphères utilisées
par Eudoxe. Son modèle comporte alors
cinquante-cinq sphères.

2.2. Astronomie mathématique
L'astronomie mathématique est

développée à la suite des travaux de Platon et
Aristote. Elle tente de résoudre le problème

du mouvement des planètes en
respectant les trois axiomes principaux, à

savoir le dualisme des mondes supralunaire

et sublunaire, le géocentrisme et les
mouvements circulaires uniformes.

La question de la physique ayant été
résolue grâce à l'œuvre d'Aristote, reposant

sur la logique et constituant donc
une connaissance certaine, l'astronomie

mathématique ne s'interroge pas
sur la vérité des systèmes proposés. Ce
sont des modèles purement géométriques,

qui tentent de rendre compte des
mouvements planétaires, sans préoccupations

physiques.

Eudoxe (v.~W6-v.~355), Callippe
Platon pose une hypothèse géométrique,

les mouvements sont circulaires
et uniformes. Par-là, il donne une structure

mathématique à l'astronomie. Il
faut chercher Tordre sous ces apparences

de désordre. Les sphères homocentriques

sont une première tentative de
rendre compte des phénomènes tout en
respectant les dogmes platoniciens et
aristotéliciens.

8 ORION >2007



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

Pour expliquer les anomalies des
planètes, Eudoxe emboîte des sphères
dont l'axe de la sphère intérieure est
solidaire de la sphère extérieure. Ces axes
sont inclinés les uns par rapport aux
autres. La planète est fixée à l'équateur
de la sphère la plus intérieure. Les
systèmes de chaque planète restent cependant

indépendants les uns des autres.

Avec trois sphères pour le Soleil et
trois pour la Lune, ainsi que quatre par
planètes, Eudoxe arrive à rendre compte

assez précisément des irrégularités.
La première sphère explique le mouvement

d'orient en occident autour de
l'axe du monde, la deuxième le mouvement

des planètes le long de l'écliptique,
les suivantes les diverses anomalies.
Callippe perfectionne ce système en
ajoutant une sphère pour Mars, Mercure

et Vénus, ainsi que deux pour le Soleil
et la Lune. Il rend de cette manière
compte de l'inégalité des saisons, ce que
n'avait pas fait Eudoxe.

Ce modèle est satisfaisant pour Jupiter

et Saturne, passable pour Mercure,
mais mauvais pour Vénus et Mars. Il ne
rend pas compte des variations d'éclat
des planètes. Or, le ciel étant tenu pour
immuable, cela ne peut être dû à une
cause interne aux planètes. Il ne
mentionne pas non plus la variation du
diamètre apparent de la Lune, que l'on peut
observer par la comparaison des éclipses

totales et annulaires. De plus, ce
modèle présente des rétrogradations trop
régulières par rapport à l'observation.

Appolonius (v. ~262-v. -180),
Hipparque

Appolonius puis Hipparque mettent
au point im modèle pour remplacer celui
des sphères homocentriques, jugé
insuffisant. Ils utilisent deux constructions
mathématiquement équivalentes, à
savoir les excentriques et les épicycles.

Excentriques
La vitesse des planètes sur le zodiaque

semble varier, ce qui est contraire
au dogme des mouvements uniformes.
Les astronomes proposent alors que
nous ne soyons pas exactement au centre

des mouvements. La vitesse au périgée

semble donc plus élevée que la
vitesse à l'apogée.

Epicycles
Contrairement à la représentation

des sphères homocentriques, les planètes

ne rétrogradent pas toujours au

Figure 11 : excentrique.

même endroit. Cela est dû au fait que les
irrégularités ne dépendent pas de la
position par rapport aux étoiles fixes mais
par rapport au Soleil. On peut observer
qu'une planète se trouve au centre de
son arc de rétrogradation lorsqu'elle est
en opposition avec le Soleil.

Le nombre de cercles, la vitesse et le
sens de rotation des épicycles peuvent
être ajustés de manière à rendre compte

des variations apparentes.

Hipparque
Hipparque détermine l'excentricité

du soleil, ainsi que son lieu d'apogée. Il
aborde la Lune par les deux méthodes
équivalentes. Cependant, comme il utilise

des observations différentes et inexactes,

il n'obtient pas l'équivalence attendue.

Dans une telle situation, l'astronomie

mathématique privilégie la théorie
sur l'observation, et Hipparque conçoit
malgré tout son modèle avec ces deux
constructions géométriques. Pour les
planètes, celui-ci combine la méthode
des excentriques et des épicycles. Par ce
moyen, le centre de l'épicycle ne décrit
pas l'écliptique avec une vitesse constante.

Méthode
Hipparque met au point une méthode

pour l'élaboration de modèles. Il
observe tout d'abord avec précision les
particularités des mouvements, analyse

ces anomalies et détermine les
grandeurs et périodes de révolution des
planètes. Il cherche alors une combinaison
géométrique qui permet de rendre
compte des apparences. Enfin, il élabore

des tables en tirant les conséquences
de son modèle. La qualité du modèle
dépend de l'adéquation entre prévision et
observations.

Ptolémée (v. 90-v. 168)

L'ouvrage majeur de Ptolémée est sa
Composition mathématique, plus connue

sous le nom d'Almageste. Il a été
baptisé ainsi par les Arabes au Moyen-
Age. Cela vient A'Al Midjisti et signifie
«le très grand [livre]». C'est la somme

de tout ce que l'on sait en astronomie à

l'époque de Ptolémée. Il achève ainsi les
ébauches de ses prédécesseurs. L'ouvrage

traite de la structure de l'Univers, des
mouvements célestes, de la situation de
la Terre, ainsi que les théories du Soleil,
de la Lune et des planètes. Il contient
également une description de la sphère
céleste et un catalogue d'étoiles. Ptolémée

développe aussi les outils
mathématiques nécessaires à l'astronomie.

Aspect physique
Ptolémée pose certaines propositions

physiques. L'Univers est une sphère

et est donc limité. Il est sphérique car
il est fait d'éther. Or, l'éther est l'élément
le plus homogène. Pour cette raison, il
faut lui attribuer le solide le plus homogène

qui est la sphère. L'Univers possède

un mouvement diurne. C'est pour
cela que les étoiles se déplacent dans le
ciel. En revanche, les planètes ont un
mouvement propre. Quant à la Terre,
c'est une sphère immobile au centre du
Monde. Si la Terre n'était pas au centre,
le plan de l'horizon ne couperait pas la
sphère céleste en deux moitiés.

L'immobilité de la Terre n'avait plus
été examinée depuis Aristote. Les
prédécesseurs de Ptolémée l'admettent
sans discussions. Ptolémée reprend les
justifications qu'Aristote donne dans le
traité du Ciel. Il convient de relever un
argument contre le mouvement de la
Terre. Si la Terre tournait, les objets se
trouvant en l'air, comme les oiseaux ou
les nuages, partiraient en arrière.
Certains répondent alors que l'eau et l'air
tournent avec la Terre. Ptolémée répond
que, si l'eau et l'air possédaient le même
mouvement que la Terre, ils n'auraient
pas de mouvements propres comme le
vent ou les vagues.

Théorie du Soleil
Ptolémée utilise la méthode d'Hip-

parque pour mener à bien ses travaux. Il
sauve les anomalies du Soleil de la

ORION 2007 9



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

même façon que ce dernier. Il démontre
aussi la parfaite équivalence de la
méthode de l'épicycle et de l'excentrique
pour le Soleil. Il choisit l'excentrique et
détermine les paramètres afin de pouvoir

dresser des tables. Comme ces
tables supposent des jours d'une durée
égale aux nuits, il consacre également
des chapitres aux inégalités du jour et
de la nuit.

Théorie des planètes
Ptolémée améliore la correspondance
entre prédictions et observations.

Pour cela, il combine les deux modes,
tout comme Hipparque. Cependant, cela
n'est pas suffisant. Il utilise alors deux
artifices inédits, dont le premier est constitué

du cercle équant. La vitesse n'est plus
constante par rapport au centre mais par
rapport à un point du disque.

Figure 13: cercle équant de centre T', où r
possède une vitesse constante.

Pour Vénus et Mercure, il introduit
des excentriques mobiles rétrogrades. Il
demeure un problème dans la description

des mouvements en latitude. Ptolémée

le résout en plaçant les déférents et
épicycles dans des plans différents.

Statut du modèle
Ptolémée affirme l'inadéquation de

tout modèle humain prétendant
représenter les choses célestes. C'est une ab¬

surdité de vouloir imposer aux astres
des figurations mécaniques de trajectoires.

Il considère son modèle sans réalité
physique.

La préoccupation de Ptolémée est
d'établir une théorie du mouvement
des planètes rapporté à la Terre. Son
édifice reste valable dans un système
où la Terre est en mouvement. En effet,
il pratique une astronomie de position,
en employant les étoiles comme repères.

Ces observations sur la voûte
céleste sont les mêmes, que se soit la Terre

ou la sphère des fixes qui possèdent
un mouvement. Copernic utilise
d'ailleurs les données de Ptolémée
pour mettre au point son système hélio-
centrique.

Après Ptolémée, l'astronomie
mathématique consiste en précisions
techniques, mais il n'y a que de rares
modifications fondamentales.

2.3. Occident chrétien

Adoption
On peut considérer Aristote comme

le dernier grand cosmologiste et Ptolémée

comme le dernier grand astronome.

Après eux, il n'y a aucun changement

durable jusqu'à Copernic.

L'Occident chrétien ne s'intéresse
pas l'héritage scientifique des Grecs,
car l'Ecriture est considérée comme
renfermant la totalité des connaissances

nécessaires au salut, arrêtant ainsi
la diffusion d'un savoir extérieur. L'islam

récupère cet héritage et son
astronomie a pour cadre la tradition de
l'Antiquité classique. L'Europe redécouvre
ces connaissances au moment de la
Reconquis ta.

A cette époque l'Eglise catholique
représente l'autorité. Intellectuels et
savants sont des membres du clergé. Ce
sont eux qui traduisent et diffusent les
textes de l'Antiquité. Pour maintenir sa

suprématie, l'Eglise doit trouver un
compromis entre les doctrines et la
philosophie classique. Saint Thomas
d'Aquin permet la fusion entre les
doctrines et l'aristotélisme.

Saint Thomas d'Aquin (1227-1274)
Saint Thomas d'Aquin tente de concilier

foi et raison en intégrant la physique
d'Aristote. Selon lui, les Ecritures ont un
sens métaphorique pour pouvoir être
comprises par des gens peu cultivés.

Son maître Albert le Grand a
développé la philosophie d'Aristote hors de
la théologie. Cependant, il y a de
nombreuses contradictions. Pour saint Thomas,

il existe des vérités philosophiques,

établies par le raisonnement, sans
rien emprunter de la théologie. Cependant,

ces deux vérités ne sont pas opposées

et peuvent s'accorder. Le thomisme
permet, par exemple, d'expliquer
rationnellement la transsubstantiation.

Lien entre le spirituel et le matériel
La scolastique résulte de l'union entre

les dogmes chrétiens et l'aristotélisme.

Elle aborde le monde de façon
rationnelle. Cependant, le spirituel se
trouve lié au matériel. Une modification
dans l'interprétation des réalités sensibles

peut invalider l'ensemble, qui
contient aussi les croyances religieuses.

Tycho Brahé (1546-1601

Tycho Brahé fait des observations
systématiques et précises. Sa carte du
ciel comporte environ mille étoiles,
dont 777 sont très précisément repérées.

Il observe le mouvement des
planètes sur une période de plus de vingt
ans. Pour améliorer la qualité des mesures,

il construit une instrumentation
plus grande et plus stable. Cependant, il
continue de faire exclusivement des
observations à l'œil nu.

Il élabore un système pour remplacer

celui de Ptolémée. C'est une extension

du système d'Héraclide, dont nous
reparlerons. Ce système est un compromis

par rapport aux problèmes posés
par le Des révolutions des orbes célestes
de Copernic. Tycho veut concilier les
Ecritures avec les lois du mouvement,
tout en maintenant l'harmonie du système

de Copernic. Le centre de l'Univers
n'est plus le centre géométrique de la
plupart des mouvements.

Ce système pose des problèmes du
point de vue physique, car il ne peut être
ainsi justifié. Cependant, comme il
répond à un besoin, ce système a un succès

immédiat. C'est ce modèle qu'adoptent

les membres du Collège Romain
lorsque les observations de Galilée
s'opposent au système de Ptolémée.

Figure 14: déférents et épicycle dans des plans différents.

10 ORION 2007 86®



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

Soleil
C «Mercure

Vénus #
Saturne

^
»Lüne

Terre

Figure 15: modèle de Tycho Brahé.

Tycho Brahé reste fidèle au dogme
des mouvements circulaires uniformes
et conserve la Terre au centre de son
système. Ses observations l'amènent
cependant à réfuter l'immuabilité des
deux. Tycho observe une comète et
calcule qu'elle doit se trouver au-delà de
l'orbe lunaire. Il abandonne alors les
sphères de cristal. L'observation d'une
nova le contraint à rompre une nouvelle
fois avec la tradition. Puisqu'une
nouvelle étoile est apparue, les cieux ne
sont pas immuables. Après Tycho Brahé,

l'opposition entre les mondes sublunaire

et supralunaire est mise en question.

2.4. Conclusion
Le géocentrisme utilise le procédé

que nous avons examiné précédemment

chez les Pythagoriciens. Après
avoir mis en place un certain nombre
de postulats, les astronomes reviennent

à l'étape qui précède la modélisation,

qui consiste en observations, et
complètent la théorie. Un tel procédé
est mis en œuvre lorsque la théorie est
tenue pour infaillible et que l'on ne doute

plus qu'elle puisse tout expliquer.
Une théorie érigée en dogme n'a pas
besoin d'être vérifiée. La cause de son
abandon est alors une trop grande
complexité ou l'impossibilité de compléter
encore la théorie.

En revanche, l'astronomie mathématique

met au point une méthode, qui
après l'élaboration d'un modèle, demande

des observations, non plus pour
compléter la théorie, mais pour la vérifier.
Cette vérification est mise en œuvre par
la comparaison entre prédictions
théoriques et nouvelles observations.

L'aspect physique du modèle géo-
centrique perdure donc sous forme de
dogmes, Tycho Brahé mis à part, alors
que l'aspect mathématique, se réduisant

à l'affinement des constructions
géométriques, est constamment modifié,
augmentant peu à peu la complexité des
systèmes.

3. Héliocentrisme

3.1. Précurseurs
Alors que le géocentrisme fait autorité

durant l'Antiquité, Héraclide et Aris-
tarque proposent des solutions différentes

au problème des planètes.
Cependant, leurs modèles n'ont guère
de succès. Ni mathématisés ni supportés

par une doctrine physique, ces
modèles ne sont pas aussi complets que les
modèles géocentriques.

Héraclide (-388--312)
Son système pourrait être à l'origine

de la théorie épicyclique et le place comme

précurseur de Tycho Brahé. Héraclide

abandonne le premier les sphères ho-
mocentriques pour un système
semi-héliocentrique.

Il y a des irrégularités de mouvement
pour les planètes inférieures et
supérieures. Par ailleurs, les planètes
inférieures posent des problèmes
supplémentaires. Vénus a des changements
très marqués. De plus, tout comme
Mercure, elle est tantôt devant, tantôt à
l'arrière du Soleil. Pour résoudre cela,
Héraclide propose que ces deux planètes
soient liées au Soleil. La Terre reste tout
de même au centre de l'Univers.

Pour expliquer le mouvement apparent

de la sphère des fixes, il pose le
mouvement de rotation de la Terre sur
elle-même. L'hypothèse du mouvement
de rotation de la Terre permet d'économiser

des sphères. Cependant, elle heurte

le bon sens. En effet, on n'observe
aucune affectation sur les corps en chute

libre ou le mouvement des nuages.

Aristarque (v. ~310-v. ~230)

Aristarque met au point un système
héliocentrique, qui inspirera Copernic.
A l'instar de l'exigence platonicienne, il
pose une hypothèse pour sauver les
phénomènes astronomiques, mais n'en
affirme pas la réalité.

Selon Aristarque, le Soleil immobile
se trouve au centre de la sphère des
fixes. La Terre fait le tour du Soleil en
une année. De plus, elle possède une
rotation diurne, alors que la sphère des
étoiles est immobile. Le rayon de cette
sphère a un rapport immensément
grand avec le rayon de l'orbite terrestre.
Si ce n'était pas le cas, on observerait
des variations du mouvement des étoiles

suivant la position de la Terre, ce qui
n'est pas remarqué. La Lune est entraînée

autour de la Terre. Les autres planètes

décrivent des cercles autour du
Soleil.

Avec le recul, cette théorie peut
paraître évidente et l'on se demande pourquoi

elle n'a pas été immédiatement
adoptée. De nombreuses raisons s'y
opposent. D'un point de vue religieux, la
Terre, étant sacrée, doit se trouver au
centre de l'Univers. L'héliocentrisme est
aussi contraire à la physique. Si la Terre
bougeait, on devrait en voir les effets sur
les objets en mouvement dans l'air. D'un
point de vue astronomique, ce modèle
ne rend pas compte des irrégularités des
saisons. De plus, malgré une tentative
d'explication, l'absence de parallaxes
reste un obstacle. Il faut également noter

que l'héliocentrisme est contraire au
sens commun. L'astronomie est constituée

d'observations effectuées depuis la
Terre et, au premier abord, la Terre ne
peut être qu'au centre d'un modèle
construit par ces mêmes observateurs.

3.2. Révolution astronomique

Copernic (1473-1543)
La publication en 1543 du De Revol-

utionibus Orbium Coelestium est une
date importante de l'histoire de la pensée

humaine. Avec la diffusion de cet
ouvrage, la conception que l'homme se
faisait de l'Univers est transformée.

Problème des planètes
Copernic se propose de trouver une

nouvelle réponse au problème des
planètes, qui consiste à réduire les mouvements

apparents à des mouvements ré-

Figure 16: modèle semi-héliocentrique
d'Fléraclide.

ORION ; 2007 11



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

Figure 17: représentation simplifiée du

système de Copernic.

guliers. En introduisant l'équant, Ptolé-
mée déjoue la règle des mouvements
circulaires uniformes. Cet artifice
mathématique pose des problèmes physiques
et esthétiques. Copernic peut se rendre
compte des recherches infructueuses
qui le séparent de Ptolémée, alors que ce
dernier ne pouvait pas avoir ce recul.
Par ailleurs, de nombreuses objections
aussi bien physiques que religieuses s'y
opposaient. Ainsi, Ptolémée n'aurait pas
pu assurer l'affirmation selon laquelle la
Terre se meut.

Copernic reproche au géocentrisme
sa complexité. Cependant, son système
use de presque autant de cercles.
L'économie apparaît lorsque l'on envisage le
système dans son ensemble. L'orbe de la
Terre se substitue alors aux épicycles.
Ces épicycles ne sont pas pour autant
absents du modèle de Copernic, car ils
sont nécessaires pour remplacer les
équants.

Le modèle de Ptolémée est assez
satisfaisant pour le calcul et représente im chef
d'œuvre mathématique. Avec l'équant, il
arrive à une précision étonnante. Le
système de Copernic n'est pas plus précis. De

plus, la nouvelle théorie repose pour une
grande partie sur les données de Ptolémée.

Il est intéressant de noter qu'à partir
des mêmes observations deux modèles
différents peuvent être construits. Dans
un cas comme celui-ci, ce n'est pas une
plus grande précision des mesures qui
permet de déterminer le modèle qui représente

le mieux la réalité.
De plus, le système de Copernic est

pour l'observateur plus compliqué que
celui de Ptolémée. En effet, le système
de Ptolémée présente les objets célestes
comme ils sont vus depuis la Terre. Il est
alors aisé de retrouver le lieu apparent
d'un astre. Le système de Copernic
nécessite la connaissance des positions
héliocentriques de l'objet et de la Terre
pour déterminer le lieu apparent.

Par ailleurs, le système de Copernic
élargit presque à l'infini les dimensions
de l'Univers, pour pouvoir justifier
l'absence de parallaxes observées.

Le système de Copernic est à peine
moins lourd que le système de Ptolémée
et n'est pas plus précis. Son importance
se situe d'un point de vue esthétique. En
effet, il représente une plus grande
systématisation que ses prédécesseurs.

Composition de l'œuvre
Le De Revolutionibus Orbium Coe-

lestium présente un système héliocen-
trique sous une forme complète. Celui-
ci est écrit sur le modèle de l'Almageste.
A part le premier livre, cet ouvrage est
beaucoup trop mathématique pour pouvoir

être lu par un large public et reste
réservé aux astronomes. Le premier
livre est une présentation générale et
non-mathématique du système. Il inclut
des arguments issus du géocentrisme,
particulièrement de l'aristotélisme. Ainsi,

Copernic procède à partir de thèses
connues par le lecteur, et introduit
progressivement les nouvelles, effectuant
un glissement d'un système à un autre.

Ijj ifggl
Système de Ptolémée Système de Copernic

Système
Le système de Copernic comprend

sept axiomes:
1. Il n'y a pas de centre unique pour

tous les orbes. La Lune tourne par
exemple autour de la Terre, qui
parcours elle-même un orbe autour du
Soleil.

2. La Terre n'est pas le centre de l'Uni¬
vers mais le centre d'attirance des

graves et celui de l'orbe lunaire.
3. Le Soleil est au milieu des orbes. Le

centre du Monde se trouve au voisinage

du Soleil.
4. La distance à laquelle se trouve la

sphère des fixes est incommensurable.

5. La sphère des fixes est immobile et
son mouvement n'est qu'apparent.
C'est la rotation diurne de la Terre
qui le produit.

6. Le mouvement apparent du Soleil
est provoqué par le mouvement de
révolution de la Terre sur son orbe.

7. Le mouvement rétrograde des planè¬
tes est produit par le mouvement de
la Terre.

La Terre possède selon ce modèle un
triple mouvement, la rotation autour de
son axe, le mouvement orbital annuel et
le mouvement conique annuel de son
axe. Elle n'est pas réellement centrée
sur le Soleil pour rendre compte de
l'inégalité des saisons.

Les planètes n'ont pas d'épicycles
majeurs. Les rétrogradations sont
expliquées par les inégalités des temps requis
pour parcourir les orbes. La Terre
dépasse régulièrement les planètes
supérieures et se fait dépasser par les planètes

inférieures.

Argumentation
Copernic démontre d'abord la sphéricité

du Monde, puis celle de la Terre. Il
peut alors les rapprocher car ils la
même forme. Il montre ensuite le
rapport entre la forme sphérique et le
mouvement circulaire. Comme la Terre est
sphérique, il n'y a plus d'obstacle à son
mouvement.

Copernic ne peut pas donner la preuve

physique du mouvement de la Terre
et doit se contenter d'arguments a priori.

Il déclare qu'il est absurde de vouloir
mouvoir l'Univers plutôt que ce qu'il
contient. A l'objection selon laquelle la
force centrifuge ferait éclater la Terre, il

Figure i 8: comparaison du système de
Ptolémée et du système de Copernic.

12 ORION 2007 i4(D



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

répond que l'effet serait accentué dans
le cas de la rotation des cieux. Cependant,

la physique d'Aristote fait une
différence qualitative entre la Terre, qui est
lourde, et les cieux, qui sont privés de
toute pesanteur. Pour mouvoir la Terre,
il faut, d'après l'aristotélisme, une force
formidable, alors que les cieux tournent
selon leur propre nature.

Copernic redéfinit la gravité comme
ce qui permet aux parties de former un
tout. C'est sous son action que la matière

se rassemble naturellement en sphère,

qui tourne alors selon la nature propre

à cette forme.
Copernic remarque que d'un point

de vue strictement optique, on ne peut
pas savoir si l'observateur est en mouvement

ou si c'est ce qu'il observe qui
possède un mouvement. Cependant, cet
argument ne lui donne aucun avantage sur
le système de Ptolémée.

Conclusion
L'œuvre de Copernic ne peut être lue

que par des érudits. C'est pour cette
raison qu'elle ne fait lors de sa parution que
peu de bruit en dehors du milieu
astronomique. Les astronomes l'emploient
comme une fiction mathématique. C'est
d'ailleurs sous cet aspect que le nouveau
modèle est présenté dans la préface
d'Osiander au De Revolutionibus Or-
biurn Coelestium. Selon lui, la science,
et l'astronomie en particulier, ne doit
s'occuper que de sauver les phénomènes.

Elle consiste à relier et ordonner les
observations au moyen d'hypothèses,
qui permettent par la suite le calcul et la
prédiction, mais ne doit pas prétendre à
la réalité.

Considérant la possibilité d'améliorer

l'héliocentrisme, contrairement aux
modèles géocentriques, buttant tous
sans nouvelle ouverture sur le même
problème, le choix de modèle aurait été
vite fait dans le milieu astronomique.
Cependant, avec la transformation de la
façon dont l'homme conçoit Dieu qu'elle

impliquait, l'œuvre de Copernic allait
avoir une autre portée.

Kepler (1571-1630)

Kepler substitue une dynamique
céleste à la cinématique des cercles. Il rejette

ainsi l'attitude purement formaliste et
calculatoire de ses prédécesseurs. En
plus du calcul de positions, il cherche à
révéler la structure réelle de l'Univers.
Par cette volonté de s'appuyer sur la réalité

et non sur des constructions fictives,
Kepler est amené à abandonner le dogme
du mouvement circulaire. C'est grâce
aux données extrêmement précises de
T^cho Brahé que Kepler découvre les
trois lois qui portent son nom.

Abandon du mouvement circulaire
En premier lieu, Kepler abandonne

les épicycles que Copernic utilise pour
ajuster les trajectoires des planètes. En
effet, le mouvement épicyclique est
impossible à produire par des moyens
purement naturels. Il faudrait à la planète
une intelligence pour calculer et faire
exécuter le mouvement. De plus, les
distances entrant dans les calculs s'étendent

entre des points de l'Univers
marqués par rien, étant des points
géométriques. Il est donc peu probable
que les planètes possèdent un tel
mouvement et Kepler préfère les équants.

Kepler travaille comme assistant
auprès de Tycho Brahé. Celui-ci lui confie

les calculs concernant Mars. C'est la
seule planète dont l'excentrique est assez
grande pour qu'elle apparaisse dans les
données observationnelles et lui permettent

de découvr ir l'ellipticité des orbites.

Kepler commence à déterminer les
paramètres de Mars, en utilisant la
méthode de l'équant. Le résultat est déplorable.

Il y a un écart de huit minutes
d'arc entre le calcul et la position de la
planète dans le ciel. C'est une erreur
inférieure à la limite de l'astronomie antique,

mais étant donné la précision des
observations de Tycho Brahé, elle ne
peut plus être négligée. Kepler est
contraint d'abandonner la circularité de
l'orbite de Mars. Il pense que c'est un ovale.
Cependant, cette figure lui pose de grandes

difficultés géométriques. Il décide
de faire comme si la trajectoire était une
ellipse parfaite. Il arrive ainsi à accorder
les observations avec les calculs de
positions. Kepler applique ensuite sa
découverte aux autres planètes. Il formule
sa première loi, selon laquelle les orbites

des planètes sont des ellipses dont le
Soleil occupe l'un des foyers.

Il élabore ensuite un nouveau calcul
pour déterminer les équations des
mouvements célestes se basant sur les aires.
Il met au point sa deuxième loi. Connue

Figure 7 9: deuxième loi de Kepler: les aires (A et
B) balayées par le rayon vecteur de la planète
pendant une même durée sont égales.

sous le nom de «loi des aires», elle indique

que les rayons vecteurs balaient des
aires égales en des temps égaux.

Dynamique
Selon la cosmologie traditionnelle,

les planètes sont mues par des âmes. En
revanche, la question de la cause du
mouvement n'a aucun sens en astronomie

mathématique. A l'époque de
Kepler, la distinction entre les mondes
sublunaire et supralunaire ne peut plus
être maintenue. Il y a une unification des
mondes céleste et terrestre. Kepler
cherche alors une explication physique
aux mouvements célestes.

Il remarque qu'une planète demeure
sur un arc déterminé de sa trajectoire un
temps d'autant plus long que cet arc est
éloigné du Soleil. Si la planète possède
une vitesse qui n'est pas constante, c'est
que la force qui lui est appliquée n'est
pas non plus constante. Or, ce phénomène

dépend de la distance au Soleil.
Kepler conclut que cette force vient du
Soleil. Il tient cette force pour magnétique.

Selon cette théorie, la pesanteur
n'est plus un attribut qui constitue le

corps. Elle dépend de la grosseur de la
planète, ou plus précisément de sa
résistance au mouvement, et du Soleil. Le Soleil

joue le rôle d'un aimant. Sa rotation
provoque le mouvement de la planète, et
cela permet de supprimer la notion de
moteur planétaire. Kepler rejette le fait
que les planètes aient aussi une force.
Sinon, elles devraient provoquer un
mouvement du Soleil.

Harmonie du Monde
Selon Kepler, le cosmos n'est pas le

produit du hasard. C'est l'œuvre de Dieu
et il doit avoir un plan architectural
parfait. Kepler décide de chercher ses lois
structurelles, qui, pour lui, ne peuvent
être que mathématiques.

Il introduit dans son modèle des
petites planètes invisibles, de manière à

montrer des proportions dans les
distances entre les planètes. Un problème
se pose. En effet, l'espace est divisible à
l'infini et Kepler ne peut trouver la bonne

proportion à l'aide du calcul seul.
Puisqu'il a échoué numériquement,

Kepler cherche une solution géométrique.

Il associe les cinq espaces entre les
planètes aux cinq corps réguliers dont
parle Platon dans le Timée. Il calcule
alors l'ordre dans lequel ils sont emboîtés.

Le Monde doit être sphérique, car
tous les corps réguliers sont inscriptibles
dans la sphère. Le résultat de ce modèle
n'est qu'approximatif. Kepler doit par
ailleurs attribuer une épaisseur aux sphères

qui se trouvent entre les coips
géométriques, et où se trouvent les planètes,
pour tenir compte des trajectoires.

ORION 2007 13



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

Etant donné que les rapports géométriques

ne sont pas satisfaisants, Kepler
détermine les distances grâce aux
rapports harmoniques de Pythagore. C'est
ainsi qu'il découvre sa troisième loi, à
savoir que le carré de la période de
révolution divisé par le cube de la distance

de la planète au Soleil est une
constante.

Galilée (1564-1642)
Adversaire du système de Ptolémée,

Galilée l'est aussi de celui de Tycho Bra-
hé, qui lui paraît être un compromis
odieux. Ce système qui ne représente
pas une rupture majeure, puisqu'il
admet l'immobilité de la Terre, est pourtant

celui que l'Eglise juge conforme au
dogme et choisit à la suite des observations

de Galilée. Galilée ignore également

les travaux de Kepler, auquel il
reproche son mysticisme. L'héliocentris-
me défendu par le savant pisan est une
version où les trajectoires restent circulaires

Aspect scientifique de l'œuvre
Mouvement
Galilée reconnaît l'importance

primordiale du problème du mouvement
dans toute étude des phénomènes naturels.

Au double mouvement vers le bas
et vers le haut d'Aristote, Galilée en
substitue un seul, vers le bas. Si les

corps montent, c'est que le milieu dans
lequel ils se trouvent possède une masse

volumique plus importante et les

pousse vers le haut suivant le principe
d'Archimède.

Tout mouvement apparent est une
combinaison du propre mouvement de

l'objet et de celui de la Terre. Un corps en
chute libre participe au mouvement de la
Terre. De même, une pierre jetée du haut
d'un mât participe au mouvement du
bateau. Comme son mouvement est une
combinaison de celui du bateau et de la
chute, elle atterrit au pied du mât et non
en arrière comme le pense les aristotéliciens.

Si nous ne nous apercevons pas du
mouvement de la Terre, c'est que nous y
participons aussi.

Galilée ne formule pas explicitement
le principe d'inertie mais sa mécanique
en est imprégnée. Un corps reste dans
un état de repos ou de mouvement aussi
longtemps qu'il n'est pas soumis à une
force quelconque. Cela est vrai pour le
mouvement des planètes qui se meuvent
ainsi en cercles.

Astronomie d'observation
Galilée n'est pas l'inventeur de la

lunette, mais c'est lui qui l'introduit dans
le domaine scientifique en étant le
premier à la tourner vers le ciel. Ce qu'il ob¬

serve est en contradiction avec la tradition,

mais concorde avec le système de

Copernic. Ces observations sont consignées

dans le Sidereus Nuncius, paru
en 1610.

La Lune lui apparaît comme
montagneuse, presque semblable à la Terre. A
l'aide des ombres projetées par la lumière

du Soleil, il mesure la hauteur de ces
monts. Cette observation s'oppose à la
perfection du ciel. En effet, les corps
célestes sont, selon la tradition, parfaitement

sphériques et ne souffrent aucune
régularité.

Il se rend compte que la lumière
blanchâtre que l'on observe sur la partie
qui n'est pas éclairée par le Soleil n'a pas
sa source dans la Lune elle-même, mais
possède une origine terrestre. La Lune
ne produit donc pas de lumière, perdant
ainsi son statut de luminaire, mais reflète

celle qu'elle reçoit directement du Soleil

et indirectement par la réflexion de
la Terre. Cette dernière possède par-là la
même caractéristique que certains
corps célestes, ce qui est impensable
dans le cadre de la physique aristotélicienne.

Quand il dirige sa lunette vers la Voie
Lactée, il découvre qu'elle est constituée

de petites étoiles que l'on ne peut
distinguer à l'œil nu. Cette découverte
introduit la problématique de l'imperfection

de nos sens.
Le Soleil présente des taches.

Celles-ci sont connues depuis l'Antiquité,
mais Galilée prouve qu'elles se trouvent
à la surface du Soleil. En observant leur
déplacement, il mesure alors la rotation
du Soleil. Ceci représente un double
affront à la théorie traditionnelle. Il affirme

que des irrégularités se produisent à
la surface du Soleil, mais aussi que celui-
ci tourne sur lui-même, offrant alors la
même possibilité à la Terre.

Alors qu'il observe Jupiter, il découvre

quatre planètes en rotation autour
de ce corps. Le Soleil et la Terre ne sont
donc pas les seuls centres de mouvements

célestes. Il se rend compte que
Vénus présente des phases comme la
Lune. Ceci est géométriquement impossible

dans le système de Ptolémée. En
revanche, comme toutes les observations

de Galilée, l'interprétation en est
plus simple avec l'héliocentrisme, mais
ne représente aucunement une preuve
décisive, car elle est tout à fait compatible

avec le système de Tycho Brahé.

Dialogue sur les deux grands systèmes

du Monde
Le pape autorise l'impression du

dialogue à condition qu'il ne prenne pas
parti pour Copernic. Effectivement, le
texte prend la forme d'un dialogue où
divers points de vues sont présentés.

Dans le préambule, Galilée explique
qu'il veut montrer que les savants
italiens ne sont pas plus ignorants que les
autres et que la condamnation romaine
a été faite en pleine connaissance de
cause. Pourtant, en 1633, Galilée est
condamné par le Saint-Office pour le
contenu de ce même dialogue.

But du dialogue
Galilée veut répandre le système de

Copernic qu'il considère comme
représentatif de la réalité et trop peu connu.
Il veut également imposer les caractéristiques

de la recherche scientifique comme

moyen de connaissance. Pour mener
à bien son programme, celui-ci a besoin
de l'appui d'une puissance importante.
Pour l'obtenir de l'Eglise, Galilée cherche

un accord entre le copernicanisme
et les dogmes. Galilée ne veut pas de

compromis de la part de la science, qui
pour lui est un moyen de connaissance
fiable, mais ne peut pas non plus corriger

les dogmes au risque de perdre l'appui

de l'Eglise. Il admet alors l'existence
de deux langages, mais d'une vérité

unique. Les Ecritures doivent pouvoir
être comprises de tous. Elles emploient
le langage ordinaire, constitué d'images
que l'on ne doit pas considérer comme
réelles, mais interpréter. Le langage
scientifique est utilisé par Dieu quand il
écrit le livre de la nature, mais ne
s'adresse pas particulièrement aux
hommes. Les vérités scientifiques sont
incontestables et prouvées par des faits
vérifiables. Cette idée est en accord
avec les vues de saint Augustin, et a été
utilisée par saint Thomas d'Aquin pour
accorder le géocentrisme à la doctrine
catholique. Cependant, elle est contraire

à la doctrine post-tridentine.

Composition
Le dialogue s'adresse à l'honnête

homme, non latiniste, et est écrit en
italien. C'est un exposé clair qui doit
persuader le lecteur, éliminer un à un tous
ses doutes envers l'héliocentrisme.

La forme dialoguée permet d'introduire

les arguments les plus divers, de
ne pas prendre les affirmations
personnellement à son compte, et rend également

l'écrit plus vivant, plus agréable à
lire.

Les interlocuteurs sont au nombre
de trois, Salviati, copernicien, Sagredo,
jeune homme curieux, et Simplicio,
aristotélicien. La dialogue se déroule à Venise

et les personnages décident de discuter

de l'héliocentrisme, en présentant
les arguments qui lui sont en faveur et
en défaveur.

La première journée traite de
l'organisation générale de l'Univers, la
deuxième du mouvement diurne de la

14 ORION 2007



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

Terre, la troisième de la révolution de la
Terre autour du Soleil et la dernière de
la théorie des marées, considérée par
Galilée comme la preuve physique de
l'héliocentrisme.

Contenu
Le Dialogue est un ouvrage plein de

détails et d'arguments pour convaincre
le lecteur. Nous ne présenterons dans ce
travail que ce qu'écrit Galilée à propos
du mouvement de la Terre.

Galilée traite de la position de la Terre

sur le plan physique. Il dénonce la
confusion faite par l'aristotélisme entre
le centre de la Terre, vers lequel sont
attirés les graves, et le centre de l'Univers.
Il trouve arbitraire de considérer la masse

volumique de la Terre comme plus
élevée que celle des astres. Suivant le
raisonnement aristotélicien, l'inaltérable

devrait être plus dense, car plutôt
semblable à l'or. D'un point de vue
mécanique, Galilée montre l'impossibilité
de décider à partir d'objet si le référentiel

est en mouvement. Explicitée grâce
à l'expérience de passagers dans la
cabine d'un navire, cette idée est appliquée

à la Terre.

Méthode
Instrumentalisation
La science se base sur des observations,

et donc sur nos sensations. Les
instruments ont pour fonction de rendre
nos sens aussi efficaces que possible.
Selon Galilée, notre organe de vision
n'est pas en soi un critère absolu pour
attester de l'existence des phénomènes.
Ainsi, on découvre à la lunette des
objets que l'on ne peut apercevoir à l'œil
nu. Pour Galilée, la lunette ne déforme
pas les objets, comme le prétendent
certains aristotéliciens pour discréditer les
observations, mais augmente notre
capacité de perception. Cependant,
admettre que la lunette rend notre perception

plus efficace sous-entend que nos
sens ne sont pas parfaits et qu'ils sont
perfectibles. Les aristotéliciens s'opposent

à cela, car, pour eux, seule la vision
directe permet d'appréhender le réel.

Les observations de Galilée ne
peuvent être vérifiées grâce à une version
directe des phénomènes. De plus, il ne
possède pas les bases théoriques
adéquates pour comprendre l'optique mise
en œuvre dans la lunette. Sa certitude
ne peut être appuyée que sur l'expérience

répétée que les observations terrestres

à l'œil nu et à la lunette concordent.
Pour les aristotéliciens, la Lune ne

peut a priori pas avoir de montagnes,
car étant un corps céleste elle doit être
une sphère parfaite. Selon Galilée, la
perfection dépend du moyen d'investigation.

Les corps célestes peuvent pa¬

raître parfaits à l'œil nu et ne pas l'être
dans un instrument. Les aristotéliciens
ne peuvent accepter cette interprétation
et proposent qu'une sphère cristalline
invisible enveloppe la Lune. Galilée
répond que cette proposition est irréfutable

mais également indémontrable,
sortant ainsi du domaine scientifique.

Mathématisation et expérimentation

La science nécessite un type de
discours qui ne puisse pas avoir de
déformation de sens. Galilée introduit pour
cette raison l'utilisation des mathématiques

en tant qu'instrument pour connaître

la nature. Les mathématiques
garantissent la cohérence du discours de par
leur précision et en rendant visible les
liens logiques de l'argumentation. Galilée

n'est de loin pas le premier à faire
usage des mathématiques en astronomie.

A la suite de Platon, l'astronomie
est basée sur les mathématiques. Cependant,

les deux utilisations de cette science

sont opposées. Si les observations
physiques servent à orienter les recherches

mathématiques d'un astronome
comme Eudoxe, les mathématiques
sont au contraire entièrement au service

de la physique telle que la pratique
Galilée.

Galilée effectue une réduction
systématique des propriétés physiques à une
règle descriptive, qui soit commune aux
phénomènes du même genre, et
reproductible au-delà de l'événement singulier.

Cela dit, ces lois s'appliquent dans
des conditions idéales, impossibles à
obtenir par expérimentation. De plus, la
formulation mathématique nécessite
des concepts théoriques qui ne peuvent
pas être directement vérifiés dans les
faits. Pour les vérifier, il faut examiner la
correspondance entre les théorèmes
que l'on peut en déduire et les phénomènes

naturels observables.
Une démonstration mathématique

ne peut à elle seule garantir la vérité de
fait. Elle permet de mettre en lumière
les liens logiques entre plusieurs
propriétés et de saisir les principes généraux

impliqués. L'expérience doit être
préférée au raisonnement. Si une théorie

est en désaccord avec les observations,

on est assuré de sa fausseté. Cela
ne veut pas dire pour autant qu'il faille
abandonner la théorie, mais qu'il faut
l'examiner à nouveau pour trouver
l'erreur. L'expérimentation est facilement
mise en œuvre en physique, discipline à

laquelle Galilée a grandement contribué.

En revanche, l'astronomie est une
science d'observation. En raison de
l'ampleur et de l'éloignement des objets
étudiés, il n'y a pas d'expériences possibles.

La mathématisation permet néan¬

moins de savoir précisément ce que l'on
doit observer. C'est alors l'observation
effective qui permet de tester la théorie.
De plus, alors que les mondes supralu-
naire et sublunaires sont unifiés en une
seule physique, toute expérience faite à
la surface de la Terre doit être en accord
avec ce que l'on observe dans le ciel.
Ainsi, on a indirectement un moyen
d'expérimenter pour vérifier les théories

astronomiques.
Selon Galilée, il ne faut jamais se

contenter d'anciennes explications,
mais en chercher continuellement des
nouvelles. Aristote peut s'être trompé.
Pour rester fidèle à sa méthode, qui se
base sur les sensations, il faut rejeter sa
théorie. Par exemple, à la suite de
l'observation de la nova, le ciel ne peut plus
être tenu pour immuable. Le recours à

l'expérience va néanmoins plus loin
chez Galilée que chez Aristote. Elle est
accompagnée d'un appel à la logique,
mais aussi aux mathématiques, dans la
formulation des lois, ainsi que pour
améliorer la précision des mesures et
les dispositifs techniques.

La science est pour Galilée une ouverture

perpétuelle. Une théorie est une étape

vers une connaissance jamais achevée
de la nature. Il convient de relever ici que
Ptolémée affirmait déjà l'impossibilité
d'une adéquation totale et définitive d'un
modèle avec la réalité. Cependant, Galilée

considère la connaissance comme un
but vers lequel on tend, alors que
l'inadéquation des modèles conduisait Ptolémée

à nier la réalité physique de ceux-ci
et à ne les considérer que comme une
fiction mathématique.

4. Conclusion

Les civilisations fluviales font les
premières observations, qui permettent
par la suite l'organisation en systèmes
d'explications rationnels. L'élaboration
de systèmes cosmologiques complets
nécessite le développement de
l'argumentation et d'une physique. L'astronomie

mathématique tente de rendre
compte des obseivations. Petit à petit le
modèle géocentrique se met en place.
De par ses problèmes récurrents il
prépare la révolution qui va suivre, en
astronomie, mais aussi dans la méthode
scientifique en général. A force de
toujours buter contre les mêmes obstacles,
une nouvelle solution est proposée. Il se
développe de nouveaux arguments, de

nouveaux outils et une nouvelle méthode

qui vont permettre de les surmonter.
Ainsi, l'évolution des modèles à

travers l'histoire de l'astronomie concerne
les aspects techniques de ceux-ci, mais
également la méthode mise en œuvre

ORION 2007 15



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

lors de leur conception. Un modèle ne
peut véritablement changer sans un
changement dans la méthode, dans la
façon de concevoir le rapport de la
science avec la réalité.

Jusqu'à Galilée, l'astronomie est
basée sur l'observation de ce qui nous
apparaît depuis la Terre, avec une prise de
conscience depuis Platon que ce que
l'on voit n'est pas forcément ce qui est.
Malgré cette prise de conscience, le
maintien d'une méthode strictement ob-
servationelle n'apporte pas de véritable
changement dans les résultats scientifiques

en terme de théories. Les dogmes
anciens sont maintenus, car non concurrencés.

Galilée développe une nouvelle
méthode, où le scientifique doit savoir
questionner la nature. Il applique lui-
même ses conceptions mécaniques du

mouvement, développées sur Terre, à la
mécanique céleste. La théorie précède
l'expérimentation, puis l'on en tire des

conséquences. L'expérimentation ainsi
que la prédiction interviennent alors,
permettant de confirmer ou infirmer la
théorie.

Après Galilée débute ce que l'on nomme

la «science moderne». De par sa
nouvelle méthode, celle-ci ne permet plus de

conserver un ensemble de dogmes
contraire à l'observation. Ce n'est plus
l'observation qui est interprétée en fonction
d'un modèle, mais le modèle développé
en fonction de l'observation. Les modèles

qui ne correspondent pas aux
observations doivent être abandonnés.

Cet abandon des théories pose le
problème de leur véracité. Un modèle
ne peut correspondre exactement à la

réalité. Les simplifications qu'il opère
peuvent comporter un élément important

dans la compréhension de
l'enchaînement des phénomènes. De plus,
un modèle décrit les liens entre les
observations effectuées. Cependant, ces
liens ne peuvent pas être observés
directement lors de l'expérimentation,
mais inférés. En suivant la méthode
expérimentale, il faut alors examiner tous
les cas pour être certain d'un modèle,
ce qui est impossible à mettre en œuvre.

Efficace pour dénoncer la fausseté
d'une théorie, cette méthode se révèle
être insuffisante pour assurer la vérité
d'un modèle.

CORALIE BEFFA

46, rue Montchoisy, CH-1207 Genève

coralie.beffa@gmx.ch

Bibliographie
Celnikier, Histoire de l'astronomie, Paris, Lavoisier,

«Petite collection d'histoire des sciences», 1996
Chareix, Fabien, La révolution galiléenne, Paris,

Ellipses, «Philo», 2001

Chareix, Fabien, Le mythe Galilée, Paris, PUF, «Science,

histoire et société», 2002
Cotardière, Philippe de La, Dictionnaire de l'astronomie,

Paris, Larousse, «Références Larousse», 1996
Cuenod, Martin, Duverney, Claude, Matériaux d'histoire

et de philosophie des sciences, Genève,
2001
Duhem, Pierre, Le système du monde, Paris,

Hermann, 1958-1979
Fontaine, Simaan, L'image du monde des Babyloniens

à Newton, Paris, Adapt, 1999
Fréreux, De Gandt, «préface» à Galileo Galilei,
Dialogue sur les deux grands systèmes du monde,
Paris, Seuil, «points sciences», 2001

Gapaillard, Etpourtant, elle tourne Paris, Seuil,

«Science ouverte», 1993
Geymonat, Ludovico, Galilée, Paris, Seuil, «Points

sciences», 1992
Haefuger, Nicole, Forme sphérique et mouvements,

Fribourg, 2000
Koestler, Arthur, Les Somnambules, Paris, Calman-

Lévy, 1960
Koyré, Alexandre, Etudes d'histoire de la pensée
scientifique, Paris, Gallimard, «Tel», 1998
Koyré, Alexandre, La révolution astronomique, Paris,

Hermann, «Histoire de la pensée», 1973
Kuhn, Thomas S., La révolution copernicienne, Paris,

Fayard, «Le phénomène scientifique», 1973

Lonchamp, Science et croyances, Paris, Desclée de

Brouwer, «Petite encyclopédie moderne du
christianisme», 1992
Soler, Léna, Introduction à l'épistémologie, Paris,

Ellipses, «Philo», 2000
Encyclopédie of Philosophy, ouvrage collectif,
Londres, Routledge, 1998
Histoire générale des sciences, ouvrage collectif,
Paris, PUF, 1961-1979
Le Petit Robert, ouvrage collectif, Paris, 1989

Illustrations
Chareix, Fabien, Le mythe Galilée, Paris, PUF, «science,

histoire et société», 2002, p. 15, pp. 22-23
Cuenod, Martin, Duverney, Claude, Matériaux d'histoire

et de philosophie des sciences, Genève,

2001, p. 478
Du Scribe au Savant, ouvrage collectif, Paris, PUF,

2000, p.30, p. 63, p. 65, p. 69, p.221, p.230, p.
246

Glossaire
Apogée: point de l'orbite d'un corps où celui-ci se trouve à la distance la plus importante

par rapport à la Terre.

Cinématique: partie de la physique qui étudie les mouvements des corps.

Comète: astre composé d'un petit noyau de glace, décrivant une orbite souvent
elliptique autour du Soleil. Au voisinage de celui-ci se forment une queue de gaz et
une autre de poussière dans la direction opposée au Soleil.

Dynamique: partie de la physique qui étudie les forces mises en jeu lors des interactions

entre les corps.

Eclipses
Eclipse de Lune: passage de la Lune dans l'ombre de la Terre.

Eclipse de Soleil: passage de la Lune devant le Soleil, provoquant l'occultation du

disque.

Ediptique: trajectoire apparente du Soleil sur le fond du ciel durant une année.

Equateur
Equateur céleste: projection de l'équateur terrestre sur le fond du ciel.

Equateur terrestre: cercle imaginaire, perpendiculaire à l'axe de rotation de la Terre.

Il permet de définir les coordonnées à la surface de la Terre.

Nova: Etoile qui présente une brusque augmentation d'éclat pour une période de

quelques heures à quelques jours, puis reprend petit à petit son éclat initial. Ce
phénomène est dû à l'explosion des couches extérieures de l'étoile.

Parallaxes: déplacement de la position apparente d'un corps en raison du changement

de position de l'observateur.

Périgée: point de l'orbite d'un corps où celui-ci se trouve à la distance la plus courte
par rapport à la Terre.

Période de révolution: temps requis par un corps pour accomplir une orbite
complète.

Rétrogradation: Phase du mouvement d'une planète durant laquelle celle-ci semble

repartir en sens inverse avant de reprendre son mouvement régulier le long de

l'écliptique.

Zodiaque: région de la sphère céleste qui s'étend de par et d'autre de l'écliptique.

2(16 ORION W2007


	Les modèles cosmologiques à l'époque de Galilée

