
Zeitschrift: Orion : Zeitschrift der Schweizerischen Astronomischen Gesellschaft

Herausgeber: Schweizerische Astronomische Gesellschaft

Band: 58 (2000)

Heft: 297

Artikel: Astrologie - Astronomie : diagnostic sociologique et attitudes
scientifiques

Autor: Raboud, Didier

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-898565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-898565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

chen Pole. Dabei bleibt der Fixsternhimmel

unbeweglich als äusserster
Himmel.

6. Alles, was uns bei der Sonne an Be¬

wegungen sichtbar wird, entsteht
nicht durch sie selbst, sondern
durch die Erde und unsern Bahnkreis,

mit dem wir uns um die Sonne
drehen, wie jeder andere Planet.
Und so wird die Erde von mehrfachen

Bewegungen dahingetragen.
7. Was bei den Wandelsternen als

Rückgang und Vorrücken erscheint,
ist nicht von sich aus so, sondern
von der Erde aus gesehen. Ihre
Bewegung allein also genügt für so viele

verschiedenartige Erscheinungen
am Himmel.
Es folgen Erläuterungen über die

Anordnung der Bahnkreise, über die
scheinbaren Bewegungen, über die
Gleichförmigkeit der Bewegungen, die
sich nicht auf die Äquinoktien, sondern
auf die Fixsterne beziehen und schliesslich

Ausführungen über die Bewegungen

des Mondes und der Planeten.
Copernicus bemüht sich zwar, aus seiner
neuen Theorie konkrete numerische
Daten für die Planetenbewegung
abzuleiten, er kommt jedoch über eine im
wesentlichen qualitative Beschreibung
nicht hinaus. Für die Ausarbeitung seiner

Theorie benötigte er über 30 Jahre.
Nach der Überlieferung sollen ihm die
ersten gedruckten Seiten seines
Hauptwerkes auf dem Sterbebett übergeben
worden sein. Er erlebte die «Nachwehen»

und die Emanzipation seiner Weltsicht

nicht mehr.

Nachwehen und Emanzipation
Das heliozentrische System wurde

zuerst durch Abschriften des Commen-
tariolus, dann durch das Buch De revo-
lutionibus verbreitet. Die Folgen insbe¬

sondere für die Astronomie, dann auch
für die allgemeine Naturwissenschaft
und schliesslich für das ganze menschliche

Denken waren weitreichend. Dies ist
um so erstaunlicher Anbetracht der
scheinbar «marginalen Innovation», die
Copernicus' Theorie auszeichnet. Man
begeht eine grosse Ungerechtigkeit,
wenn man die scheinbar harmonische
Schlichtheit des von Copernicus
suggerierten einfachen Weltbildes (man zähle
die wenigen Kreisbahnen in Fig. 4) der
vollen Komplexität des ptolemäischen
Systems gegenüberstellt. Daran macht
sich auch Copernicus mitschuldig, wenn
er über die fast unendliche Vielheit der
im Almagest benötigten Kreise redet. Mit
der Einführung der Erdbewegung um die
Sonne konnte Copernicus tatsächlich
nicht mehr als fünf Epizykel einsparen,
für die Beschreibung der Planetenbahnen

benötigte er immerhin noch 38 Defe-
renten und Epizykel (man beachte die in
Fig. 4 dargestellten Kreise, welche in
Wirklichkeit die Begrenzung der
Planetensphären darstellen, innerhalb derer
sich die jeweiligen Epizykelbewegungen
der Planeten abspielen). Das copernica-
nische System stand somit trotz der
vereinfachenden Erklärung der 2. Ungleichheit

dem ptolemäischen an Komplexität
kaum nach. Die Einführung des heliozentrischen

Systems an sich konnte deshalb
auch nicht zu einerviel grösseren Genauigkeit

der Planetentafeln führen. Dazu
waren nicht nur genauere Beobachtungen

nötig, die in der Folge von Tycho Brahe

(1546-1601) mit bis damals unerreichter

Messgenauigkeit auch erstellt wurden,

sondern es bedurfte eines weiteren
fundamentalen Schrittes auf dem Weg
zur mathematischen Beschreibung der
Natur: des Verzichtes auf das Ideal der
Kreisbewegung. Diesen vermeintlich
undenkbaren Schritt vollzog erst Johannes

Kepler (1571-1630) in seinerAstronomia
nova von 1609. Nach einer qualvollen
und bis beinahe zur Verzweiflung führenden,

immensen Rechenarbeit erkannte
er die Ellipsenform der Planetenbahnen.
Erst mit diesem Durchbruch war die
Geburt der Copemicanischen Welt vollendet

und der Weg zur weiteren mathematischen

Begründung der Phänomene
geebnet (Fig. 5).

Verdankung
Dank schuldet der Autor den Herren

Prof. Dr. Paul Wild und Prof. Dr.
Gerhard Beutler für das Lesen des
Manuskriptes, Herrn Prof. Dr. Gerd Grasshoff
für die fachliche Beratung.

Eine gekürzte Version dieses Artikels

erscheint im UNIPRESS Nr. 104,

April 2000, der Universität Bern unter
dem Titel Astronomie vor 500 Jahren -
Die Geburt der Copemicanischen Welt.

Dr. Andreas Verdun

Astronomisches Institut Universität Bern

Sidlerstrasse 5, CH-3012 Bern

Bibliographie
Dijksterhuis, E. J.: Die Mechanisierung des
Weltbildes. Berlin, Springer 21983.
Gingerich, O.: The Eye of Heaven - Ptolemy,
Copernicus, Kepler. New York, AIP 1993.
Hamel, J.: Nicolaus Copernicus - Leben, Werk
und Wirkung. Heidelberg, Spektrum
Akademischer Verlag 1994.
Kuhn, Th. S.: Die kopernikanische Revolution.
Braunschweig, Vieweg 1981.
Meyer-Steineg, Th. / Sudhoff, K.: Illustrierte
Geschichte der Medizin. Stuttgart, Fischer 51965.
Mittelstrass, J.: Die Rettung der Phänomene.
Ursprung und Geschichte eines antiken
Forschungsprinzips. Berlin, de Gruyter 1962.
Rossmann, F. (Hrsg.): Nikolaus Kopernikus -
Erster Entwurfseines Weltsystems. Darmstadt,
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1974.
Zinner, E.: Entstehung und Ausbreitung der
copemicanischen Lehre. München, Beck
21988.

Astrologie - Astronomie
Diagnostic sociologique et attitudes scientifiques

Didier Raboud

Astronomie: Belle science. - N'est utile
que pour la marine.
Et à ce propos rire de l'Astrologie.

Flaubert, Dictionnaire des Idées Reçues

Introduction
On peut aborder scientifiquement

l'astrologie de multiples façons. Il est
ainsi possible de l'analyser avec les
outils mêmes de la science. Cette ap¬

proche débouche généralement sur un
procès particulièrement défavorable à

l'astrologie. On peut aussi l'envisager
d'un point de vue sociologique,
essayant ainsi de mettre en lumière les
paramètres sociaux qui favorisent une
adhésion aux thèses astrologiques. On

peut encore adopter une démarche de

type psychologique qui révélerait les
motivations individuelles d'une croyance

à l'astrologie.

Dans cet article, j'ai délibérément
choisi de ne pas faire le procès de
l'astrologie par l'astronomie, et c'est pourquoi

je ne tente pas d'y démontrer
scientifiquement le non - fondé de ce qui est
considéré par les astronomes comme
une simple mancie. J'essaye plutôt de
caractériser le phénomène astrologique
au travers de diverses études sociologiques

et je tente d'analyser les attitudes
qu'adoptent les scientifiques face à cette

pseudo - science. Cette approche
nous conduira à constater l'échec de
toutes les tentatives scientifiques visant
à réfuter efficacement l'astrologie. Je
tâcherai alors finalement d'esquisser une
proposition pour dépasser les attitudes
de réfutation couramment adoptées par
les scientifiques.

ORION # 2000 9



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

Ainsi en lieu et place d'un débat
astrologie - astronomie, je propose plutôt
un diagnostic sur la croyance astrologique

moderne et sur les relations que les
astronomes entretiennent avec celle-ci.

Historique
Aujourd'hui, toutes les études

sociologiques indiquent que «l'astrologie
n'est pas un folklore résiduel que la
société moderne va faire disparaître»,
selon les mots d'EDGAR Morin. Afin de
mieux comprendre comment nous sommes

arrivés à cette situation il est utile
de rappeler succinctement l'évolution
considérable subie par l'astrologie au fil
des siècles.

Cet art divinatoire apparaît dans
diverses civilisations (en Chaldée, en
Inde, en Chine, en Amérique latine),
mais c'est l'astrologie chaldéenne qui
est à l'origine de celle que nous connaissons

aujourd'hui en Occident. Il semblerait

qu'un document sumérien datant de
la seconde moitié du IIIe millénaire
avant J.-C. apporte déjà la preuve de la
croyance en l'influence des astres sur
l'existence des hommes (Rutten 1961).
Pratiquée par des astronomes - astrologues,

qui étaient aussi des prêtres, des
scribes et des mages, l'astrologie était
alors à la fois science, magie et religion.
Les astrologues décryptaient les
correspondances unissant le microcosme
terrestre et humain au macrocosme cosmique.

Le ciel anthropomorphe et l'homme

cosmomorphe caractérisent encore
aujourd'hui notre astrologie et lui confèrent

sont caractère magique.
Après la conquête d'ALEXANDRE (300

av. J.-C.), l'astrologie devient méditerranéenne.

En diffusant dans le monde
gréco-romain, elle perd son caractère
religieux et devient simplement une
science magique. C'est aussi à partir de
cette période que l'astrologie se vulgarise.

Jusqu'alors réservée aux élites, elle
commence à se démocratiser. Cette
évolution va de pair avec une modification
de son champ d'application: les prédictions

astrologiques ne concernent
dorénavant plus seulement les événements
collectifs (guerres, inondations,
sécheresses), mais elles se préoccupent aussi
du destin personnel. C'est, entre autres,
le Tétrabiblos de Ptolémée (en 140 environ)

qui fixe définitivement les règles de
constitution et d'interprétation des
horoscopes individuels.

L'islam récupère l'astrologie savante,

en même temps que l'héritage de la
pensée grecque, et la perfectionne. Elle
sera ensuite reprise, via l'Espagne, par
la pensée du Moyen-Age qui l'intégrera
à ses cosmologies. N'étant plus une
religion, l'astrologie n'est pas un danger
pour l'Eglise («les astres inclinent mais

ne déterminent pas») et c'est Saint Thomas

d'Aquin (1227-1274) qui codifie la
position officielle de l'Eglise, tolérant
l'astrologie à une place secondaire dans la
cosmologie et la croyance. Du Moyen-
Âge au XVIe siècle l'astrologie se répand
dans toutes les couches sociales et les
almanachs furent un vecteur efficace de
sa version populaire.

La Renaissance donna un souffle
nouveau à l'astrologie. L'astronomie
d'alors, qui remplaça le système géocen-
trique de Ptolémée par l'héliocentrisme
de Copernic, ne fut pas en compétition
avec l'astrologie. Copernic (1473-1543)
et Kepler (1571-1630) furent eux-mêmes
de grands astrologues. Ce n'est qu'à la
fin du XVIIe siècle que l'antagonisme
science - magie commença à se dessiner.

En 1659 mourut Morin de Villefran-
che, dernier astrologue d'Etat. Les
progrès de la méthode positive dans la
science, l'offensive rationaliste contre
la magie et un durcissement du catholicisme

allaient se conjuguer pour
repousser l'astrologie hors du domaine
scientifique et religieux. En 1666,
Colbert fonde l'Académie des Sciences et
interdit aux astronomes de pratiquer
l'astrologie. En 1682, un décret de Louis
XIV interdit, sans succès du reste, la
publication et la diffusion d'almanachs
astrologiques. C'est ainsi que l'astrologie
quitte le domaine de la science et n'est
plus alors considérée que comme une
magie, une superstition. Elle rejoint
donc le monde des sciences occultes,

comprenant entre autres l'alchimie, la
chiromancie et la voyance. D'officielle
et profane, l'astrologie redevient
clandestine et initiatique.

Le Romantisme européen permettra
à l'astrologie de trouver une nouvelle
vigueur. C'est au XIXe siècle, celui du
rationalisme triomphant qui culmine avec
la découverte de Neptune par Le Verrier,

que vont renaître le spiritisme, le
magnétisme, la chiromancie et l'astrologie.

Dès 1848, en Angleterre, la croyance
aux fantômes réapparaît en milieu

urbain. A partir de 1930, l'astrologie se
«désoccultise» en s'adaptant au marché
culturel et en cherchant une caution
scientifique (initiée par l'astrologue
Choisnard, 1867-1930). Elle se démocratise

et se standardise selon la logique de
la consommation de masse.

Constat sociologique
Qu'en est-il aujourd'hui? Diverses

études sociologiques permettent de se
faire une opinion de l'étendue de la
croyance astrologique moderne et de sa
répartition au travers de la population.
Les résultats de ces études réalisées en
1963 (I.F.O.P., cité par Maître 1968),
1967 (I.R.E.S. Marketing 1967), 1980

(S.O.F.R.E.S., cité par Morin 1981), 1981

(S.O.F.R.E.S., cité par Renard 1998), 1982

(S.O.F.R.E.S. analysés par Boy et Miche-
lat 1984) et 1998 (Renard 1998) sont
particulièrement cohérents entre eux.

On y constate essentiellement qu'un
quart à un tiers de la population, française

dans le cas de toutes ces enquêtes,

Tableau I: Croyances au paranormal selon le sexe et l'âge des croyants (Renard 1998)

65

60 --
Dominante
moins de 35 ans

55

50 --
% de moins
de 35 ans

45 --

40 --
Moyenne 39,39'c

35 --
Dominante
plus de 35 ans

30

Tables h

Cartomancie 19% ^.Envoûti
18%

^.Horoscope 25%

^Astrologie 36%

+ +
30 35 40

Dominante Femmes

45
oyenne

Fantômes 4%

aimantes 15%

ments + 0VNI31%

^.Télépathie 37%

Guérisons 41%

.Radiesthésie 40%

.Sourciers 58%

50
8,7%

55

—h

60

% d'hommes Dominante Hommes

10 ORION 2000



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

astro graphique n°l: niveau d'étude.

secondaire

primaire
supérieur

supérieur non
* scientifique

primaire

supérieur
scientifique

astro
60

graphique n°2: âge et sexe

femmes

46-55 "

• #
56-64

hommes

w 100 para

astro

eo

graphique n°3: catégorie socio-professionnelle

cadres

pedis m°yens
commerçants •

et artisans • instituteurs

employés ©étudiants

agriculteurs
• cadres supérieurs

professeurs

km para

croit à l'astrologie. 25% du public accorde

du crédit aux horoscopes (Renard
1998) et, en 1963, 30% de la population
estimait qu'il y avait quelque chose de
vrai dans les traits de caractères attribués

par l'astrologie (Maître 1968). Cette

proportion passe à 36% en 1982 (Boy
et Michelat 1984). Il est également très
intéressant de noter que 53% de la
population estime que l'astrologie est une
science (Boy et Michelat 1984).

Les enquêtes mentionnées tentent
surtout de mettre en évidence des
corrélations entre croyances astrologiques et
divers paramètres sociaux-culturels. Au
cours de ces tentatives il apparaît
rapidement que le courant astrologique
traverse l'étendue du champ social et qu'il
est extrêmement difficile de mettre en
évidence des corrélations très
marquées. Tout au plus peut-on tenter de

définir de bons «conducteurs» d'astrologie

qui sont préférentiellement des

jeunes, de sexe féminin, cultivés,
appartenant à des couches sociales moyennes
à dominante intellectuelle (instituteurs,
étudiants, cadres moyens, employés)
(tableaux I et II) et citadins. Ce dernier
point est illustré par le fait que l'on pas¬

se de façon monotone de 21% de

croyants en l'astrologie pour les localités

de moins de 2000 habitants à 40% de

croyants en l'astrologie pour celles dont
la population est supérieure à ÎOO'OOO

habitants (Morin 1981).
Le constat sociologique est donc

formel. La croyance astrologique n'est pas
l'apanage de ceux qui n'ont pas eu accès
à l'instruction. Elle est au contraire
caractéristique des générations jeunes,
dotées d'un capital scolaire élevé mais
occupant des positions sociales moyennes.

Cette frange de la population est
composée de groupes sociaux dont
l'insertion sociale soit n'est pas achevée,
les étudiants, soit manque de cohérence
ou d'assise. Ce dernier groupe
comprend les professions dont le statut
social n'est pas clairement défini ou mal
valorisé (instituteurs, travailleurs
sociaux, professions intellectuelles diverses).

Les individus appartenant à ce

groupe ont consenti un investissement
scolaire important, mais n'occupent
qu'une position sociale moyenne.

Ce constat amène certains
chercheurs (Boy et Michelat 1984, Renard
1998) à formuler l'hypothèse selon la-

Tableau II: Pourcentages de croyance au
paranormal et à l'astrologie selon quatre
critères: niveau d'étude, âge et sexe,

catégorie socio-professionnelle. Les

coordonnées de chaque groupe
correspondent à son pourcentage de note
élevée sur l'échelle paranormal (en abscisse)

et sur l'échelle astrologie (en ordonnée) (Boy
et Michelat 1984)

quelle le décalage entre les attentes
sociales de ces individus et la réalité incertaine

de leurs positions favoriserait un
sentiment de marginalité ou d'inadaptation

au monde tel qu'il est, facilitant
l'adhésion à d'autres systèmes de représentation

de la réalité.
Boy et Michelat (1984) ont tenté de

tester cette hypothèse en analysant les
corrélations éventuelles entre croyances

astrologiques (et autres croyances
paranormales) et indicateurs d'intégration

sociale. C'est ainsi qu'ils ont mis en
évidence que les personnes au chômage
étaient statistiquement plus croyantes
en l'astrologie que les autres (63% contre

44%). De même les divorcés sont de
meilleurs «conducteurs» d'astrologie
que les gens mariés (62% contre 41%).
Finalement, le simple fait de vivre seul
accroît la proportion de croyance (53%
contre 42% pour les non-«isolés»). Ces
derniers chiffres sont nettement plus
significatifs si l'on considère des sous-
groupes d'«isolés»; 66% de ceux âgés de
18 à 35 ans croient à l'astrologie et 81%
des femmes de la même classe d'âge y
adhèrent.

Ces travaux semblent donc corroborer

l'hypothèse selon laquelle il existe
une relation entre intégration sociale et

croyance en l'astrologie. Mais pourquoi
une telle relation? Peut-être parce que
l'astrologie est un système alternatif de

représentation du monde. Or c'est par
notre environnement social, familial,
professionnel et culturel que nous
attribuons un sens au monde qui nous entoure

et c'est dans le cadre de ces référentiels

que nous prenons nos décisions. Si

ces systèmes de valeurs font défaut, il
est nécessaire de faire appel à une autre
conception du monde. De même, si un
statut social n'est pas clairement défini,
ou mal valorisé, il est nécessaire de faire

appel à une autre forme d'intégration
sociale. L'astrologie permet alors non
seulement d'interpréter symboliquement

le monde, de s'y trouver enfin une
place, mais aussi de contester l'ordre
établi. L'astrologie est en effet une culture

alternative en opposition aux croyances

religieuses et aux savoirs scientifiques

officiels. Elle possède ainsi une
forte dimension de contestation de la
culture dominante. Selon Renard (1998)

ORION 2000 11



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

on peut attribuer un rôle métaphorique
aux croyances paranormales, dont
l'astrologie. Non reconnues, elles sont
opprimées par la science qui les enferme
dans une relation du subordination,
analogue aux situations de mérite social
non récompensé que les groupes
sociaux «conducteurs» d'astrologie sont
certainement capables de percevoir
comme étant les leurs.

Notons toutefois que la perte des
référentiels sociaux n'est pas uniquement
caractéristique des «isolés». Dans un
monde de plus en plus individualiste,
l'autodétermination personnelle touche
des sphères autrefois réservées à la
coutume, à la parenté, au voisinage. Le
recours à l'astrologie permet ainsi
d'«objectiver» des décisions personnelles.

L'astrologie, contrairement à la
science officielle qui s'occupe du monde

physique, s'intéresse à l'individu et à

ses problèmes permettant ainsi de
remplacer efficacement les repères perdus.

L'intégration sociale a longtemps passé

et passe encore souvent par l'intégration

religieuse. Boy et Michelat (1984),
ainsi que Renard (1998), se sont donc
penchés avec attention sur les relations
entre croyance à l'astrologie et croyances

religieuses. Ces auteurs mettent ainsi

en évidence une distribution «en
cloche» de la croyance en l'astrologie par
rapport à la pratique religieuse (tableau
III). Ces résultats confirment le modèle
précédemment décrit: les bons «conducteurs»

d'astrologie ne se trouvent pas
dans les situations de fortes intégrations
soit à la religion soit à l'athéisme. Tout se

passe comme si l'astrologie était rejetée
quand elle se heurte à une conception du
monde structurée.

«Réponses scientifiques»
Quelle sont alors les attitudes des

scientifiques, et plus particulièrement
celles des astronomes, face à la croyance

astrologique telle que nous venons de
la décrire?

On peut essentiellement identifier
trois attitudes, qui ne sont pas toujours
distinctes:

Tableau III (Renard 1998)

- L'indifférence
- Le non-interventionnisme volontaire
- L'activisme anti-astrologique

La première, qui concerne l'essentiel
des scientifiques, est adoptée par
défaut. Il s'agit d'une solution de facilité,
d'un confort intellectuel. Cette attitude
est basée sur un constat empirique: celui

de l'inefficacité d'une réfutation
rationnelle de l'astrologie. Le débat
astronomie-astrologie est considéré par ces
scientifiques comme étant perdu
d'avance, donc inutile. Par conséquent, ils
n'entreprennent aucune action
«anti-astrologique» et se désintéressent de la
question. Plus important, peut-être, ces
scientifiques considèrent que l'astrologie

n'est pas «intéressante», dans le sens
qu'elle n'exerce aucune prise sur les
objets actuels de recherche. Autrement
dit, ils ne peuvent rien en attendre pour
l'avancement ou la remise en question
de la recherche d'aujourd'hui.

La seconde attitude est adoptée par
des scientifiques qui reconnaissent un
rôle social et psychologique important à

l'astrologie. Ils estiment ne pas avoir le
droit de la déconsidérer aux yeux de
ceux qui y croient, car ils n'ont pas
d'autre système à leur proposer.

Cette attitude part du principe
qu'une réfutation efficace de l'astrologie

est possible, ce qui la différencie
nettement de la première attitude.
Notons toutefois que de nombreux
scientifiques passent de la première à la
seconde attitude afin de justifier une
absence de réaction face au courant
astrologique.

La dernière attitude n'est que très
minoritairement représentée mais c'est
la seule qui mène une véritable réflexion
sur l'astrologie et qui entreprend des
actions concrètes. Les scientifiques la
partageant sont souvent organisés en
groupements, comme l'Union Rationaliste et
le Cercle Zététique en France ou le CSI-
COP aux Etats-Unis, ce qui permet de
mener des actions concertées.

L'activisme anti-astrologique est
basé sur des constats souvent très durs,
comme en témoigne cet extrait d'une
lettre ouverte de l'Union Rationaliste au
directeur d'Europe 1, datée du 15
décembre 1970: «... l'astrologie comme
toutes les fausses sciences, conserve et
développe dans la société moderne ce
qu'on croyait en voie de disparition: le
vieil esprit magique, expression figée
d'une pensée archaïque, devenue stérile.

» Le président de l'Union Rationaliste,
l'astronome français Evry Schatzman, va
même plus loin dans un article publié
par Le Monde en janvier 1987, puisqu'il
affirme que «...dans l'embauche, la
discrimination et la sélection faisant
intervenir l'horoscope s'apparente de fa¬

çon inquiétante et subtile au racisme et
devraient, à brève échéance, comme la
discrimination raciale au sens strict
du terme, être interdites par la loi. » On
voit donc que, pour ces scientifiques,
l'astrologie n'est rien de moins qu'un
danger pour la démocratie et doit être
combattue jusqu'à son éradication
définitive.

L'activisme anti-astrologique prend
ainsi plusieurs formes. Il consiste d'une
part à manifester ouvertement son
opposition à cette fausse science, par des
lettres aux décideurs et des prises de
position dans les médias. Cette forme
d'action fait un large usage de l'argument

d'autorité, les intervenants était
souvent des scientifiques de renom.

L'activisme anti-astrologique consiste
aussi à réfuter scientifiquement

l'astrologie, par le biais d'articles, d'ouvrages

ou de débats contradictoires. Cette
forme d'action est certainement la plus
connue. Si ces actions sont si visibles,
c'est qu'elles sont les plus utilisées, car
les plus faciles à mettre en œuvre. Il
s'agit d'un travail purement théorique
consistant à mettre en évidence les
contradictions flagrantes entre le savoir
astrologique et le savoir scientifique
actuel ainsi que les contradictions internes
à l'astrologie elle-même.

Un exemple de contradiction
flagrante avec l'astronomie moderne est la
notion implicite de ciel sans profondeur
utilisée par les astrologues. On retrouve
cette notion dans le concept des
constellations, qui n'ont aucune réalité
physique dans un Univers qui n'est plus
anthropocentrique, ainsi que dans le
repérage des planètes que font les
astrologues sur la sphère céleste et non dans
l'espace physique. L'astrologie ignore
donc la troisième dimension, qui est
pourtant une des conquêtes essentielles
de l'astrophysique contemporaine, et
perpétue une vision archaïque de l'Univers:

celle d'un petit monde sphérique,
fermé et centré sur la Terre.

Un exemple de contradiction interne
à l'astrologie, lié au précédent, est celui
de l'effet des planètes sur les individus.
Cet effet dépend-il ou non de la distance
de l'astre? Manifestement pas, puisque
l'astrologie ignore clairement la troisième

dimension. S'il n'en dépend pas,
pourquoi alors les astrologues ne
tiennent-ils pas compte des innombrables
autres étoiles et planètes peuplant notre
Univers?

Ces deux exemples ne sont qu'un
échantillon d'un large argumentaire
développé depuis de nombreuses années,
dont on trouvera une discussion
détaillée chez Lequevre (1991) et Broch
(1991), et qui ont tous en commun le
raisonnement rationnel basé sur les con-

Modèle II: corrélation gaussienne

Croyances +
parareligieuses
(Astrologie,
réincarnation,
etc.)

+
Croyance et pratique religieuses

12 ORION 2000



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

naissances actuelles de la science. C'est
sur ce dernier point que se fait très
durement attaquer cette forme d'activisme
anti-astrologique. On lui reproche d'être
incapable d'envisager des formes
complètement nouvelles d'actions «physiques»

à distance et certains poussent
l'argumentation jusqu'à reprocher aux
«rationalistes» de ne pas oser concevoir
l'Unité existant entre l'Homme et le
Cosmos, qui se traduirait par les
«correspondances» astrologiques. Il n'y aurait
ainsi, d'après cette école astrologique,
pas d'«actions» des astres mais uniquement

une symbolique des signes qui
serait utilisable par l'astrologue (Pres-
choud 1983)

C'est pour répondre à ce type
d'argumentation qu'une troisième forme
d'activisme anti-astrologique est pratiquée.
Il s'agit de tester statistiquement les
prétentions astrologiques. Ce type d'action
est le plus difficile à mettre en œuvre,
puisqu'il s'agit d'un véritable travail de
recherche demandant des moyens
considérables. Mais c'est aussi le plus
satisfaisant du point de vue de la démarche
scientifique. En effet, il ne part
théoriquement d'aucun a priori et tente de
mettre en évidence l'efficacité de
l'astrologie, car il est beaucoup plus facile
de montrer les résultats positifs d'une
prédiction que de prouver la non-validité

absolue d'une théorie. Les protocoles
expérimentaux sont ainsi généralement
conçus en collaboration avec les
astrologues eux-mêmes. Un des tests les plus
célèbres est celui de Carlson (1985),
effectué en double aveugle sur 30 astrologues

particulièrement réputés. Le résultat

obtenu par cette étude est sans
ambiguïté: «The experiment clearly
refutes the astrological hypothesis»
(Carlson 1985).

Malgré tous les efforts déployés par
les tenants de l'activisme anti-astrologique

depuis de nombreuses années force
est de constater, au travers du diagnostic
sociologique précédemment décrit, que
leurs résultats sont particulièrement
mauvais. Comment expliquer cet échec?
Une réponse possible tient à ce que les
«rationalistes» ne prennent pas en compte

les arguments à la base des deux
autres attitudes des scientifiques vis-à-
vis de l'astrologie, à savoir l'indifférence
et le non-interventionnisme volontaire.
La première affirme que cette pseudoscience

est non-réfutable rationnellement

et la seconde estime que l'on ne
peut pas simplement déconsidérer
l'astrologie sans offrir un autre système de
valeurs. Or il est indiscutable que ces
deux arguments sont pertinents.

En effet, comment peut-on réfuter
rationnellement des raisonnements qui
ne le sont pas? L'astrologie est non-

scientifique de par son mode de
fonctionnement: les astrologues n'ont
jamais tort, au pire ils ont toujours raison
a posteriori. Or ce qui définit une science

est sa capacité à être mise en défaut,
donc à avoir tort, afin de progresser.
Cette différence fondamentale de nature

rend impossible la compréhension du
langage astrologique dans le champ de
la science et celle de la rationalité dans
le domaine astrologique.

Le second argument, à savoir le
devoir d'offrir un système de valeur alternatif,

est parfaitement justifié par le
diagnostic sociologique.

L'échec rationaliste et ses deux causes

probables nous indiquent une
nouvelle voie d'actions possibles. Puisqu'il
n'est ni envisageable, ni souhaitable de
déconstruire une pensée astrologique, il
faut alors essayer d'empêcher son
émergence.

Une nouvelle réponse?
Ce projet n'est réalisable efficacement

que par la mise en place d'un
enseignement correct de la science et par
sa médiation auprès du grand public. Le
tableau II indique pourtant clairement
que plus le niveau d'instruction de la
population augmente, du primaire au
secondaire, plus sa proportion en
croyants à l'astrologie est importante.
Mais cette tendance n'est que le reflet
du très mauvais enseignement de la
science qui est à l'heure actuelle proposé

aux élèves. Ce qui est véritablement
enseigné n'est pas la science, mais un
savoir découplé de toute réalité. On
considère les apprenants comme des éponges

et il leur est demandé de retenir une
série de concepts et de formules qui
n'ont pas sens à leurs yeux et qui ne leur
sont d'aucune utilité pour une construction

d'une vision cohérente du monde,
condition manifestement indispensable
pour être un mauvais «conducteur»
d'astrologie.

On constate que ce n'est que dès
l'enseignement supérieur que la croyance
astrologique décroît, certainement parce

que le niveau culturel alors atteint
permet l'élaboration efficace d'une
conception du monde structurée. Une telle
conception, quoique probablement
différente de par sa nature, est également
présente chez ceux qui vivent la science
quotidiennement, ou qui l'ont vécue, à
savoir la population de formation
supérieure scientifique. Donc par ceux qui
ont fait l'expérience de la science et qui
ont ainsi pu l'apprendre autrement que
par l'école.

Ces dernières considérations montrent

bien qu'un enseignement différent

de la science, plus efficace, per¬

mettrait probablement de réduire la
proportion de croyance en l'astrologie.
Cet enseignement différent passe par la
prise en compte de la véritable nature
de la notion de conception (Giordan
1998) du monde. La conception, ou plutôt

les conceptions, du monde dont
chacun d'entre nous est porteur ne sont
pas seulement l'image que nous nous
en faisons, ce sont aussi et surtout des
outils permettant de le comprendre, de
s'y repérer et de l'utiliser. Il s'agit
d'explications opératoires du monde, donc
d'instruments indispensables pour y
vivre.

Ces conceptions se construisent petit
à petit au travers de toutes les

interactions dont la vie est faite, qu'elles
soient sociales ou physiques. Chaque
élève pénètre donc la salle des cours de
sciences avec ses propres conceptions,
éventuellement fausses mais certainement

fortement ancrées et dont certaines

prennent peut-être racines dans
l'astrologie. Tout le travail de l'enseignement

consiste alors à susciter chez l'élève

l'envie de changer de conceptions,
par la prise de conscience de l'inopéra-
tion ou de l'inadéquation de ses conceptions

initiales. Il ne s'agit donc plus
simplement de transmettre un savoir, mais
plutôt d'accompagner un individu dans
sa démarche de découverte du monde,
autrement dit d'aider à apprendre.

Les conceptions vues comme
explications opératoires du monde qui nous
entoure permettent de comprendre la
répartition sociologique de la croyance
astrologique. Des conceptions très
efficaces, comme celles élaborées par les
membres de communautés religieuses,
par les athées, ou par les scientifiques
actifs, ne se voient jamais menacées par
une conception astrologique, manifestement

moins opératoire. Au contraire,
ceux qui n'ont pas de conceptions si
efficaces sont facilement attirés par celles
que l'astrologie offre.

Empêcher la construction d'une
pensée astrologique signifie donc
présenter d'autres conceptions plus opératoires,

par l'enseignement et la culture
populaire.

Ce dernier point montre l'importance
d'une médiation de qualité de la

science auprès du public. Cela fait de
trop nombreuses années que l'on discute

du fossé séparant le monde de la
recherche et le grand public et cela fait de
trop nombreuses années que l'on y
apporte de mauvaises réponses. L'erreur
réside dans le fait qu'à l'heure actuelle la
communication scientifique est
essentiellement focalisée sur les résultats de
la recherche. C'est indispensable, mais
ce n'est pas suffisant. Que manque-t-il?

ORION 2000 13



Geschichte der Astronomie
Histoire de l'astronomie

Il manque la vulgarisation de ce qu'est la
science, de ce qu'est la démarche
scientifique et donc de ce qu'est une conception

scientifique de certains aspects de
monde. Quelles sont les conséquence de
cette «amputation»? Elles sont profondes:

le public ne se voit pas proposer les
outils nécessaires pour se forger une
opinion critique sur les sujets scientifiques

et encore moins pour se construire
une vision cohérente du monde. Ne
connaissant pas les conditions d'élaboration

des résultats, il est contraint de subir

des arguments d'autorité, qui sont
finalement les seuls qui lui sont offerts.
C'est un cercle vicieux: le public n'a pas
les outils de compréhension, alors les
médias lui servent des produits finis, à
savoir les résultats scientifiques peu ou
pas commentés. Il est absolument
nécessaire de briser ce cercle vicieux et de

commencer à offrir au public une
communication plus globale, qui lui permette

de se forger une opinion critique et

d'enfin élaborer véritablement une
conception du monde structurée et opératoire.

Il est donc grand temps de passer
d'une mise en scène spectaculaire des
résultats scientifiques par les médias

classiques à une communication beaucoup

plus humaine de la nature même
de la science.

DR Didier Raboud

LEA, Observatoire de Genève,
CH-1290 Sauverny, Suisse

Bibliographie
Boy, Daniel et Michelat, Guy, Les Français et les «parasclences», La Recherche, N° 161, p. 1560,
décembre 1984
Broch, Htm, Au cœur de l'extraordinaire, Collection «Zététique», L'Horizon Chimérique, 1991

Carlson, Shawn, A double-blind test ofastrology, Nature, Vol 318, p. 419, december 1985

Giordan, André, Apprendre!, Collection Débats, Editions Bélin, 1998
I.R.E.S. Marketing, I.R.E.S. Marketing, N° 22, mai 1968
Lequevre, Frédéric, Astrologie: science, art ou imposture?, Collection «Zététique», L'Horizon Chimérique,

1991

Maître, Jacques, La consommation d'astrologie dans la France contemporaine, in «la Divination»,
RU.F., Paris, 1968 (T. Il)

Morin, Edgar (Sous la direction de), La croyance astrologique moderne, Editions l'Age d'Homme,
1981
Preschoud, Gilbert, La symbolique des signes, Correspondance in La Recherche, N° 142, p. 370, mars
1983
Renard, Jean-Bruno, Eléments pour une sociologie du paranormal, Religiosiques, Marges contemporaines

de la religion, N° 18, automne 1998
Rutten, Marguerite, La science des Chaldéens, P.U.F., Paris, 1961

Die Nebensonnen.

Drei Sonnen sah ich am Himmel steh'n
Hab' lang undfest sie angeseh'n
Und sie auch standen da so stier,
Als wollten sie nicht weg von mir.

Franz Schubert, «Die Winterreise»
Lied: Die Nebensonnen.

Text von Wilhelm Müller, 1827.

Graue Landschaft... Grauer
Himmel... Im mattscheibenartiges Stratus
ein Schimmer: die Sonne... Und dann die
Überraschung: Über den Bergen ein
Widerschein mit etwas Regenbogenglanz:
eine Nebensonne, wie im Lied von Schubert.

Dieses Phänomen entsteht durch die
Reflexion des Lichtes auf kleinen, hoch
in der Atmosphäre schwebenden
Eiskristallen. In unseren Gegenden ist dies
hauptsächlich eine Wintererscheinung.
Dafür rnuss die Sonne weniger als 60°45'
über dem Horizont stehen. In der stillen
Luft orientieren sich die winzigen
Eislamellen senkrecht, und so erscheinen, um
22° an beiden Seiten von der Sonne, die
beiden Nebensonnen.

Nebensonne über dem Crêt du Midi bei Siders

am 10. Januar2000 um 3 Uhr Nachmittags.
Die richtige Sonne ist nicht im Bild.

Parhélie au-dessus du Crêt du Midi près de

Sierre, le 10 janvier 2000 vers 15 heures. Le

«vrai» Soleil est en dehors de l'image.

Un phénomène
hivernal: le parhélie.

«J'ai vu trois soleils briller au ciel,
Je les ai longuement contemplés,
Et eux se tenaient là obstinément,
Comme s ' ils ne voulaient pas
me quitter.»

Franz Schubert: «Winterreise»
Lied: die Nebensonnen.

Paroles de Wilhelm Müller, (1827).

Paysage en grisaille... ciel en
grisaille. Dans le stratus en verre dépoli,
une lueur: le Soleil. Puis voici la surprise:

au dessus de la montagne, un reflet,
moins brillant mais irisé: le Soleil s'est
dédoublé comme dans le merveilleux
Lied de Schubert.

C' est un parhélie. Ce phénomène est
produit par la réflexion de la lumière sur
des petits cristaux de glace qui se trou-

jJk

vent en suspension dans 1' atmosphère.
Sous nos latitudes, il est principalement
hivernal. Pour qu' il se manifeste, le
Soleil doit être à moins de 60°45' de
hauteur. Dans un air calme, les lamelles
hexagonales des minuscules glaçons se

disposent verticalement, et c'est ainsi
que de chaque côté du Soleil, à 22 degrés
de distance, apparaissent les deux images

irisées.
DR Fernand Zuber

Ch. des Vendanges, CH-3968 Veyras

Soleil, Lune et planètes
Le diagramme annuel qui indique les

lever, coucher et temps de culmination
du Soleil, de la Lune et des planètes,
en impression deux couleurs, pendant
toute l'année 2000 sous forme de
tableau synoptique est à nouveau en
vente dès fin octobre.
Le diagramme est plié à plat, en A4 et
disponible pour deux latitudes
géographiques:

Suisse: 47° nord
Allemagne: 50° nord.
Il est livré avec une description
détaillée.

Prix: Fr. 14.-/DM 16- plus port et
emballage.

Je vous remercie d'avance de votre
commande!

Hans Bodmer,

Schlottenbüelstrasse 9b,
CH-8625 Gossau/ZH

Commandes téléphoniques:
01/936 18 30 (soir)

14 ORION 2000


	Astrologie - Astronomie : diagnostic sociologique et attitudes scientifiques

