
Zeitschrift: Orion : Zeitschrift der Schweizerischen Astronomischen Gesellschaft

Herausgeber: Schweizerische Astronomische Gesellschaft

Band: 56 (1998)

Heft: 285

Artikel: Les potins d'Uranie : Indiens d'Amérique

Autor: Nath, al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-897486

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-897486
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diversa
Divers

Les Potins d'Uranîe
Indiens d'Amérique

Al Nath

Les Editions Cavendish Books de
Vancouver ont consacré un très beau
livre aux mythes et légendes des Indiens
d'Amérique (Native American Myths
and Legends). Sous la consultation
éditoriale de Colin F. Taylor, un collectif
d'auteurs se sont réparti les différentes
régions de l'Amérique du Nord, y compris

même la zone arctique.

L'ouvrage est richement illustré. Une
bibliographie, des références et un
index complètent des textes agréablement

et systématiquement présentés.
Ceux-ci couvrent pour chaque région:
les mythes de l'origine, les esprits
tout-puissants, les créatures héroïques
et les monstres, les lieux saints et les
sites sacrés, les animaux vénérés, ainsi
que les rites et cérémonies.

En cent cinquante pages environ,
cette présentation ne peut être exhaustive,

mais elle a au moins le mérite de

permettre une étude régionale comparative.

En complément de légendes
spécifiques déjà présentées en ces pages dans
la série des Potins d'Uranie et récoltées
in situ lors de voyages, il était donc
intéressant pour nous d'y rechercher
d'autres modulations des rôles joués par
des éléments cosmiques.

Ainsi, chez certaines tribus des
régions arctiques, la Lune était regardée

comme étant assez favorable aux hommes.

De par ses influences sur les
marées et les courants, elle signifiait chance

pour les chasseurs. Mais ce n'était
pas le cas partout. Les habitants du
Groenland croyaient qu'elle surveillait
de près le comportement humain et
punissait la désobéissance. Autour du
Détroit de Bering, les maladies étaient
considérées comme émanant de la Lune et
une éclipse lunaire était un présage
d'épidémie.

Assez régulièrement, les lieux sacrés
étaient des résidences solaires pour la
nuit, pouvant correspondre en perspective

à des points de l'horizon où le Soleil
se lève. Si cette relation n'était pas, les
maisons du Soleil étaient alors souvent
des lieux de cérémonie en vénération de
l'astre du jour (comme la célèbre Danse
du Soleil). Il arrivait également qu'au-
delà de la mort, les hommes (et certains
animaux) devenaient des étoiles et
figuraient comme telles dans certaines
cérémonies.

Chez les Pawnees (Indiens des
plaines), l'Etoile du Matin était dotée de
grands pouvoirs. Elle était vue comme
une personnification de la virilité (il
faudrait donc utiliser le masculin en
français) et comme un grand guerrier
meneur d'hommes (les autres étoiles) étant

intervenu dans la création de l'univers.
Cet astre s'associait à son frère le Soleil
pour triompher de la puissance de la
Lune qui avait tué toutes les autres étoiles

s'en approchant. Un sacrifice (une
jeune fille tuée par une flèche au cœur)
permettait de symboliquement renouveler

la vie sur Terre. Il était perçu comme
le triomphe de l'Astre du Matin sur
l'Etoile du Soir (personnifiée par la jeune

fille) de l'union desquels avait jailli
toute vie sur Terre. Ces sacrifices
n'étaient cependant pas fréquents et ne
semblent pas avoir été très populaires
chez les Pawnees eux-mêmes. Le rite fut
finalement abandonné au début du XIXe
siècle.

Chez les peuples de la côte nord-
ouest, la plupart des histoires du Grand
Corbeau (raven) débutent par le récit
de la façon dont il a volé le Soleil. Il
s'arrangea pour féconder la fille du Chef du
Ciel en prenant la forme d'une aiguille
de conifère qu'elle avala en buvant de
l'eau. Elle donna ensuite naissance à un
garçon qui n'était en fait que le Grand
Corbeau déguisé (dans d'autres
versions, le Grand Corbeau apparut seulement

après la naissance de l'enfant et
prit son identité). En grandissant
rapidement, l'enfant devint irritable et
tempêtait lorsque les choses ne se passaient
pas comme il le souhaitait. Pour avoir la
paix, son grand-père le Chef du Ciel lui
donna la boîte contenant la Lune que le
Grand Corbeau ne tarda pas à briser,
libérant la Lune qui s'échappa dans le
ciel. Comme les cris du gamin
reprenaient le lendemain, on lui donna une
plus grande boîte qui contenait le Soleil:
la boîte de la lumière du jour. Reprenant
sa forme propre, le Grand Corbeau
s'échappa alors par la cheminée de la
grande maison du Chef du Ciel (c'est
pourquoi ses plumes ont la couleur de la
suie car il était auparavant un oiseau
blanc). Il voyagea ensuite autour du
monde, ouvrant partout la boîte du jour,
non seulement apportant la lumière aux
esprits du monde, mais aussi donnant à

beaucoup d'entre eux la forme physique
qu'ils ont aujourd'hui.

Chez les Indiens du Nord-Est, le Soleil

jouait un rôle extrêmement important

comme grand-père, frère aîné, bon

Fig. 7. Mère Terre et Père Ciel sont deux des

plus importantes divinités navajo. Le ciel est
ici représenté avec le Soleil, la Lune, l'étoile
polaire et quelques autres astérismes.

Reproduit de l'ouvrage présenté dans le

texte.

26 ORION 1998



Fig. 2. Carte stellaire figurant sur un bouclier

pawnee. On peut, entre autres, y reconnaître
la Couronne boréale, la Grande Ourse et la

Voie lactée. Reproduit de l'ouvrage présenté
dans le texte.

jumeau, chef vénéré, grand guerrier ou
même dieu de la guerre. Il était considéré

comme éternel, voyant tout et pénétrant

tout, source de croissance et de

vigueur, père et maître de toute vie, source
de la lumière du jour. Sa représentation
terrestre était le feu. Les peuples des
Grands Lacs l'associaient à la guerre et
c'est pour l'honorer en tant que Grand
Guerrier et Patron de la Guerre que leurs
prisonniers et victimes des guerres
étaient scalpés, torturés et brûlés.

La création de la lumière et l'alternance

de celle-ci avec l'obscurité sont
évidemment le sujet de nombreux
mythes. Pour les Igluliks, c'est l'obscurité
qui régnait au début sur la Terre et le
Renard plaidait pour que la situation
perdure puisqu'elle favorisait ses chasses.
Le Lièvre par contre réclamait la lumière

du jour pour pouvoir trouver à se
nourrir. Un compromis d'alternance fut
trouvé. Dans d'autres histoires, comme
on l'a déjà vu, c'est le Grand Corbeau qui
l'emporta et son cri qua, qua signifie
d'ailleurs lumière ou aurore.

Plusieurs mythes des Inuits racontent

comment une mauvaise action ou la
violation d'un tabou sont à l'origine de la
transformation d'un humain en être
surnaturel. Ainsi Tatqeq et sa soeur Siqiniq
furent surpris dans une relation
incestueuse. Couverts de honte, ils s'enfuirent

vers le ciel. Comme c'était l'hiver et
qu'il faisait sombre, tous deux portaient
des torches, mais Tatqeq se précipita si
vite que sa torche s'éteignit. Il devint la
Lune (à nouveau un être masculin
donnant de la lumière, mais pas de
chaleur. La torche de sa soeur qui s'était
déplacée plus calmement continua à brûler.

Siqiniq devint donc le Soleil
apportant à la fois la lumière et la chaleur

au monde.
Nous n'avons présenté ici que quelques

exemples significatifs et
renvoyons les lecteurs intéressés par plus
de détails à l'ouvrage lui-même dont
nous encourageons vivement l'acquisition.

Pour environ 30 dollars américains,

c'est une très bonne affaire vu
l'iconographie omniprésente.

Al Nath

Mercure au télescope
Al Nath

Le mouvement futuriste appartient
aux révolutions artistiques qui ont
caractérisé le début de ce siècle. S'il est
d'essence typiquement italienne, c'est
pourtant à Paris qu'il se déclare sous la
plume du poète Filippo Tommaso Mari-
netti qui publia, le 20 février 1909, dans
Le Figaro, un manifeste en onze points
incitant ses compagnons à réagir contre
l'emprise particulièrement forte de
l'académisme sur l'art dans son pays, à
rejeter ce passé et à chanter le monde
moderne dans ses créations les plus
typiques, c'est-à-dire celles de la révolution

industrielle. Le futurisme - une
conception poétique résolument tournée

vers l'avenir - était né et devait
s'accentuer et se préciser par d'autres
manifestes et dans d'autres domaines
artistiques tout en ayant des répercutions

non-négligeables vers l'étranger.
Ainsi en peinture, cinq artistes (Gia-

como Balla, Umberto Boccioni, Carlo
Carrà, Luigi Russolo et Gino Severini)
signèrent à Milan, le 11 février 1910, leMa-
nifeste des peintres futuristes. C'est le
plus âgé du groupe qui nous intéressera
ici: Giacomo Balla, né à Turin en 1871 et
décédé à Rome en 1958. Il commença à

peindre dans un style académique, puis
fut fortement influencé lors d'un séjour à
Paris par les tentatives des pointillistes
de réduire les effets artistiques de la lu-

Mercure passant devant le Soleil vu au
télescope (1914). - tableau

mière à des principes scientifiques.
Après sa rencontre avec Marinetti, il évolua

vers le futurisme, mais il resta un
peintre lyrique, peu concerné par les
machines modernes et la violence.

Ses préoccupations principales sont
traduites par son application du principe

de simultanéité (expression du
mouvement par la représentation simulta¬

née de phases successives de gestes ou
des objets en mouvement), couplé au
traitement abstrait du rythme, de la couleur

et de la lumière. Balla se passionne
en fait pour les phénomènes lumineux,
naturels et artificiels. Ce qui le rend
intéressant pour notre propos est une toile

peinte en 1914 et intitulée Mercure
passant devant le Soleil vu au télescope
qui est reproduite ici.

Est-il possible d'identifier ce passage?

Les passages de Mercure devant le
disque solaire ne sont pas très
fréquents. Si le plan de l'orbite de Mercure
coïncidait avec l'écliptique, le phénomène

se produirait lors de chaque conjonction

inférieure, soit trois fois par an en
moyenne. Cette orbite mercurienne
étant inclinée (d'environ 7°) par rapport
à l'orbite de la Terre, il faut attendre que
les deux planètes traversent en même
temps la ligne des noeuds. La Terre y est
annuellement aux environs du 8 mai et
du 8 novembre. On peut donc observer
un passage de Mercure devant le disque
solaire lorsqu'une conjonction mercurienne

se produit aux environs de ces
dates.

On compte en moyenne treize passages

par siècle à intervalles irréguliers
qui peuvent être de trois, sept, dix ou
treize ans. Le passage le plus proche de
la toile de Balla date du 7 novembre
1914. Le précédent remonte au 12

novembre 1907 et le suivant n'eut pas lieu
avant le 7 mai 1924. Il est plausible que
la presse aît parlé du phénomène à

l'époque et que le peintre l'aît même ob-

2—ORION £m 1998 27


	Les potins d'Uranie : Indiens d'Amérique

