Zeitschrift: Orion : Zeitschrift der Schweizerischen Astronomischen Gesellschaft
Herausgeber: Schweizerische Astronomische Gesellschaft

Band: 46 (1988)

Heft: 227

Artikel: Der Kampf zwischen Kosmos und Chaos : Versuch einer einheitlichen
Deutung der antiken Sternbilder

Autor: Eisenhut, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-899103

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-899103
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

166

ORION 227

Der Kampf zwischen Kosmos und Chaos -"**""
Versuch einer einheitlichen Deutung

der antiken Sternbilder

Einfiihrung

Wer das herrliche Gewolbe unseres Sternenhimmels wieder
einmal auf das unbewaffnete Auge wirken lasst, der darf nach
einem nédchtlichen Spaziergang bestimmt auch heute noch tief
begliickt und reich beschenkt nach Hause gehen. Und man-
cher Sternkundige, dem sich die leuchtenden Punkte fast wie
von selbst als lingst aufgefundene Sternbilder zusammenrei-
hen, sehnt sich vielleicht nach seiner Jugendzeit zuriick, da
ihm die vielen Sterne zufillig und wahllos iiber das ganze
Himmelszelt verstreut erschienen, ohne dass ihm das dramati-
sche Geschehen bewusst war, das sich lautlos in uralten
Schopfungsmythen iiber ihm abspielte. Und doch ist es das
Ziel des vorliegenden Aufsatzes, wenigstens den Versuch zu
wagen, dem urspriinglichen Symbolgehalt und einheitlichen
Bedeutungszusammenhang der antiken Sternbilder nachzu-
gehen, da weitlaufige einzelsprachliche Untersuchungen an
Sternbildnamen zu keinem befriedigenden Verstdndnis des
gesamten Sternbilderhimmels fiihren. Wird sind dabei von ei-
nem Schopfungsmythos des sternkundlich besonders wachen
altorientalisch-mesopotamischen Kulturraumes ausgegan-
gen, wo Menschen aufgrund ihrer urtiimlichen Welterfahrung
erstmals ihre Aengste und Hoffnungen in zeitlosen Gestalten
am Sternenhimmel beschworten und weitergaben. Denn der
antike Mensch fiihlte sich in seiner angeblich primitiven Wel-
tanschauung von der chaotischen Urflut des ihn umhiillenden
Nachthimmels ebenso bedroht und gefiahrdet wie der heutige
Mensch, den moderne kosmologische Erkenntnisse iiber die
unheimlich bewegte Leere eines abgriindigen Alls zutiefst ver-
unsichert haben. Vom héufig gepriesenen, begliickenden anti-
ken Bewusstsein der Geborgenheit in der Schonheit des Ster-
nenhimmels kann jadenfalls keine Rede sein, es sei denn, wir
wiirden uns vorschnell mit einer spielerisch oberfldchlichen
Deutung alles Mythischen begniigen.

Kleine Geschichte der Sternbildbenennug’

Es diirfte zunéchst reizvoll sein, einen Blick in die erst vor kur-
zem zum Abschluss gekommene Geschichte der Sternbildbe-
nennung zu werfen. Beginnen wir mit den jiingsten

Sternbildnamen: der siidliche Sternenhimmel war trotz ur-
tiimlicher Volker im polynesisch-ozeanischen Raum zum
grossen Teil unbenannt geblieben. So konnten sich die einem
wissenschaftlich niichternen Geiste entsprungenen Sternbild-
namen des franzdsischen Mathematikers Nicolas Louis de La-
caille (1713-1762) leicht durchsetzen. Man hat seine gegen-
standlichen Sternbilder als sprode und phantasielose Gebilde
abgetan, driickt sich in ihnen doch schon das heutige Lebens-
gefiihl einer entmythologisierten und geheimnislos geworde-
nen Welt aus. Damit wird man aber Lacaille nicht ganz ge-
recht. Seine von ihm an den Himmel versetzten, unentbehrli-
chen Schiffsgeriate wie Kompass, Oktant, Winkelmass, Zir-

kel, Schiffsuhr und Teleskop samt Fadenkreuz sind Sinnbil-
der einer stolzen, wenn auch allzu zukunftsgldubigen Genera-
tion, der es gelungen war, die unermesslichen Wasserwiisten
der siidlichen Meere auf abenteuerlichen Entdeckungsfahrten
auszukundschaften. Kein Wunder, dass Lacaille das grosse
Sternbild des Schiffes Argo, das schon antike Seefahrer am
siidlichen Horizont begleitet hatte, in drei Einzelbilder auf-
teilte, indem er Kiel, Segel und Hinterdeck unterschied. Ohne
sich dessen bewusst zu sein, rithrte Lacaille an ein Grundthe-
ma des antiken Sternbilderhimmels, das wir im folgenden ent-
falten mochten: die kleine, zerbrechliche Welt des Menschen
im Widerstreit mit den grossen, iiberméchtigen Kriaften der
Natur. Indiesem Sinne erinnern auch die nur schlecht erkann-
baren Sternbilder etwa der Luftpumpe und des chemischen
Ofens oder der Malerstaffelei und der Bildhauerwerkstatt an
den wissenschaftlich ordnenden und kiinstlerisch gestalten-
den Menschen bei der Bewéltigung der rdtselhaft unbandigen
Umwelt.

Nur ein Jahrhundert frither bezeichnete der deutsche Astro-
nom und Rechtsgelehrte. Johann Bayer (1572-1625) in einem
wissenschaftlichen Sternatlas am Siidhimmel erstmals eine
ganze Reihe von neuen Sternbildern, welche die exotische
Tierwelt der neuentdeckten Meere und Kontinente darstellen
sollten. So vesetzte er unter anderem den Paradiesvogel, den-
Tukan, den fliegenden Fisch, das Chamileon oder als Fabel-
wesen den Wundervogel Phonix und als einzige menschliche
Gestalt den Indianer, den Eingeborenen der neuen Welt, an
den Himmel. Mag man auch enttduscht sein, dass der durch
das Schiff Argo angedeutete Gestaltenreichtum der griechi-
schen Argonautensage nicht beriicksichtigt wurde, die Tier-
sammlung Bayers diirfte umso mehr den zahlreich vertretenen
Tiersternbildern aus der Antike nachempfunden sein, zumal
fast zur gleichen Zeit durch den Mathematiker Jacob Bartsch
und den Astronomen Johannes Hevelius sieben weitere Tier-
sternbilder an den Himmel gelangten, darunter das sagenum-
wobene Einhorn.

Doch wenden wir den Sternbildern des Altertums zu, die fast
alle lange vor der Zeitenwende feststanden und besonders den
nordlichen Sternenhimmel zieren. Schon um 140 n. Chr. stell-
te der beriihmte Astronom Klaudios Ptolemaios im 7. und 8.
Buch seines Hauptwerkes eine vollstandig abgeschlossene Li-
ste mit 48 Sternbildern samt deren wichtigsten Einzelsternen
zusammen, die ihrerseits auf fragmentarische oder verscholle-
ne griechische Sternbildsammlungen aus dem 3. und 4. Jahr-
hundert v. Chr. zuriickgeht. So beschriankten sich auch die
spéter entstandenen, gelehrten arabischen Sternkataloge dar-
auf, viele helle Sterne mit neuen, meist die Sternbildform er-
kldrenden arabischen Namen zu versehen, ohne an den von
den Griechen iiberlieferten Sternbildzeichen selbst etwas zu
verdndern. Nur eine oberfldchliche Durchsicht aller antiken
Sternbilder zeigt allerdings, dass auch weitaus die meisten
griechischen Sternbildnamen nicht urspriinglich sind und auf



ORION 227

167

viel dlteren Vorstellungen beruhen miissen. Wie schlecht sich
Erzdhlungen aus der griechischen Sagenwelt auf schon vor-
handene Sternbilder iibertragen liessen, zeigen die kiinstlich
wirkenden Sternbildgruppen um die Gestalt des Perseus oder
Herakles. Deshalb diirfte die Herkunft der antiken Sternbil-
der mit grosser Wahrscheinlichkeit ausschliesslich im alto-
rientalschen Kulturraum Mesopotamiens zu suchen sein, zu-
mal hier Menschen seit frithester Zeit den Sternenhimmel be-
trachteten und in ihr Leben einbezogen.

Weltschopfungslied und Sintfluterzihlung aus
Mesopotamien

Vor allem das beriihmte und uralte Weltschopfungslied «Enu-
ma elisch» (so die beiden Anfangsworte des Epos, zu deutsch
«Als droben») konnen uns den Schliissel fiir ein tieferes und
einheitlicheres Verstandnis des ganzen Sternbilderhimmels
liefern. Diesem herrlichen Mythos vom Werden der Welt zu-
folge, der bekanntlich im ersten Schopfungsbericht der Bibel
verarbeitet worden ist, bestand in grauer. Vorzeit ein riesiges
Chaos aus lauter Wasser, ein einziger endlos wasseriger Ab-
grund, und zwar als ungestaltet empfundene Mischung von
Siisswasser Salzwasser, dargestellt durch das Gotterpaar Ap-
s{i un Tidmat, vor dem jedem damaligen Menschen graute.
Daher ruhten all’ ihre Hoffnungen auf einem weisen und klu-
gen Gott namens Marduk, der den verheerenden Wassermas-
sen Einhalt gebietet und dem schrecklichen Meerungeheuer
Tidmat auf den Leib riickt. Es kommt zum welterschiittern-
den Chaoskampf zwischen Marduk und Tidmat, die inzwi-
schen auch nicht untétig geblieben ist. Die betreffende Text-
stelle, die in unserem Zusammenhang besonders aufschluss-
reich ist und im ganzen Epos noch dreimal wiederholt wird,
lautet gekiirzt (Tafel 1/ Verse 131-144): «Die Abgrundmutter
Tidmat... gebar Riesenschlangen mit spitzen Zédhnen... Wii-
tende Meerdrachen bekleidete sie mit Furchtbarkeit... Sie
schuf die Wasserschlange, furchtbare Drachen und sphinxar-
tige Mischwesen, gewaltige Stiirme, tolle Hunde, Skorpion-
menschen, wiitende Ddmonen, Fischmenschen und Kentau-
ren,... im ganzen elf nach dieser Art.» Marduk jedoch besteigt
den Streitwagen, schiesst iiber dem Pferdegespann einen Pfeil
ab, zerreisst damit der Tidmat den Bauch und spaltet den
Rumpf des Ungeheuers vom Rachen bis zum Schwanz wie ei-
nen getrochneten Fisch mitten entzwei, um aus dem geteilten
Leichnam eine kunstvolle Welt fiir Gotter und Menschen zu
schaffen. Erdriickt die beiden Hélften auseinander, sodass im
Zwischenraum Himmel und Erde entstehen, jener zerbrechli-
che Kosmos, der vom zuriickgedréngten, aber nach wie vor
allgegenwirtigen Chaos vollig umschlossen bleibt. Der Siche-
rung und Festigung der von Marduk erkdmpften und geschaf-
fenen Welt diente vor allem die Anordnung der Tierkreisstern-
bilder der jahrlichen Himmelsbahn der Sonne entlang, wie
die ganz der Sternkunde gewidmete 5. Tafel (Verse 1-4) lehrt:
«Marduk ersann Standorte fiir die grossen Gétter. In Sternbil -
dern ordnete er ihre Ebenbilder, die Sterne. Er bestimmte das
Jahr, teilte Abschnitte ab. Fiir jeden der zwolf Monate be-
stimmte er drei Sterne.» Die Abfolge der regelmassig wieder-
kehrenden Jahreszeiten und ihren Zeichen am Himmel
schenkten dem damaligen Menschen jene Geborgenheit, de-
ren er in seiner Sorge um den fruchtbaren Fortbestand alles
Lebens dringend bedurfte. Daher stellte Marduk zwischen
den unerschlossenen Chaoswassern und dem geordneten
Schopfungsraum auch Wichter auf, starke, riesenhafte, gott-
liche Sterngestalten, welche die bedrohlichen Wassermassen
abriegeln und den Kosmos Marduks vor dem Chaos Tidmats

schiitzen sollen. So heisst es im Weltschopfungslied am Ende
der 4. Tafel (Verse 138-141): «Der einen (nordlichen) Hélfte
(der toten Tidmat) bediente er sich, das Himmelsgewdlbe zu
machen. Er zog den Riegel, setzte Wachter ein und befahl ih-
nen, die Wasser Tidmats nicht herauszulassen. Er ging tiber
den Himmel und durchforschte ihre Stdtten.» Auch Hiob
klagt einmal vor Gott, wie wenn er die bése Tidmat selber wé-
re, ganz der Bildersprache des Weltschopfungsliedes verhaftet
(Hiob 7,12): «Bin ich denn das Meer oder der Meeresdrache,
dass du eine Wache wieder mich aufstellst?» Dass die dunklen
Gewdsser aber jederzeit in die kunstvolle Schopfungswelt des
siegreichen Marduk zuriickfliessen konnten, zeigt die erschiit-
ternde Sintfluterzdhlung in der 11. Tafel des beriihmten Gilga-
meschepos, die ebenfalls in den Urgeschichten der Bibel auf-
genommen worden ist. Hier beginnt der weltweite Chaos-
kampf erneut, und nur das Schiff des weisen Utnapischtim,
eine das Leben bergende Arche wie die des Noah in der Bibel,
vermag zu retten, was noch Schopfung genannt zu werden ver-
dient. Auf dem Hintergrund dieses dramatischen Kampfes
zwischen zerstorerischen Gewalten und schopferischen Kraf-
ten, zwischen dem grenzenlosen Chaos und dem gnédig be-
grenzten Kosmos, diirfte die urspriingliche Bedeutung fast al-
ler antiker Sternbilder aufzuhellen sein.

Seeungeheuer und Mischwesen am siidlichen Sternenhimmel

Es ist auffallig, wieviele unheimliche Wasserzeichen den stid-
lichen Sternenhimmel iiberziehen. Mit gutem Grund, denn
hier sind die Gestalten aus dem Weltschopfungslied am rein-
sten erhalten geblieben, ohne von Figuren der grichischen Sa-
genwelt zu werden. Beginnen wir mit dem Reigen jener elf
schopfungsfeindlichen Ungeheuer auf der Seite Tidmats, die
aus dem abgriindigen Chaosgewasser des siidlichen Sternen-
himmels emporsteigen. Da zischt einmal die schreckliche
Wasserschlange, von den Griechen Hydra genannt, das fla-
chenmdssig grosse Sternbild am Himmel iiberhaupt, ein See-
ungeheuer, das sich beinahe iliber die Aequatorlinge eines
ganzes Nachthimmels erstreckt. Hinter der Hydra windet sich
in den Hénden des sogenannten Schlangentrédgers, auf den
wir noch zu sprechen kommen, eine weitere Wasserschlange,
einfach Schlange genannt, dem Himmelsdquator entlang,
Kopf und Schwanz bedrohlich kriimmend. Tief im Siiden
sperrt als nichstes Meerungeheuer der siidliche Fisch, ur-
spriinglich der grosse Fisch genannt, sein gefrassiges Fisch-
maul, weit auf, woran die arabische Bezeichnung des Haupt-
sterns Fomalhaut mit Recht erinnern mochte. Vor dem gros-
sen Fisch wilzt sich ein scheusslicher, wider alle schépfung
schnaubender und Feuer speiender Meerdrache in den Was-
serfluten , dessen urspriingliche Bezeichnung schon friih mit
dem eher harmlos klingenden Namen des Walfisches wieder-
gegeben wurde. Das Himmelsband der Wasserzeichen unter-
halb des Aequators schliesst sich mit dem gegensténdlichen
Sternbild des Unterweltsflusses Eridanus, urspriinglich nur
Fluss oder einfach Wasser genannt, das in einer doppelten
Schlaufe dahinstromt, bis es tief im Siiden beim hellen Haupt-
stern Achernar sein Ende findet. Vermutlich speist der Storm
die siissen Chaosgewésser der mannlichen Gottheit Apsi, die
sich mit den Salzwassermassen des weiblichen Ungeheuers
Tidmat vermischen und als aufgepeitschter, dunkler Meeres-
horizont die bewohnte Welteninsel betrohlich umkreisen,
Furcht und Schrecken unter Gottern und Menschen verbrei-
tend. Damit nicht genug, wir kommen zur Erdrterung der
stidlichen Tierkreishalfte, deren Ungeheuerlichkeit als Band
mischwesenartiger Wasserzeichen nur selten erkannt wird. In



168

ORION 227

diesen Sternbildern erlitt der damalige Mensch die Bewegung
der absteigenden, erkaltenden, nach einem langen Winter tief
in den siidliche Gewissern fast versunkenen, erstorbenen und
nur allméhlich wieder auferstelenden Sonne als ein schmerz-
liches Werden und Vergehen, das sein Dasein erschiitterte. Mit
Sehnsucht erwartete man im Friihling die Befreiung der Son-
ne aus der Verstrickung der heimtiickischen Fische, eines ur-
spriinglich befliigelten Mischwesenpaares, halb Fisch, halb
Vogel, das durch ein merkwiirdiges Knotenband miteinander
verkniipft war, wie wenn die g6ttliche Sonne im letzten Was-
serzeichen des Tierkreises zuriickgehalten wiirde und nicht
aufsteigen diirfte. Das wasserigste Zeichen stellt zweifellos der
unheimliche Wassermann dar, der sich nach dem Weltschop-
fungslied als zwielichtiger Fischmensch in Tiamats Chaosge-
waésser tummelt, zumal er einen iibervollen Wasserkrug (ur-
spriinglich ein selbstandiges Sternbild!) ausschiittet und im
regenreichen Winter jederzeit eine neue Sintflut heraufbe-
schworen kann. Auch beim sogennanten Steinbock handelt es
sich um das mischwesenhafte Meerungeheuer eines Ziegenfi-
sches oder Fischbockes, wie alte bildliche Darstellungen auf
Grenzsteinen Mesopotamiens zeigen. Man betrachte nur ein-
mal die dem Fischbock dhnlichen Mischwesen am Rande der
berithmten Holzdeckengemailde in der romanischen Kirche
von Zillis, um eine Ahnung von der Bosartigkeit des Stein-
bockzeichens zu bekommen. Begreiflicherweise hatte friiher
die Sonne in diesem greulichen Sternbild ihren tiefsten Stand
am Siidhimmel erreicht. Heute ereignet sich die Wintersonne-
wende im Sternbild des sogenannten Schiitzen, eines flirchter-
lichen, zuweilen sogar gefliigelten Mischwesen. Als Kentau-
rengestalt, halb Mensch, halb Pferd, mit Pfeil und Bogen be-
waffnet, mochte der todbringende Schiitze der tief gesunke-
nen Sonne und der unfruchtbar gewordenen Schopfung noch
ganz den Geraus machen. Nicht anders steht es mit dem bdsen
Zeichen des Skorpions, einer grossen und eindriicklichen
Sterngestalt, die mit den beiden Scheren vorne und dem Gift-
stachel am Schwanz den geféhrlichen Abstieg der Sonne auf
einen schnellen Tod hin beschleunigt. Schon friih erscheinen
die méichtigen Scheren als eigenstdndiges Sternbild, damit der
Tierkreis zwolf gleich grosse Monatsabschnitte erhielt.

Spéter wurden die Scheren durch das gegensténdliche Stern-
bild der Waage verdrangt, wahrscheinlich einer Totenwaage,
deren Waagebalken zuungunsten der absteigenden Sonne aus-
schldagt. Vermutlich muss auch der Skorpion in Verbindung
mit der dariiberstehenden Sterngestalt des ratselhaften
Schlangentriagers den Mischwesen zugerechnet werden und
urspriinglich als jener greuelhafte Skorpionmensch darge-
stellt worden sein, den schon das Weltschopfungslied erwédhnt
und das Gilgamenschepos in der 9. Tafel beschreibt: Nur mit
der Brust ragt dessen Menschenleib aus der Erde hervor, den
Skorpionleib streckt er tief hinab in die Unterwelt, verldauft
doch der grossere Teil der absteigenden Sonnenbahn im Stern-
bild des Schlangentridgers und nicht im Skorpion. Wie dem
auch sei, der fiirchterlichen Ungeheuer sind am Sternenhim-
mel mehr als genug, aber die Liste unseres Bestiarimus ist
noch nicht abgeschlossen. Wir diirfen die beiden Hunde nicht
vergessen! Jede Deutung, mag sie noch so sehr im Dunkel tap-
pen, muss hier ausnahmsweise vom altarabischen Sternna-
men Sirius ausgehen, dem priachtigen Hauptstern des grossen
Hundes und hellsten Fixstern am Sternenhimmel iiberhaupt,
will man sich vom idyllischen, aber spéter entstandenen Bild
der beiden auf einen Hasen angesetzten Jagdhunde als Beglei-
ter des Jagers Orion blenden lassen. Daher diirfte in unserem
Zusammenhang ein alter Erkldrungsversuch wieder erwa-

genswert erscheinen: der Sternname Sirius konnte tatsachlich
etwas mit dem hebraisch-araméischen Plural ’s. irim” zu tun
haben, der in Bibel mit dem Ausdruck ”Feldteufel” (3. Mose
17,7) wiedergegeben wird und uns die Vortstellung von haari-
gen, ziegenbocksgestaltigen Wiistenddmonen nahelegt, zu-
mal die Araber mit dem Plural beide grossen Hundssterne zu-
sammen bezeichnen. Vielleicht wollen uns die teuflischen Da-
monensterne mit ihrem auffélligen Flackern an die Augen der
wilden, tollen Hollenhunde erinnern, die nach dem Welt-
schopfungslied mit den losgelassenen Bestien Tidmats unter
einer Decke stecken. Das grosste Ungeheuer am stidlichen
Sternenhimmel versinnbildlicht schliesslich das ausgedehnte
Sternbild des antiken Zentauren, eines weiteren, dem Schiit-
zen dhnlichen Kentaurenmischwesen, das, halb Pferd, halb
Mensch, mit einem Wurfspeer ausgeriistet ist. Vier herrliche
Sterne erster Grosse deuten auf die starken Vorder-und Hin-
terhufpaare des Pferdeleibes. Vom Speer todlich getroffen
schmachtet eine weitere Bestie als undeutliches Sternbild vor
demKentauren, urspriinglich einfach das Tier geriannt, spéter
von den Griechen als Wolf gedeutet, in den der grausame Ko6-
nig Lykaon der Sage nach verwandelt wurde. Wie bei den
Hunden stossen wir hier auf erste Spuren griechischer Um-
deutungsversuche, die aber dem altorientalischen Symbolge-
halt der antiken Sternbilder nicht gerecht werden konnen, zu-
mal auch der Vergleich des Zentaurungeheuers mit dem wei-
sen und giitigen Kentauren Chiron, dem Erzieher vieler grie-
chischer Helden, nichts mehr vor der urspriinglichen Drama-
tik des Weltschopfungsliedes weiss. Das horizontale Band des
stidlichen Sternenhimmels bleibt dem dunklen Chaosgewés-
ser mit seinen fiir Menschen und Gétter gleicherweise bedroh-
lichen Ungeheuern vorbehalten. Nur ein starker Gott kann
dem Chaos wehren, wie es in einem Schopfungshymnus des
Hiobbuches, das dem Weltschopfungslied besondes nahe-
steht, heisst: ’Eine Grenze zog Gott um die Wasser, bis wo sich
scheiden Licht und Finsternis...Durch seine Kraft stillte er das
Meer, durch seine Einsicht schlug er Rahab (Tidmat) nieder.
Durch seinen Hauch ward der Himmel heiter, seine Hand
durchbohrte die fliichtige Schlange (die Vorweltschlange Tia-
mat/Hiob 26, 10-13)”.

Fruchtbarkeitszeichen und Wiichtergestalten am nordlichen
Sternenhimmel

Anders steht es mit dem noérdlichen Sternenhimmel. Hier
kommen zur Hauptsache die schopfungsfreundlichen Stern-
bildgestalten zum Zuge. Allerdings ist es schwieriger, die myt-
hische Schicht mesopotamischer Sternsymbole freizulegen,
da die griechische Umdeutung vieles Urspriingliche verwischt
hat. Beginnen wir daher mit dem gesicherten Bestand der ur-
alten nordlichen Tierkreiszeichen. Es ist leicht ersichtlich,
dass die warmer werdende Sonne auf ihrem Hoéhenflug von
eindriicklichen, lebenserhaltenden Fruchtbarkeitszeichen be-
gleitet wird. Zwei fruchtbare Opfertiere er6ffnen gleich den
Friihlingsreigen des Tierkreises, namlich die beiden Sternbil-
der des Widders und des Stieres, die den Schaf- und Rinder-
herden wandernder Hirten und sesshafter Bauern zum Segen
gereichen sollen. Ebenso gewédhren die lebensfrohen Zwillin-
ge, das Symbol menschlicher Fruchtbarkeit, den in alter Zeit
begehrten Kindersegen. Beim Krebs, einem lichtschwachen
Sternbild, dessen Name wahrscheinlich auf einem Missver-
standis des urspriinglichen Symboles beruht, ist die Deutung
schwierig und miisste den offenen Sternhaufen der sogenann-
ten Krippe in der Mitte des Tierkreiszeichens beriicksichtigen.
Ein Vergleich mit den seit Urzeiten banannten und beriihmten



ORION 227

169

Sternhaufen der Plejaden und Hyaden im Sternbild des Stie-
res (ganz in der Néhe des Friihlingspunktes vor 4000 Jahren,
als der Tierkreis entstand!) zeigt, dass die glitzernde Haufung
einer Vielzahl von kleinen Einzelsternen urspriinglich stets als
fruchtbare, zum Lebensunterhalt gehorende Tierfamilie ge-
deutet wurde (so das Siebengestirn als eine Glucke mit ihren
Kiicklein und die Hyaden als eine Sau mit ihren Ferkeln), wes-
wegen auch der Krebs Fruchtbarkeitshoffnungen wecken
diirfte, die schliesslichim Bilde der Krippe mit den Eselein Ge-
stalt gewonnen haben. Den sommerlichen Hohepunkt der
Sonnenbahn Schmiickten frither die beiden Sternbilder des
Lowen und der Jungfrau. Der ausdrucksstarke, majestatisch
ruhende Léwe mit seinem koniglichen Hauptstern Regulus
hat iiber die schopfungsfeindlichen Machte gesiegt und freut
sich seiner alle Jahre wieder verjiingten Lebenskraft. Fiir die
Fruchtbarkeit der Ackerfelder und einen reichen Erntesegen
biirgt als letztes sommerliches Tierkreiszeichen die Jungfrau,
urspriinglich, wie der Name des Hauptsterns Spica besagt, als
reife Aehre am Himmel dargestellt. Die wahrscheinlich sphin-
xartige Frauengestalt kiindigt bereits den drohenden Nieder-
gang der Sonne an und braucht daher nicht eine spatere Zutat
zu sein, zumal auch das fruchtbare Fischpaar am Ende des
Winters schon den rettenden Aufgang der Sonne einleitet.
Denn der mythische Kampf zwischen Weltbedrohung und
Weltbewahrung beherrscht den ganzen Tierkreis, je nachdem
sich die Sonne in der siidlichen oder nordlichen Halfte ihrer
jahrlichen Bahn zwischen dem aufsteigenden und absteigen-
den Knoten, zwischen dem sogenannten Drachenkopf und
dem Drachenschwanz der Tidmat selbst, bewegt. Das Chaos
bleibt allgegenwartig, auch im Zenith unseres Sternhimmels,
wo sich das letzte Ungeheuer Tidmats mit seinem langen
Schlangenleib um den Polarstern windet. Es ist das Sternbild
des Drachen, um dessen Schwanzstern Thuban sich frither
einmal das nordliche Himmelsgew6lbe drehte. Der fiirchterli-
che Tanz des Drachen soll die Schépfungsordnung in ihrem
geruhsamen Rhythmus von Tag und Nacht aufstéren und aus
dem Gleichgewicht werfen, damit der Urflut wieder Tiir und
Tor offen steht. Dagegen setzt sich eine erste Wachtergestalt
mit einer gewaltigen Drohgebarde zur Wehr, einen Faustkeil
iiber dem zu seinen Fiissen liegenden Drachenkopf schwin-
gend. Der Drachentoéter, dem der endgiiltige Sternbildname
des griechischen Helden Herakles erst spater zugelegt wurde,
hiess urspriinglich Engonasin, was soviel bedeutet wie der in
die Kniee Gesunkene” und wahrscheinlich die zuverldssige
griechische Beschreibung einer mesopotamischen Sternge-
stalt darstellt. Denn der Drachenkampf fordert vom erschopf-
ten Gotterhelden die letzten Kréfte. Ebenso steht es mit dem
Sternbild des griechischen Helden Perseus, hinter dem sich
wahrscheinlich ein zweiter gottlicher Einzelkdmpfer wider al-
les Chaotische verbirgt. Auch er hélt das abgeschlagene, blut-
triefende Haupt eines drachenartigen Ungeheuers, von den
Griechen Gorgo Medusa genannt, in der siegreichen Hand
und streckt das tote Scheusal mit dem démonisch versteinern-
den Auge, dargestellt durch den bedeckungsverdnderlichen
Stern Algol (wahrscheinlich eine arabische Uebersetzung des
griechischen Gorgo) der groilenden Urflut entgegen. Gerade
hier wurde mit Recht erkannt, dass die der Perseussage ent-
nommenen Sternbilder des Kepheus, der Kassiopeia und der
Andromeda wie kiinstliche Gebilde wirken, weshalb auch der
Perseusname nicht urspriinglich sein kann.

Allerdings erinnert der Sagenkreis um den Helden Perseus
und die schone Konigstochter Andromeda, die einem Mee-
rungeheuer zum Frasse vorgesetzt wird, seinerseits wieder an

den uralten Kampf zwischen dem Gestaltvollen und Gestalt-
losen, das heisst echt griechisch zwischen dem Schonen und
dem Hasslichen. In diesem Zusammenhang diirfte auch die
dunkle Herkunft der Sterngestalt des Fuhrmanns geklart wer-
den. So alt das Fruchtbarkeitssymbol der Zeige mit den Bock-
lein, auf das der Name des Hauptsterns Capella hinweist,
auch sein mag, nach der griechischen Bezeichnung des Stern-
bildes handelt es sich beim Fuhrmann urspriinglich um einen
Ziigelhalter oder Wagenlenker. Diirfen wir hier nicht ein drit-
tes, gottlich heldenhaftes Astralwesen vermuten, das wie Mar-
duk selbst mit einem Streitwagen gegen die feidlichen Unge-
heuer Tidmats zu Felde zieht, um dem Chaosgewésser einen
Riegel zu schieben? Nicht weit davon entfernt wéren am Him-
mel auf gleicher Hohe die beiden Zugpferde in zwei Sternbil-
dern zu sehen, zumal das gefliigelte Fabelwesen namens Pega-
sus urspriinglich bloss Pferd und das Fiillen, weil es im Dop-
pelgespann neben Pegasus einherstiirmt, nur Pferdekopf ge-
nannt wurde. Sogar der abgeschossene Pfeil schwirrt vor den
Rossen auf das Schlangenungeheuer zu, an drei Vogelwesen
vorbei, deren Ursprung schon lange in Mesopotamien vermu-
tet wird. Allen voran fliegt der konigliche Adler, das herrliche
Sommersternbild mit dem gleichnamigen, arabisch benann-
ten Hauptstern Atair. Zusammen mit den heroischen Wéch-
terfiguren stiirzt sich auch der starke Greifvogel als Sinnbild
schopferischen Ordnungswillens auf die bose Schlange, ein
uraltes Motiv des mythischen Chaoskampfes. In den beiden
Sternbildern des Schwans und der Leier steht dem kdmpferi-
schen Adler wahrscheinlich ein weiteres Vogelpaar bei. Denn
der Schwan wurde urspriinglich bloss grosser Vogel genannt.
Und ausnahmsweise konnte der arabische Name des Haupt-
sterns der benachbarten Leier, die erst von den Griechen, ver-
mutlich wegen eines Missverstindnisses der urspriinglichen
mesopotamischen Vorlage, an den Himmel versetzt wurde,
auf dltere Zusammenhédnge hinweisen: Wega (aus arabisch al
waki) bedeutet der fallende Adler! Diirften hier nicht drei
grosse Sturmvogel den Kampf mit der Schlange gemeinsam
aufgenommen haben? Eine vierte Wichtergestalt erhebt sich
wahrscheinlich im Sternbild des sogenannten Bootes gegen al-
les Schopfungsfeidliche. Der Bezeichnung des Ochsentreibers
oder Ochsenpfliigers, wie die Uebersetzung von Bootes lauten
mag, liegen aber, vor allem in der Nachbarschaft mit dem
grossen Wagen oder sieben Pflugochsen, spate Anschauun-
gen eines sesshaft friedlichen Bauerntums zugrunde. Aelter
diirfte der Name des Hauptsterns Arkturus sein, der so viel
wie Barenhiiter, Birenwéachter, Barentreiber oder Barenjager
bedeutet und gut zur grossen Barin mit ihrem Jungen passt,
wie das bekannteste Sternbild am Himmel urspriinglich
heisst. Der barenstarke Jéager liberwacht das finstere Treiben
der Chaosmaéchte und vertreibt mit einer Keule die wilde, gros-
se Birin, dieses gefdhrliche, unberechenbare Tier, das mit dem
fiirchterlichen Drachen im Bunde als ein in unseren Breiten-
graden nie untergehendes Schreckenszeichen den Polarstern
ewig umkreist. Wir sind hier unversehens auf alteste Sternbil-
danschauung gestossen, wie sie vorgeschichtlichen Urvolkern
im orientalischen Raume eigen ist. So wird der Bérin und ih-
rem Jungen, dem Béirenhiiter und dem Tierkreis samt den
fruchtbaren Plejaden und Hyaden stets auch Orion genannt,
die letzte einsame, grosse und heldenhafte Wachtergestalt, das
schonste und augenfilligste Sternbild am Himmel {iberhaupt,
das wie die Barin urtiimlichstem menschlichen Fiihlen und
Denken entstammen muss. Auch er, der in kalten Winternéch-
ten, wie es bei Homer heisst, nach der schreckenerregenden
Barin spéaht, ist urspriinglich ein gottlicher Ueberriese, viel
mehr als ein Jédger, ein gewaltiger Krieger im Kampf mit dem



170

ORION 227

Bosen, ein unerschrockener Grenzgianger zwischen Kosmos
und Chaos, eigentlich ein allumfassender Urrecke mit seinen
Giirtelsternen an der Nahtstelle zwischen dem nordlichen und
siildiichen HimmelsgewOlbe! Scheint Orion bereits eine be-
siegte Bestie im Sternbild des sogenannten Hasen unter sich
niederzutreten, das erst die Griechen als harmloses Jagdwild
gedeutet haben? Oder tritt Orion einem weiteren Schlangen-
gebilde entgegen, das - nach einer uralten mesopotamischen
Vorstellung sich selbst in den Schwanz beissend - seinen ge-
schlossenen Leibesring im leuchtenden Sternwolkenband der
Milchstrasse enger und enger um die bewohnte Welt zusam-
menzieht?

Das Schiff und der Sintflutmythos am siidlichen
Sternenhimmel

Wir kehren zu den ”’Kammern des Siidens’ zuriick, wie sich
das Hiobbuch in einem Schopfungshymnus seltsam aus-
druckt: ”... der die Himmel ausspannt, er allein, und einher-
schreitet auf den Hohen des Meeres, der den Béren gemacht
und den Orion, das Siebengestirn und die Kammern des Sii-
dens (Hiob 9, 8-9). ”Es kann sich hier bestimmt nicht nur um
Abschnitte des siidlichen Tierkreises, um die sogenannten
Haiuser im astrologischen Sinne handeln. Eher sind die stern-
reichen Gegenden des damals bekannten Siidhimmels ge-
meint, hochstwahrscheinlich die vollen siidlichen Vorrats-
kammern, aus denen so viele leuchtende Sterne am Horizont
hervorgehen und in denen sie nach ihrem Himmelslauf wieder
verschwinden. Vielleicht diirften wir dem hebrdischen Wort-
sinn nach sogar an eine Grab- oder Totenkammer denken, zu-
mal die meisten antiken Sternbilder des Stidhimmels als fin-
stere Unterweltsbezirke und Todeszeichen erscheinen. Da
macht fast nur das riesige, prachtige Sternbild des Schiffes ei-
ne Ausnahme, in dem die Griechen das schnelle Schiff Argo
aus der beriihmten Argonautensage wiedererkannt haben.
Vermutlich handelt es sich aber urspriinglich um das rettende
Schiff, um die Arche des Utnapischtim aus der bekannten Sin-
fluterzahlung in der 11. Tafel des Gilgamenschepos. Drei wei-
tere siidliche Sternbilder, deren Zusammenhang es zu beach-
ten gilt, diirften unsere Vermutung bestétigen: Da ist einmal
der Rabe, der nach dem Auflaufen des Schiffes als erstes Le-
benwesen nicht mehr zuriickkehrte. Die Bibel nennt eine Tau-
be, die auch als Sternbild, allerdings erst viel spater durch Jo-
hann Bayer, an den Siidhimmel versetzt wurde. Dann gehort
der Altar dazu, eigentlich ein Rducheraltar, den Utnapischtim
nach der Sintflut fir das Dankopfer errichtete. Schliesslich
stellt das Sternbild des Bechers jene Duftschalen fiir die Got-
ter dar, die Utnapischtim in der 11. Tafel (Verse 158-160) er-
wiahnt: «Ich fiihrte ein Raucheropfer aus auf dem Gipfel des
Berges... Gefisse stellte ich auf, schiittete inihre Schalen Rohr,
Zedernholz und Myrthe. Die Gotter rochen den Duft.» Das
Schiff, das als zerbrechliches Menschenwerk inmitten der
Sintflut Triiber Chaoswasser sechs Tage und Néchte dahin-
glitt, verloren wie ein Raumschiff in den dunklen Weiten des
Alls, hatte Utnapischtim und das Leben selbst noch einmal
gerettet. Spitestens hier wird vollends deutlich, dass auch der
urtiimliche Mensch um die todlichen Gefahren wusste, denen
seine kleine Welt an allen Ecken und Enden ausgesetzt war. Ist
es Zufall, dass christliche Seefahrer ausgerechnet im Hinter-
hufpaar des vergessenen antiken Zentaurungeheuers das be-
rithmte Kreuz des Siidens erkannten, das Heilssymbol der Ue-
berwindung alles Bosen, dessen Langsachse ihnen auf den
siidlichen Meeren stets die Richtung zum sternlosen Siidpol
wies?

Das Kreuz, umgeben von heillosen Ungeheuern, machte sie
desrichtigen Weges gewiss. Der antike Sternbilderhimmel ver-
steht sich als unaufdringliche Ermahnung und Ermunterung
zugleich, den gefdhrdeten, irdischen Kosmos im gnadig be-
grenzten Rahmen unseres kostbaren Lebensraumes und unse-
rer wertvollen Lebenzeit zu bebauen und zu bewahren. Ver-
danken wir uns denn nicht alle einem Schopfergott, der das
grenzenlose Chaos iiberwurden hat? So fragt uns das Hiob-
buch, da Gott sich endlich dem vielgeplagten Hiob offenbart,
in der Bildersprache des Weltschopfungsliedes: «Wer hat das
Meer mit Toren verschlosseri, da es hervorbrach, aus dem
Mutterschoss kam? Als ich Gewolk zu seinem Kleide machte
und dunkle Wolken zu seinen Windeln? als ich ihm eine
Schranke zog, ihm Tor und Riegel setzte und sprach: Bis hier-
her und nicht weiter! Hier sollen sich legen deine stolzen Wo-
gen (Hiob 38, 8-11).»

Literaturhinweise:

Unser Sternenhimmel/ Sagen, Marchen, Deutungen von
HEeinz HABER Kosel-Verlag Miinchen 1981

Griechische Sternsagen erzahlt von WOLFGANG
SCHADEWALDT Fischer Biicherei 1956

Gestirnnamen bei den indogermanischen Volkern von
ANTONSCHERER CARL WINTER/ Universitatsverlag
Heidelberg 1953

Die Schopfungsmythen mit einem Vorwort von MIRCEA
ELIADE
Wissenschaftliche Buchgesellschaft Darmstadt 1980

Altorientalische Texte zum Alten Testament herausgegeben
von HuGo GRESSMANN/Berlin und Leipzig 1926

Kultur, Kulturkontakt und Religion von VICTOR MAAG
Vandenhoeck und Ruprecht in Gottigen und Ziirich
1980 Aufsitze ’Jahwis Begegnung mit der
kanaandischen Kosmologie” und ”Kosmos, Chaos,
Gesellschaft und Recht nach archaisch-religiosem
Verstandnis”

Autor: Pfr. WALTER EISINHUT, Im Stiidli 2, CH-8627 Griiningen

Energien im Kosmos

v. J. Ehrensperger
(10 Fi/DM)

Verlag W. Vogel, CH-8400 Winterthur




	Der Kampf zwischen Kosmos und Chaos : Versuch einer einheitlichen Deutung der antiken Sternbilder

