
Zeitschrift: Oltner Neujahrsblätter

Herausgeber: Akademia Olten

Band: 41 (1983)

Artikel: Gemeindefeiertage, Bittgänge und Prozessionen im alten Olten

Autor: Fischer, Martin Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-659717

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-659717
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


40

Gemeindefeiertage, Bittgänge und Prozessionen

Auf kaum einem anderen Gebiet
dürften der Glaube an die Machbarkeit

aller Dinge und die Kritik der

reinen Vernunft ähnlich radikal mit
über Jahrhunderte gehegten Traditionen

aufgeräumt haben, wie auf dem
Gebiet kirchlichen Brauchtums. Dabei

mögen gewisse Tendenzen und
Abirrungen kirchliche Bräuche
gelegentlich suspekt gemacht haben;
dennoch gilt es, so meine ich, bevor wir
als mehr oder weniger aufgeklärte
Vertreter unserer verstandesgläubigen
Zeit heute verächtlich über

«abergläubische Auswüchse eines finsteren
Mittelalters» die Nase rümpfen, zu
bedenken: Wusste sich der mittelalterliche

Mensch in seinem Ausgeliefertsein

an ein oft unerbittliches
Schicksal, angewiesen auf die
Fürsprache aller Heiligen und Engel, im
Glauben doch letztlich behütet in
Gottes Hand, so nehmen wir heute

oft, aus Furcht vor unseren
Zivilisationskrankheiten, in einem nicht
weniger naiven Glauben an Heilmittel
aller Art Zuflucht zu Kurpfuschern,
Ärzten und Psychiatern. Dabei dürfte
sich, so unterschiedlich uns die beiden

Verhaltensweisen im Augenblick
erscheinen mögen, leicht der Nachweis

erbringen lassen, dass tatsächliche

Hilfe, damals so gut wie heute,
recht oft vorab im unerschütterlichen
Glauben an die erhoffte Wirkung lag
und liegt.
Was nun die kirchlichen Bräuche
betrifft, ist es ein offenes Geheimnis,
dass die Kirche, die ja von ihren
Strukturen und von ihrem Auftrag als

«Hüterin der Wahrheit» her sehr

stark zur Bewahrung des Althergebrachten

neigt, schon in frühchristlicher

Zeit zahlreiche «heidnische»

Bräuche übernahm, oft indem sie diesen

bloss eine neue Sinnrichtung
verlieh. Dies gilt in ganz besonderer

Weise für die Bitt- und Kreuzgänge
und für das Schutzpatron-Denken,
dem unsere Arbeit gewidmet ist. Sehr

eindrücklich lässt sich gerade das

Schutzpatron-Denken etwa am
Beispiel der Oltner Zünfte und Bruder¬

schaften belegen, von denen eine ganze

Reihe im Jahrzeitbuch eingetragen
sind, und die, jede am Festtag ihres

Schutzpatrons, einen feierlichen
Gottesdienst abzuhalten und überhaupt
ihren Bruderschaftstag als eigentlichen

Feiertag zu begehen pflegten1.
Noch weiter zurück als die zünftischen

Feiertage lassen sich zu Ölten
die Gemeindefeiertage belegen. Allen
voran der Fronleichnamstag2. Er wird
zu Ölten erstmals erwähnt in einer

Jahrzeitstiftung, die älter ist als unser
Jahrzeitbuch von 1490, die also, wie
an anderem Ort vermerkt wird, 1490

«noch inhallt des allten jarzitt-
buochs» übernommen wurde3. Und
so lautet die entsprechende Stelle: «Es

wirt jartzit vallen vf vnsers herren

fronlich(n)ams oben junckhern
Kuontz Valen, Elisabet von Meggen,
siner husfrouwen vnd ir aller kint, ir
beder vordren vnd juncker Heintz-
man Ziele(m)ppen vnd fraw Ciaron,
siner husfrouwen vnd ir aller kinden
vnd ir beder vordrenn. Hant gesetzt
jarlich vmb heill ir selenn: ein malter
dinckell gelts ab vnd vf Fleschers hus
vnd hofstat, gelegen zwischen Kennt-
zing vnd Reisers huesren. Also mit
gedingt, das er vnser aller jartzit
began (g), soll selb fuenft priestern sin,
die sond ein vigilg singen vor dennen

messen vnd ein gesungen seimeß vnd
sol ir aller am sonntag gedencken vnd
all mentag vber ir grab gon vnd dem

sigristen dz mol gen (das Mahl
geben). Item vnd viij ß (8 Schillinge)
ab der Badstuben so uf der Aren lytt,
do von gehoerent dem lupriester iij ß

(3 Schillinge), dz er dz sacrament an

vnser herren fronlich(n)amstag vmb
treit4»

Wie kaum ein anderer macht dieser

Eintrag deutlich, welche Fülle von
Angaben zur Stadtgeschichte unser
altes Jahrzeitbuch enthält, denn in
der Person von Heinzmann Zielemp
(1387-J1425) tritt uns kein Geringerer

als jener Mann entgegen, der von
1404-1406 als Vogt der Herrschaft
Österreich, von 1407-1411 als Vogt
der Stadt Basel zu Ölten sass. Er weist

auch deutlich darauf hin, dass wohl
Heinzmann Zielemps Verwandtschaft

mit Konrad Val (Heinzmann
Zielemps Frau Klara war die Tochter
von Konrad Val und Elisabeth von
Meggen) der Anlass gewesen sein

dürfte, dem er seine Stellung als Vogt
zu Ölten verdankte5.

Dann aber werden im gleichen Zug
auch Häuser fassbar, mit Sicherheit
die Badstube, welche nach dem
Beschrieb also schon damals an ihrem
heutigen Standort nachgewiesen ist!
Schliesslich, und das ist für unsere
Betrachtung von besonderer Bedeutung,
erhalten wir die Bestätigung, dass

Fronleichnam um die Wende zum
15.Jahrhundert in Ölten bereits gefeiert

wurde. Zudem ist es nicht von der
Hand zu weisen, dass der Vermerk,
der Priester solle drei Schillinge dafür
erhalten, dass er am Fronleichnamstag

das Sakrament (in feierlicher
Prozession) umtrage, ein erster Hinweis
darauf ist, dass der Brauch der

Fronleichnamsprozession in Ölten auf diese

Jahrzeitstiftung zurückgeht.
Interessanterweise nämlich tauchen diese
drei Schillinge, welche der Pfarrer als

Lohn für seinen Dienst erhalten soll,
auch im Stadtrecht von 1528 wieder
auf6. Allerdings erwähnt das

Stadtrecht, das sich übrigens darauf beruft,
dass das Fest begangen werde, «wie
bißhar ein christanlicher bruch und
gewonheit gsin ist», im gleichen Zug
auch, dass am Tage nach Fronleichnam

das allgemeine Jahrzeit gehalten
werde, bei dem der Pfarrer das Opfer
aufnehmen solle als Beitrag an die
Kosten für die Entlohnung der

zugezogenen, fremden Priester, denen, wie
schon an Fronleichnam, nebst der

Verpflegung als Lohn bezahlt werden

solle, «was die rätt guott dunnkt».
Wir gehen deshalb wohl nicht fehl in
der Annahme, dass auch das (allgemeine

Jahrzeit, der Oltner
Seelensonntag7, trotzdem er im Jahrzeitbuch

erst in einem Nachtrag aus dem

lö.Jahrhundert genauer beschrieben

ist, wie die Fronleichnamsprozession
auf diese ausserordentlich aufwendige



Martin Eduard Fischer 41

im alten Ölten

"

1> und (feanoIff1|

fc» r oij
üf w 0oöJtt«jf mtmmtmm -&*&

f i-
•^1 ü\lMi &ZöTi

alpfltiiiJltfiii
mämtfdts tö.,
UQJlÄJ tß

f*A *#r« -l*rxJtM(r
vijettU ft-

^ ftj »
*yy \'- — '* atufa.i' • ~

miJu flcm mfjiua fttqtjamoimr rnmt

> v»nvi"y«j*5»»

^ -4« \\rL* 1.'.,

^ommnrnin$ L</«/** fjf"*evz;^/:
M i w i*v /fd vWa^-ii

ßiiufmff n> iwn ßf*>°k-t„..- y.,,1»^, .i.i...,,

u?«» /•—- V a..*«.— WA»,£•»*&
2-r\*2l*-&Cm ;

'/ ""•»'*"*

adÄ4:-

teä»H jSi-l'..
J» ?\> S» <(jV O ' f' i '

»Ml *Ä; .ß^qWl KivfUwt» ä <*&!«*•»- /"*

tm 8
ii;tv fir

5rr*'!
ff»'

i.•fo#--® ».

I m J\E ;,

<" * --. #(&«*

4<mm1--'' I^*
vUlL* n,1*- '•"• ,l~ ..,- r

AU(*.N-—^ <*>* ^ ^ L V tr4-—y- h»—•>-' i. - -'f

1 » ?ltt»> SalävMK*. f'~ ~

Ä.«n »

A

^ &<&#£»SV «H?,A «f </ "»«*?

u»«A v»Drrh"-
y/SÄ- | jj -v»>-

fjj pve^fot tiff /«M<y' &/ 7vmUüm ffi&siiuxj mmorA,^ SMtÄ

< «»4 V«oi i*« msli«W „*» ioyK?»*^ JLt/ittflipfa m
',f1-^ßS&Ji 4fi 4.. vlw »)4>(4&»aä.«*» ">-

'"M" ^4-«. y
t^ÄWtrt ~

"^ilWlI'4 (4 1/4

i5«. * ' 1 ' "1

j JT)" fe(^' M,rnfi" z*"/ r"i Ji'/tl Äy ,©»'nd<v//>vv_ Jt«/ •ÄÄs»1

| 4^-f2- hma c)< (r{fo. ej> j.jr Cü^ty^yf <rf»«>Q

4^|* fv^«> z^4, \*"%-ßkfP>

'^S i; "\3, CaScJiS fylklm# ^"fchA"-}
^
n * *£«t Cd* £Mt<* \

' %„du %

Jy^-yt- %, « /I«£ n 'i4'' ** '

KB, Ann* y*i~$U. k tot* aSinf /4ii Mh'/W, y2i- ^
*

b+•'N .•|:~ta-'|j
f1 * e*H44Ä»« i*»*/ »I®«#« fnÄcstS» ^<(i<t. eS"fxM>fci'f «</ »C»

»I l't'e "| A—~ te-fMW#^ fß-*~ i,-
L* n r ^ Jl a«;, ««- dnli~t—y f* &«*. iß ß'

v t.. .«ft XyLtrjffi.- j^3*J**j6iiyyt4.Jf(jny^y/s- kzyju. t)l .41«-
<~Y

D/c Rückseite des Pergamentblattes Villi
des Jahrzeitbuches von 1490 mit den

zahlreichen Einträgen betreffend die

Bittgänge in der Rogationswoche.

Jahrzeitstiftung für Konrad Val und
seine Familienangehörigen zurückgeht.

Wie nun wurde das Fronleichnamsfest

gefeiert? Bereits am Vorabend,

um drei Uhr nachmittags, wurde Vesper

mit feierlichem Segen gehalten.
Am Fronleichnamsmorgen zog man
dann in hochfeierlicher Prozession,

voraus das Vortragskreuz und rote
und weisse Fahnen, dann beaufsichtigt

vom Schulherren und seinen

Helfern, die Kinder und Burschen,
gefolgt von der Geistlichkeit und den

Honorationen (die vier ältesten Stadträte

trugen den Himmel8), den Jung¬

frauen, Frauen und Männern durch
die Strassen der Stadt. An vier prachtvoll

geschmückten Altären wurden
die vier Evangelien gelesen. Dann
erteilte der Pfarrer mit dem Allerheilig-
sten in der Monstranz (seit 1796

sogar unter Kanonendonner [!]9) den
Segen. Schliesslich kehrte man
singend und betend in die Kirche
zurück, wo das Evangelium des Tages
gelesen und dann feierliches Amt mit
Festpredigt gehalten wurde10. Die
Predigt hielt jeweils, wie am Agatha-
Tag11, ein besonderer Festprediger,
seit der Gründung des Kapuzinerklosters

in Ölten in der Regel einer der
Väter Kapuziner12.
Dass nach abgehaltener Prozession
nicht nur die Geistlichkeit zum Mahl
zusammensass, versteht sich. Schon
P. Walliser hat darauf hingewiesen,
dass das Fronleichnamsfest zu Ölten
auch einen nicht minder bedeutenden,

weltlichen Teil beinhaltete. So

wurde in Ölten früher an diesem Tag
nicht nur der Schultheiss gewählt,
sondern die Bürgerschaft pflegte bei
dieser Gelegenheit auch die
Weidlämmer zu verzehren, welche die

Wangner Schafhalter als Entgelt für
das ihnen zugestandene Weidrecht
im Gheid alljährlich abzuliefern
hatten13. Selbst als die Oltner ihre
Schultheissen längst nicht mehr selber

setzen konnten, und die Wangner
schon lange keine Lämmer mehr
ablieferten, blieb dieser Brauch erhalten.
Erst 1818 verzichtete der Stadtrat, im
Rahmen der Neuordnung des

Fronleichnamsfestes, auf die bisher üblich
gewesene, gemeinsame Mahlzeit am
Fronleichnamstag14! Auch die
Stadtrechnungen geben viele Hinweise auf
diesen kirchlichen Festtag, der sich in
Ölten zu einer Art Volksfest entwik-
kelt haben muss. So figuriert bereits
in der Stadtrechnung von 1542 ein
Ausgabenposten über vier Batzen,
welche den «schülern vff vnsers her-

gotz tag» zugute kamen15. Aus diesen
vier Batzen wurde dann freilich über
die Jahrhunderte hinweg eine recht
erkleckliche Summe, weist doch zum



42 Gemeindefeiertage, Bittgänge und Prozessionen im alten Ölten

Beispiel die Rechnung für das Jahr
1802/03 nicht weniger als folgende
Ausgabenposten aus: «auf das fron-
leichnamsfest dem panwarth fur 4

man meyen (Blumen) zu hauen 2 gl
(Gülden); demselben vnd führleü-
then ein trunk 1 gl 13 btz; auf dasselbe

(Fest) 17 pfünd bülffer (Schiesspulver)

all btz 12 gl 7 btz; 21 schützen

per man 5 btz 7 gl; 6 fahnen-
vnd kreützträger 2 gl; dem sigrist vnd
heifer 1 gl; dem kreützcappelensigrist
10 btz; dem bübenaüfsichter 7 btz 2

kr (Kreuzer); den 5 canoniers 3 gl 5

btz; den keribüben, schellen-, stücki-
vnd steckhenträger(n) jedem 6 kr
1 gl 3 btz; dem osterkerzenträger 5

btz; 5 gemeindsvorsteher vnd der

weibel 4 gl; 4 muttergottesträger 2 gl
10 btz; meyen zu fuhren 2 gl.»16
Besonders amüsant ist in dieser

Kostenzusammenstellung vielleicht der

Umstand, dass die Stadt hier erstmals

zu einem Fixum für die Schützen

überging, die schon lange als

geschlossene Gruppe an der

Fronleichnamsprozession teilnahmen, bisher
aber stets zu einem Umtrunk eingeladen

gewesen waren. Wahrscheinlich
hatten sie in den letzten Jahren den

Stadtsäckel zu sehr strapaziert, hatte
doch z.B. der Umtrunk im Mond
1789 die Stadt mehr als 50 Pfund
gekostet17!

Etwas jünger als das Fronleichnamsfest,

das durch seine Verbindung mit
dem Oltner Seelensonntag zu einem

eigentlichen Gemeindefeiertag wurde,

ist der Agatha-Tag. Er geht
zweifellos zurück auf die beiden verheerenden

Stadtbrände, welche die Stadt
1411 und 1422 heimsuchten. Noch
heute, wenn man sich vergegenwärtigt,

wie eng in unserem Städtchen
die Häuser beieinanderstehen, kann

man sich lebhaft vorstellen, wie leicht
das Feuer, wenn es erst einmal Nahrung

gefunden hatte, von Haus zu
Haus, von Dachstock zu Dachstock,
von Scheune zu Scheune überspringen

konnte, und man versteht die

berechtigte Angst der Einwohner vor
dieser Naturgewalt, der sie über Jahr¬

hunderte hinweg nicht anders als mit
Feuereimern, Haken und Äxten

begegnen konnten. Wie hart damals

eine Feuersbrunst jemanden treffen

konnte, wird deutlich, wenn wir ein

wenig in den alten Stadtrechnungen
blättern, denn als es noch keine Hausrat-

und Brandversicherungen gab,
blieb gar manchem Feuergeschädigten

kein anderer Weg, als mit einer

von seiner Gemeinde ausgestellten

Bescheinigung bettelnd von Ort zu

Ort zu ziehen und um «Brandsteuer»

zu bitten. Das zeigt zum Beispiel die

Stadtrechnung von 1538 ungemein
deutlich: Nicht weniger als zehn

Brandgeschädigte, 4 von ihnen aus

Schintznouw (Schinznach?), einer

von Holderbank, einer von Aarwangen,

einer aus dem Luzernbiet und
die andern aus nicht näher benannten

Gegenden hielten in diesem Jahr
beim Säckelmeister um Brandsteuer

an. Dieser liess ihnen ein paar Batzen
zukommen und vermerkte etwa
darüber in der Stadtrechnung: «item
aber vsgen iij batzen einem armen

man, ist von Arwangen gesin, ist fer-

brunnen»18. So ist es denn auch

verständlich, dass sich die Oltner, die

übrigens erst vierzig Jahre nach dem

zweiten Stadtbrand wieder ein
bescheidenes Gotteshaus einweihen
konnten19, eine strenge Feuerordnung
gaben20 und ihrem Zeitrichter und
Nachtwächter einschärften, er möge
auch besonders aufmerksam auf allfällig

ausbrechendes Feuer achten21.

Zudem empfahlen sie sich, wie es

damals eben durchaus üblich und
verständlich war, dem besonderen

Schutz der heiligen Agatha, die laut
ihrer Legende im Jahr 251 n. Chr. von
den Schergen eines heidnischen
Verehrers, den sie aus Glaubensgründen
abgewiesen hatte, auf bestialische
Weise gefoltert und schliesslich auf
glühenden Kohlen zu Tode gewälzt
worden war22. Ihr Festtag, der 5.

Februar, wurde deshalb von der Stadt

zum zweiten Gemeindefeiertag
erhoben23. Auch an diesem Tag, der übrigens

von Anfang an mit besonderer

Feierlichkeit, «mit singen und läsen»

und unter Beizug von auswärtigen
Priestern begangen wurde24,
übernahm die Stadt die Kosten für den

Festprediger und die anderen Geistlichen.

Dabei wurde es auch hier nach

der Gründung des Kapuzinerklosters
zur Gewohnheit, dass neben dem

jüngsten Chorherren von Schönen-

werd immer auch zwei Vertreter der

Kapuzinergemeinschaft bei der
kirchlichen Feier mitwirkten25.
Die «Kilwi», oder wie wir heute zu

sagen pflegen Kilbi (von Kilch- resp.
Kirchweihe), ist im eigentlichen Sinn
des Wortes nicht zu den kirchlichen
Gemeindefeiertagen zu rechnen, fiel
sie doch immer auf einen Sonntag,
auf den Sonntag nach Mariä Himmelfahrt

(15. Aug.) zuerst, später auf den

Sonntag nach Martini (11.Nov.)26.
Das will natürlich nicht heissen, dass

der Tag nicht feierlich begangen wurde,

aber, wie noch heute, war der

Kilbisonntag ein Tag, an welchem eine
recht weltliche Lustbarkeit den Rahmen

bestimmte. Zwar wurde am
Vorabend der Kilbi Vesper gehalten27,
aber den Kilbisonntag verbrachte

man dann bei Spiel und Tanz. In Ölten

scheint am Kilbitag jeweils auch
ein Wettschiessen durchgeführt worden

zu sein. Jedenfalls findet sich in
den ältesten erhaltenen Stadtrechnungen

von 1538, 1544 und 1550

regelmässig auch ein Posten «vmb den

schürlitz vf vnser kilwi denen

schützen»28, d.h. die Schützen erhielten auf
den Kilbitag als Siegespreis ein Stück

Tuch, um welches geschossen wurde.
Auch die Musikanten und Spielleute,
welche an der Kilbi zum Tanze

aufspielten, sind in den Stadtrechnungen
erfasst: «iij btz (drei Batzen) den spil-
leüthen vf vnser kilwi» heisst es

etwa29. Dass auch die Pfarrherren die

Kilbi besuchten und an diesen Tagen
wohl gerne auch die Gastfreundschaft
ihrer Amtskollegen beanspruchten,
geht aus den zahlreichen Eintragungen

hervor, in denen das Jahrzeitbuch
auf Kirchweihtage der Kirchen der

umliegenden Pfarreien hinweist. So



Martin Eduard Fischer 43

auf diejenige zu Trimbach am Sonntag

nach dem Verenentag (l.Sept.)
und die zu Fulenbach am Sonntag vor
dem Fest der Geburt Mariens30, auf
die zu Dulliken am Sonntag nach

dem gleichen Fest und die zu Ober-

gösgen am Sonntag nach Kreuzerhöhung31.

Bei den Kapuzinern war
Kirchweih am Sonntag in der Oktav
des hl. Franziskus32 und in der

Heiligkreuzkapelle zu Ölten am Sonntag
vor Allerheiligen33. Es mag auffällig
erscheinen, dass alle diese Kirchweihfeste

zur Herbstzeit gefeiert werden,
allein diese Tatsache dürfte ihre völlig

natürliche Erklärung darin finden,
dass man früher die Bautätigkeit
noch weit mehr als heute dem
Jahreskreislauf anpassen musste und so
darnach trachtete, Bauten jeweils vor
Anbruch des Winters fertigzustellen.
Um nun aber auf die Gemeindefeiertage

zurückzukommen: Im Jahrzeitbuch

von 1490 finden sich zwei weitere

Gemeindefeiertage, die heute

längst in Vergessenheit geraten sind,
der Albans-Tag (21.Juni)34 und der

Theoduls-Tag (16.Aug.)35. Der
Ursprung dieser beiden Gemeindefeiertage

liegt im Dunkeln. Beide sind im
Jahrzeitbuch von einer Hand
eingetragen, die auf 1571 datierbar ist36,

und zum Albans-Tag findet sich aus
der Hand von Pfarrer Werner Kiefer,
Pfarrer in Ölten 1678-170837, ein
lateinisch gehaltener Vermerk, der

besagt, er glaube, der Albanstag sei von
der Gemeinde eingeführt worden zur
Abwendung von Sturm- und
Hagelschäden, und zwar zu einer Zeit, wo
zu Ölten oft Wander-Geistliche
gewesen seien aus den Gegenden, wo
man die Hagelfeiertage feiere38.

Auch was den Theodulstag betrifft,
sind wir auf Vermutungen angewiesen.

Fest zu stehen scheint allerdings,
dass der Theodulstag als Oltner
Gemeindefeiertag ebenfalls im
Zusammenhang stehen muss mit dem
Wiederaufbau der 1422 abgebrannten
Stadtkirche. Am 15. Dezember 1446

nämlich übergaben, im Einverständnis

mit dem Bischof von Sitten, Hein-

Dieses Votivbild aus dem Jahre 1748

zeigt, wie Meister Urs Borer aufwunderbarer

Weise vor einem tödlichen Sturz

vom Dach der alten Kirche zu Wolfwil
errettet worden.

rieh Esper, Dekan der Kirche zu

Sitten, Anthelm, Dekan der Kirche auf
Valeria und Rudolf von Aarau, Kustos

der besagten Kirche, dem Boten
der Gemeinde Ölten, Peter Kölliker,
zwei Partikel aus der legendären
«Joder-Glocke». Das eine der beiden

Teilchen war bestimmt in den Guss

der neuen Glocke für die St. Martinskirche

zu Ölten, das andere für die

Marienkirche in Blotzheim39. Wenn

wir uns an den unglücklichen Brand
erinnern, dem vor wenigen Jahren die
frisch restaurierte Klosterkirche von
Beinwil zum Opfer gefallen ist und
bei dem die Glocke in der Hitze dieses

fürchterlichen Brandes buchstäblich

im Turm zerschmolzen ist, liegt
der Gedanke nahe, dass auch in Ölten
1422 Ahnliches geschehen sein muss.
So ist denn auch tatsächlich die oben
erwähnte neue Betzeitglocke, denn in
sie wurde nach dem Rückvermerk auf
der zitierten Urkunde der Joder-Partikel

eingegossen, dieselbe Glocke,
welche anno 1446 durch Rudolf Kle-
gower gegossen wurde und die noch
heute in unserem Stadtturm hängt40.



44 Gemeindefeiertage, Bittgänge und Prozessionen im alten Ölten

Ihr allabendliches Läuten aber
bewahrt uns nach altem Glauben nicht
nur vor jähem Tod, sondern erinnert
uns auch täglich an den schicksalshaften

Stadtbrand von 1422!

Wie es in einzelnen Dörfern unserer
Region noch heute üblich ist, wurde
im alten Ölten natürlich auch das Pa-

troziniumsfest, d.h. der Festtag des

Heiligen feierlich begangen, dessen

Namen die Kirche trägt. Der
Martinstag, der 11. November, galt zu Ölten

also ebenfalls als Feiertag, so

selbstverständlich allerdings, dass er
im Kalender des Jahrzeitbuches,
abgesehen von einem Vermerk aus dem
18.Jahrhundert «ecclesiae nostrae pa-
troni», kommentarlos rot als Sonntag
eingetragen ist41. Ein besonderer

Brauch am Martinstag, wie etwa der
Gansabhauet in Sursee, ist in Ölten
nicht bekannt. Hingegen wurde, wie
an den bedeutenden Festtagen des

Kirchenjahres am Vorabend feierliche

Vesper gehalten42.

Bei den Bittgängen und Prozessionen

gilt es vorerst zu unterscheiden
zwischen Umgängen, die, wie der

Flurgang am Markustag (25. April) und
die Bittgänge in der Rogationswoche,
uraltem kirchlichem Brauchtum
entsprechen und solchen, die in späterer
Zeit aus irgendeinem besonderen An-
lass von der Gemeinde eingeführt
worden sind43. Es ist, was Ölten
betrifft, kaum möglich, genaue Angaben

zu machen, wann die einzelnen

Umgänge eingeführt worden sind.

Die ersten Angaben über Ziel und
Gründe der verschiedenen Bittgänge
wurden nämlich erst im ausgehenden

lö.Jahrhundert im Jahrzeitbuch
eingetragen. Das besagt nun freilich
nicht, dass diese Umgänge damals

erst eingeführt worden wären, denn
dass in Ölten weit früher mehrere
solche Umgänge Brauch gewesen sind,
erhellt zum Beispiel aus dem Statut
für die Stiftung einer Frühmesserka-

planei zu Ölten anno 1520, wo unter
anderem zu den Pflichten des

Frühmessers gehört, dass er dem Pfarrer

helfe bei «creützgengen in und

vsswendig der statt»44.

Der allerälteste der zu Ölten
gebräuchlichen Umgänge dürfte der

Bittgang vom Markustag sein. Das

Jahrzeitbuch vermerkt dazu: «feriatur

usque post officium et cruce in Starr-

kilch comitur et vexillo»45, d.h. es

wird gefeiert bis nach dem Gottesdienst,

und man zieht mit Kreuz und
Fahne nach Starrkirch. Aus der Hand

von Pfarrer Fluri, 1724-1735 Pfarrer

zu Ölten46, stammt dann eine rund
150 Jahre jüngere Ergänzung in
lateinischer Sprache, welche besagt: Am
Markusfeste ziehen die Oltner in
feierlicher Prozession um sechs Uhr

morgens nach Starrkirch. An drei Orten

werden die Felder gesegnet, das

erste Mal bei der Ecce-Homo-Kapel-
le, das zweite Mal auf dem Rückweg
bei der Eiche, das dritte Mal kurz vor
der Stadt47. Weshalb man am Markustag

gerade nach Starrkirch zog, dürfte

hauptsächlich zwei Gründe haben:

Zum einen lag der Grossteil der Ak-
kerfelder auf der rechten Aareseite,
und zum andern muss in Starrkirch
neben St. Peter und Paul auch ein

Schutzheiliger gegen Viehkrankheiten

(der hl. Wendelin48) verehrt worden

sein49.

Auch die Bittgänge in der Auffahrts-
woche sind von der Hand von 1571

eingetragen. Nach ihr zogen die Oltner

ehedem am Montag dieser Woche

nach Trimbach, am Dienstag
durch die Strassen und um die Stadt

herum ins Kapuzinerkloster, am
Mittwoch aber nach Schönenwerd50.

Da natürlich auch die Pfarreien der

umliegenden Gemeinden an diesen

Tagen ihre verschiedenen Bittgänge
abhielten, waren gegenseitige
Absprachen nötig. So heisst es in einem
lateinisch gehaltenen Nachtrag zu
dem Bittgang nach Trimbach: Für

gewöhnlich wird um halb sechs Uhr
mit der Glocke das erste Zeichen
gegeben. Manchmal geht man aber

auch früher, damit man den Lostor-
fern und den andern, die sich ebenfalls

in Trimbach einfinden, nicht in

die Quere kommt51. Auch der

Bittgang nach Schönenwerd, zu dem man
übrigens ursprünglich um vier Uhr
morgens aufbrach wies eine
Besonderheit auf. Nach dem Jahrzeitbuch

von Starrkirch trafen sich die

Oltner und Starrkircher zu gemeinsamem

Gebet in Gretzenbach52, worauf
erst die Oltner nach Schönenwerd

weiterzogen, wo sie, wie Pfarrer Kiefer

vermerkt, am Marienaltar «aüff
der vffkirchen» Messe feierten. Am
gleichen Tag pflegten übrigens die

Wangner und Trimbacher53 und am

Montag dieser Woche auch die Ifen-
thaler nach Ölten zu kommen54.

Unter der Fülle von Angaben, welche
kreuz und quer auf dem Pergamentblatt

IX des Jahrzeitbuches eingetragen

sind, findet sich auch einer, die

ihrer Kuriosität halber, und weil sie

sich auf den Tag des Bittganges nach
Schönenwerd bezieht, hier im Wortlaut

wiedergegeben sei: «Anno 1706

die 12.maii cadens vigilia ascensionis
domini nostri Jesu Christi (am Tag
vor der Auffahrt unseres Herrn Jesu
Christi, dem 12.Mai), ist um 10 Uhr
vormittag ein fünsternus an der sonnen

geschechen, von welcher fünsternus

ich gar wohl brauchen kan die

worth des hl. euangelisten Lucae am
23. <tenebrae facta sunt in universam
terram fere per medium quadrantem
horae, quia sol per medium quadrantem

horae obscuratus est> (es wurde
finster über die ganze Erde für fast

eine halbe Viertelstunde, so dass die
Erde fiür dieselbe Zeit verdunkelt

war), also zwar ist die sonnen verfün-

stert worden, das man noch weder
schreiben noch lessen können, ja

gantz nacht ware, ja alle Sternen am
himmel hat zehlen können. Vnd von
glaubwürdigen personen ist obseru-

iert (beobachtet) worden, das es

schon gedouwet (getaut) habe. Ita te-

stor parochus (das bezeugt Pfarrer)
Jo. Wernerus Küeffer. Es ist darauf

an wein vnd brott ein wolfruchtbares

jähr ervolget, die maß wins per 5 kr.

(Kreuzer) vnd das meß kernen per 6

btz. 2 kr.» Recht eindrücklich zeigt



Martin Eduard Fischer 45

dieser Eintrag auf, wie sehr man noch

damals, auch unter gebildeten Leuten,
solch aussergewöhnlichen Ereignissen

direkten Einfluss auf das alltägliche

Leben zuschrieb, und wir können

uns gut vorstellen, dass ein solches

Naturschauspiel seinen Eindruck auf
den einfachen Bürger sicher nicht
verfehlte!
Einen letzten, besonders interessanten

Eintrag der Hand von 1571 finden
wir dann am Tag der Kreuzauffindung

(3.Mai)55. Er ist zwar, da das

Pergamentblatt am Rande etwas be-

stossen ist, nicht mehr vollständig zu
lesen, gibt aber einen wichtigen
Sachverhalt wieder. Wir lesen: «Cum cru-
ce et vexillo in sacellum extra civita-
tem prope portam quae duxit Wer-
dam et officium... de festo s. inven-
tione cruris», d.h. (man zieht) mit
Kreuz und Fahne zum Kapellchen
ausserhalb der Stadt, nahe beim Tor,
das nach Schönenwerd fuhrt, und

(dort wird) Messe (gehalten) vom
Feste Auffindung des Kreuzes. Was
nun haben wir uns unter diesem

Kapellchen bei dem Tor nach Schönenwerd

vorzustellen? Wohl kaum die

Ecce-Homo-Kapelle, denn sie wird
vom gleichen Schreiber beim

Bittgang nach Starrkirch mit keinem

Wort erwähnt. Dem Beschrieb nach

muss es sich vielmehr um die Kapelle
ennet der Aare handeln, von der Ildefons

von Arx annimmt, sie habe auf
dem Platz gestanden, wo 1786 das

neue Zollhaus (heute Rest. Zollhüs-
li) erbaut wurde56. Über diese Kapelle

ennet der Aare wissen wir leider
sehr wenig. Sie taucht nur selten in
den Quellen auf. Allerdings enthält
die Kirchenrechnung von 1693 einen
für uns wichtigen Vermerk: «Indeme

angezogen worden, daß es anstendig
were, zu abwendüng hagel- oder
anderen ungewitters an einem gewüß-
sen orth solte ein hl. creütz aufrichten,

ist man auf den blan (Plan, Idee)
kommen, daß vor disem bey der Di-
steli scheüren und Maritzen von Ar-
xen seeligen haus ein cappeli gestanden,

selbiges aber abgebrochen und

So präsentierte sich die ehemalige
Dorfkirche zu Hägendorf, als die Oltner noch

nach Hägendorfwallfahrten.

ein anderes dafür auf zu baüwen

versprochen worden. Wirt hieüon die
abredt geschechen, ob nicht alldort
ein andere cappelin oder creütz könte

aüfgericht werden.»57 Dürfen wir,
gestützt auf die beiden Einträge und auf
die Tatsache, dass später der feierliche
Gottesdienst am Festtag der

Kreuzauffindung in der 1603 erbauten

Kreuzkapelle vor dem Obertor58

gehalten wurde59, annehmen, dass es

sich schon bei der im Jahrzeitbuch
erwähnten Kapelle bei dem Tor nach
Schönenwerd um eine Heiligkreuzkapelle

gehandelt habe? Sicher belegt
ist durch die zitierten Einträge jedenfalls,

dass der Kreuzgang nach Wolf-
wil, über dessen Rahmen der Stadtrat

zu Ölten am 5. Mai 1734 Beschluss

fasste60, und der laut der Zusammenstellung

über die kirchlichen Bräuche

von Pfarrer Bürgi «nach alter
Gewohnheit undt Gelübtnis wegen dem

Hagel» gehalten wurde61, nicht vor
dem 18.Jahrhundert eingeführt worden

sein dürfte. Er war denn auch der

erste Kreuzgang, der wieder
abgeschafft wurde, indem die Gemeinde
1804 beschloss, von nun an statt nach

Wolfwil nach Hägendorf zu ziehen62.

Dort war nämlich anno 1771 auf Be¬

treiben des damaligen Pfarrers
Johann Georg Bleyer vor dem Abbild
des «wundertätigen Gnadenbildes
Mariae vom guten Rath, welches sich
zu Jenazzano in Wälschland bey den

wohlerwürdigen Vätern Augustinern
befindet», eine Bruderschaft «Mariae
zum guten Rath» errichtet worden63.
Als letztem, wohl geschichtsträchtig-
stem Bittgang im alten Ölten wollen
wir zum Schluss dem Bittgang nach
Ifenthal etwas nachgehen. Ihn hat
Pfarrer Friedrich Vit, bis 1619 Pfarrer
in Ölten64, wie folgt im Jahrzeitbuch
eingetragen: Im Jahre des Herrn 1611
wurde von der Gemeinde Ölten
festgelegt, dass von nun an und für alle
Zeiten unter der Führung der
Geistlichkeit am Feste der heiligen Jungfrau

Katharina (25. Nov.) eine
Prozession zu der allerheiligsten Jungfrau

und Märtyrerin Katharina zu
Ifenthal abgehalten werde. Dies
bezeuge ich, Friedrich Vit, bescheidener
Pfarrer ebenda65. Man wird sich mit
Recht fragen, welch unerhörtes Ereignis

die Oltner bewogen haben mag,
zu vorwinterlicher Zeit einen derart
weiten und mühsamen Bittgang zu
geloben? Die Erklärung findet sich
im Jahrzeitbuch der Kirche von Ifenthal.

Dort berichtet Pfarrer Peter Josef

Gionet, 1739-1759 Pfarrer in
Ifenthal66, folgendes: «Die ehrsame ge-
meynd von Ölten kombt schon 134



46 Gemeindefeiertage, Bittgänge und Prozessionen im alten Ölten

jähr an s. Catharinen tag auff Yffen-
thall mit creütz. Die ursach ist, weil-
len for so vill jähren die leydige pest
zu Ölten solcher maßen starch und

grausamb graßiert, daß schon alles

ausgestorben ware zu Ölten bis an 14

burger [.'], auff welches sie ihr
Zuflucht (nebst gott) zu der heilligen
jungfrauwen und martyrin Catharinaus

genohmen haben und sich mit
einem ebigen gelübt verlobet, alle

jähr (ohne ausnam, es möge dan wetter

sein, wie es immer wolle) an s. Ca-

tharinae tag in ihre kirchen zu Yffen-
thall mit creütz zu gehn, mit gentzli-
chem steiffem und festem vertrauen,
der güettige gnädige gott werde sie

durch die kräfftige forbitt diser
gnadenreichen heilligen erhören und die

pesilentzische zucht von ihnen güetti-
gist abwenden, welches dan auch ge-
schechen, das in derjenigen stund, in
welcher sie dises gelübt versprochen,
die pest nachgelaßen, gantz und gar
nit mehr verspirt worden. Der liebe

gott wolle sie und alle weiters darvon
bewahren. Dißes ist gantz woll und
ordentlich auch in dem pfarrhauß zu
Ölten auffgeschriben; wer mer
verlangt darvon zu wißen, kan sich dor-

ten informieren.»67 Tatsächlich

spricht das Oltner Totenbuch für das

Jahr 1611 eine deutliche Sprache.
Während in den Jahren vor und nach
1611 alljährlich im Durchschnitt
nicht mehr als 5-7 Personen starben,

bringt das Jahr 1611 eine Liste von
nicht weniger als 96 Personen! Dabei
wird zusätzlich vermerkt, dass in
diesem Jahr ungefähr 200 Personen an
der Pest gestorben, die Kinder aber

gar nicht im Totenbuch eingetragen
worden seien68. Schrecklich muss die
Pest damals in Ölten gewütet haben.

Allein vom 13.Juli bis zum 20. Oktober

starben 83 erwachsene Oltner
Bürger®. Was wunder also, wenn die
Oltner in ihrer Not diese alljährliche
Wallfahrt gelobten und - welch
seltsamer Zufall, dass der letzte Tote des

Jahres 1611 am 25. November, am
Fest der hl. Katharina, verstarb70!

Es bleibt die Frage, was aus diesen

Gemeindefeiertagen und Bittgängen
geworden ist. Wie die Stadtrechnungen

eindrücklich belegen, überstanden

all diese kirchlichen Bräuche die
zweifellos nicht gerade
kirchenfreundlichen Stürme der Franzosenzeit

unbeschadet. Auch in der Helve-
tik fanden zu Ölten Kreuzgänge und
Fronleichnamsfest statt, mit etwas
bescheideneren Kosten allerdings.
Vielleicht aber ist es kein Zufall, dass in
der gleichen Rechnung, der die

eingangs erwähnten detaillierten Angaben

über die Ausgaben für das

Fronleichnamsfest entnommen sind, mit
drei Gulden und drei Batzen auch ein
Posten figuriert, welcher «dem

Kreuzwirt für Wein beim Freiheitsbaum

abhauen» ausbezahlt wurde71.

Die anfängliche Freude über den Abzug

der verhassten Franzosen ver-
blasste nämlich bald und machte
einer verbreiteten Unzufriedenheit über
die Versuche Platz, die alten,
feudalistischen Zustände des Patriziates
wiederherzustellen. Die Protokolle über
den Oltner Aufruhr von 1814
sprechen hier eine deutliche Sprache.
Dadurch, dass die Kirche vielerorts sich

auf die Seite des Patriziates stellte,
dessen mehr oder weniger wohlmeinenden

Schutz sie über Jahrhunderte

genossen, schaffte sie sich in den Reihen

derer, die nicht gewillt waren auf
die wesentlichen Freiheiten und
Rechte zu verzichten, welche die
französische Revolution propagiert hatte,
unversöhnliche Feinde. So setzte Ölten

am 22.Juni 1817 in der neuen
Gemeindeorganisation auch eine
Kommission für Schul- und Kirchenfragen
ein72. Dann wurden am 15. Mai 1818
das Fronleichnamsfest neu geordnet
und zugleich das bis zu diesem

Datum üblich gewesene offizielle
Fronleichnamsessen der Behörden
abgeschafft73. Der nächste Schritt erfolgte
im Januar 1833, indem durch Ge-
meindebeschluss die Spezialkommis-
sionen um 2 Mitglieder verringert
wurden und man, da Pfarrer und
Kaplan der Schulkommission angehörten,

argumentierte, neben einem ge¬

wöhnlichen Mitglied habe auch einer

von ihnen zurückzutreten74. So verlor
der Pfarrer durch Los-Entscheid
seinen Sitz in der Schulkommission,
der ihm seit Menschengedenken
zugestanden hatte. Von nun an
entschied die Schulkommission, was in
Ölten in kirchlichen Angelegenheiten

zu geschehen hatte. So stellte sie

bereits am 2. März 1834 den Antrag,
es seien, da der Agatha-Tag auf den

Sonntag verlegt worden, und da an
Fronleichnam auch andernorts wegen
der Prozession keine Predigt gehalten
werde, in Zukunft keine besonderen

Ehrenprediger mehr anzustellen. Den
Kapuzinern solle zudem mitgeteilt
werden, man sei infolge der letzten

Agatha-Predigt zu diesem Schlüsse

gebracht worden75. Diesem Antrag,
der vor allem in seiner eigentlichen
Begründung kaum Fragen offen lässt,

folgte am 9. Februar 1835 der Antrag,
es seien verschiedene Gemeindebeiträge

an pfarreiliche Bräuche zu streichen

(so ein Beitrag an die vom Pfarrer

jeweils am Examen verteilten
Schulprämien und die Beiträge an
den Stefans- und Johanneswein). Im
weitern, so heisst es, «wird darauf

angetragen, da die Kreuzgänge nach
Yfenthal und Hägendorf als von der
Gemeinde freiwillig angenommen,
auch mit dem Willen derselben wieder

können abgestellt werden, so soll

vom Gemeinderat der Gemeinde

vorgeschlagen werden, die Aufhebung
derselben zu beschliessen.»76 Auf diese

Vorstösse hin versuchte nun Pfarrer

Gerno noch einmal Widerstand
zu leisten, indem er der Gemeinde die

Kompetenz absprach, in Fragen des

Agatha-Tages und der Fronleichnamsfeier

zu entscheiden. Ja, er
versuchte, in der Hoffnung ein grosses
kirchliches Fest vermöchte vielleicht
die sich breitmachenden antiklerikalen

Tendenzen etwas zu mildern, die
Gemeinde dazu zu bewegen, die neue

Stadtkirche, welche 1813 ohne eigentliche

Einweihung einfach in
Gebrauch genommen worden war, nun
doch durch den Bischof feierlich ein-



Martin Eduard Fischer 47

iMmquam deficitColuinriii nulfisperfDiom
riee Cglumna ignis per noctein Exod.is.v.

ti ftfr ./>. et ease.«•/

12-

Sluäjug
Nr

tnevfivifoDtgf??n Segelmifjdfen
»tu Um

H)unb«tt(j<itij3«n ®nafc««f>üi)e

SOlcirid »omgutrn Statftr
b t ff«w

roaf>r&aft aut&entifdjf, <ui ixra 0«nbcn6ilbe

Sit 3 e it a J3 an o
angerührte unb benebijitlc älbhilhung

in

Der «ßfattfiw&* su^ägcnbotf
«M-f bem

bie munberfeare Ucbetfefjujjg beifdben »ovfteflenbfii

&rubevf(feftft'9Ut<ive
uon bett gfjciftgläu&igcn nnbäc^tif) oereftt

0t«! Öettt 38ÄIf(f)tJt j 80tt P. Mig. Angelo Mari* cVOrig»
Ord. Eremit. S. P. Aue. bcfcftic&etten / unp ju 3?#m iji%

(jutgebei^etiett, beftitiaUn tmb gtbrueftöt Sßücfjfeitt
SrSPSe«/ unö «ad) Sem Sluaobucget Cfcmpjar juiu

SDruc! befotbett

3u?ote bert^tifte Auflage,
' " i

S« baten tn /ädgeittßrf,

3UO/ it i i.
©«btttdt bei) 3ob«n» SRietiael <äfo»* ©ianff&i.

Zu Maria vom guten Rat in Hägendorf

zogen die Oltnervon 1804 bis 1835.

weihen zu lassen. Er stellte in
Aussicht, dass die Gemeinde bloss für die
12 sogenannten Apostelkreuze
aufzukommen hätte, während er selber für
die Verköstigung und Unterkunft des

Bischofs aufkommen würde. Die
Antwort des Gemeinderates war
lakonisch: In Anbetracht dessen, dass seit
bald einem Vierteljahrhundert in der
Stadtkirche öffentlich Gottesdienst

gehalten werde und in Anbetracht der
sich durch betrübliche kirchliche
Wirren auszeichnenden, gegenwärtigen

Zeitumstände sehe sich der
Gemeinderat ausserstande bei «Ihro bi¬

schöflichen Gnaden» Antrag auf

Einweihung der hiesigen Pfarrkirche zu
stellen77. Am 28. August 1835 folgte
der Gemeinderat den Anträgen der

Schulkommission, schaffte die beiden

Bittgänge nach Hägendorf und Ifenthal

ab und beauftragte den Pfarrer zu
den beschlossenen Abänderungen
betreffend Fronleichnam und Agatha-
Tag die Zustimmung des «Tit. Herrn
Bischofs» auszuwirken78.

Der Rest ist schnell berichtet: am
15.November 1863 beschloss eine

ausserordentliche Gemeindeversammlung,

es seien auch die Prozessionen

an den Muttergottesfesttagen
abzuschaffen, da diese nur sehr

schwach besucht würden79. Und

schliesslich vermerkt das

Gemeinderatsprotokoll vom 22. Mai 1874, es
habe der Gemeinderat beschlossen,
die bisher übliche Prozession am
Fronleichnamstag abzuschaffen. Das
Pfarramt sei davon zu verständigen80.
Damit setzte der Gemeinderat einen
vorläufigen Schlusspunkt hinter eine

politische Entwicklung, die, gewachsen

in einem Klima gegenseitiger
Untoleranz, in gut fünfzig Jahren
radikal aufräumte mit religiösem
Brauchtum, mit dem unser Gemeinwesen

über Jahrhunderte verbunden

gewesen war.

Anmerkungen siehe S. 103.


	Gemeindefeiertage, Bittgänge und Prozessionen im alten Olten

