
Zeitschrift: Oltner Neujahrsblätter

Herausgeber: Akademia Olten

Band: 30 (1972)

Artikel: Afrikanische Kunst

Autor: Hubacher, Edwin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-658744

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-658744
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Afrikanische Kunst

Von Edwin Hubacher

Göthen und Fetische

Im sechsten Band der «Allgemeinen deutschen

Real-Encyklopädie für die gebildeten Stände»

(Leipzig, Brockhaus, 1844) lesen wir unter dem
Stichwort Götge u. a.: «Die Gestalten und Bilder
...von Menschen und Thieren oder aus beiden

zusammengesetzt, welche aller idealischen Vollkommenheit

entbehren, nennt man Götzen... (sie)
sind hauptsächlich Gestalten der Furcht und sollen
Schrecken einflössen...»
Im fünften Band ist ferner nachzulesen: «Fetisch

ist... jedes durch die Natur oder die Kunst
hervorgebrachte Ding, dem man Zauberkräfte
zuschreibt...» - «Das Wort stammt von den Portugiesen

(fetisso) (richtig: feitifo Machwerk), die

Wort und Sache bei den Völkern Nigritiens fan-

Maske aus dem Ogowe-Flussgebiet. Gabun. Das
weisse Geistergesicht ist Sinnbild einer verstorbenen,
schönen Frau. - Privatsammlung, Ölten.

den, welche feitico von Zauberdingen brauchten

...»-«... dadurch, dass rohe Völker den
Zauberdingen ein bewusstes Wirken zuschreiben...
wurde der Fetisch zum Götzen...»
Diese kurzen Hinweise erhellen die Einstellung,
die in Europa bis vor wenigen Jahrzehnten der
Kunst der «Primitiven» gegenüber herrschte.

Kunstgegenstände der Naturvölker wurden in
Kuriositäten-Kabinetten als «heidnische Götzenbilder»

mit einer Mischung von Furcht und
Abscheu betrachtet.

Später wurden sie in Museen und wissenschaftlichen

Instituten zu Forschungsobjekten der
Religions- und Völkerkunde. Dadurch war man dem
Verständnis dieser ursprünglichen Zeugen der

schöpferischen Natur des Menschen um etliche
Schritte näher gekommen.
Aber die eigentlichen Voraussetzungen für dieses

Verständnis schufen um die Jahrhundertwende
jene Künstler, die das Menschlich-Schöpferische
durch die Talmi-Zivilisation des heraufkommenden

Maschinenzeitalters bedroht sahen und sich

auf die Suche nach dem Unverfälschten und
Ursprünglichen machten.
Als einer der ersten kehrte Paul Gauguin 1887 der

Zivilisation den Rücken, um auf Tahiti das

«verlorene Paradies» zu suchen.

Negerplastik und moderne Kunst

Auf ihrer Suche nach dem Ursprünglichen, die

zugleich ein Suchen nach einer neuen Formensprache

war, stiessen die Träger der grossen Kunstrevolution

nach der Jahrhundertwende auf die Kunst der

Primitiven.
Aber schon das Wort «primitiv» wurde von ihnen
nicht mehr in seiner verfälschten, abwertenden
Bedeutung von dürftiger Einfachheit aufgefasst, das

«Primitive» hatte für sie wieder seinen eigentlichen,
wörtlichen Sinn: Erstling, Beginn, Ursprung.
In Paris begannen um das Jahr 1905 herum die
«Fauves» (die «Wilden»!) unter ihnen Matisse,

Negerskulpturen zu sammeln.

Von der viel besprochenen Einwirkung der
afrikanischen Plastik auf die Entwicklung des Kubismus

zeugt vor allem aber Picassos «periode negre»
(1907-09). In seiner Untersuchung über «Neger-

29



Tanzaufsatz der Bambara, Mali, in Antilopengestalt,
Abbild des Kulturbringers Tjiwara, der einst vom
höchsten Wesen ausgesandt wurde, das Volk der
Bambara den Anbau des Kornes zu lehren. Der
Tjiwara-Tanzaufsatz wird bei Aussaat und Ernte
eingesetzt und bewirkt Fruchtbarkeit. -
Privatsammlung, Ölten.

Ahnenfigur der Baule. Elfenbeinküste. Die Ahnen
vermitteln zwischen den Lebenden und der unsichtbaren

Welt, aus der die zum Fortbestand des
Lebenskreislaufes notwendigen Energien hervorgehen.
Privatsammlung, Ölten.

kunst und Kubismus» kommt Kahnweiler zum
Schluss: «Es handelt sich nicht um einen Einfluss
der Negerkunst auf die Kubisten, sondern auf eine
bei Beginn eines Bruchs mit der bestehenden
Tradition häufig zu beobachtenden Erscheinung: man
sucht Bestätigung, indem man anderswo in Zeit
und Raum jene neuen Tendenzen wiederfindet, zu
denen man sich bekannt hat.. T»

Die von der Negerplastik ausgehende Faszination,
unter der die Künstler der Avantgarde nach der

Jahrhundertwende standen, wirkt noch heute
nach. Wie ist diese Faszination zu erklären? Die
Fauves waren durch die exotische Ursprünglichkeit

der afrikanischen Kunst bezaubert worden,
die Kubisten durch deren abstrahierende Formensprache

und geballte Kraft, die Expressionisten
durch die Emotionsgeladenheit und die Surrealisten

durch ihre oft dämonische Ausstrahlung.
Wie mächtig und nachhaltig die Werke der Primitiven,

vor allem die Skulpturen aus Schwarz-
Afrika auf die Kunst des zwanzigsten Jahrhunderts

eingewirkt haben, wird evident, wenn wir
sie vergleichsweise neben grosse Werke der
Moderne stellen2.

Gleichsam mit einem Schlag waren die
Negerskulpturen nun nicht mehr nur ethnographische
Kuriositäten, sondern anerkannte Kunstwerke,
deren Zugehörigkeit zur Weltkunst heute eine
Selbstverständlichkeit ist.

Stille Würde der afrikanischen Plastik

Wenn von den Figuren aus der Südsee gemeinhin
eine wilde, agressive Dämonie ausgeht, strahlen
die Figuren aus Schwarz-Afrika - vor allem die
Ahnen- und Kultfiguren - eine stille Würde und
innere Ruhe, ja Abgeklärtheit aus.

Sogar die afrikanischen Masken wirken durch ihre
symmetrische Gestaltung ausgeglichen, im
Gegensatz zu den Masken der Alpenländer oder der
nordamerikanischen Indianer, die durch ihre
gewollte Asymmetrie das Unruhige, Groteske, oft
auch Hässliche betonen.

Elsy Leuzinger, die bedeutende Zürcher Ethnologin,

der wir neben ihrem grundlegenden Werk
über die Negerkunst den ausgezeichneten Katalog
«ihres» Rietberg-Museums und den fachlichen
Text des Katalogs der grossartigen Ausstellung

30



«Die Kunst von Schwarz-Afrika» im Kunsthaus
Zürich (1970) verdanken, hat das «Kunsterlebnis
Afrika» wie folgt umschrieben:
«Wer sich der afrikanischen Plastik gegenübersieht,

spürt unmittelbar, dass es hier um eine hohe,
geistige Aussage geht. Statische Ruhe und
geballte Kraft finden zu harmonischer Einheit.
Halbgeschlossene Augen und Formen, die nichts mit
der natürlichen Umwelt gemein haben, rühren an
eine höhere Wahrheit. Ein Atem aus dem Jenseits
weht uns an, Kräfte strömen aus, treffen uns,
schwingen zurück, in ewiger Wechselwirkung.
Ergründet man das Zusammenspiel, die Gesetze, die
solche Ausdruckskraft und Harmonie erreichen,
so ist man betroffen von den raffinierten
Kombinationen, von den kühnen Ideen, von den
wohltuenden Proportionen, die den Werken
innewohnen3.»

Religiöser Urgrund

Aus welchem Urgrund heraus kommt diese starke

Ausstrahlung der Negerkunst? Mit dem Stichwort

«Kräfte» sind wir der Beantwortung dieser

Frage nähergerückt.
Die Deutung des Weltbildes und der Religion des

Afrikaners - trotz der Vielgestaltigkeit der Negervölker

dürfen wir diese allgemeine Bezeichnung
anwenden, weil trotz unterschiedlicher Namen und
regionaler Nuancen die Denkweise im Wesentlichen

übereinstimmt - verdanken wir dem Buch
«Bantu-Philosophie» des Franziskanerpaters Pla-
cide Tempels4.
Von ihm erfahren wir, dass im Mittelpunkt dieses

Denkens (und Handelns!) die «Lebenskraft» steht.

Die Bantu (und mit ihnen alle andern Neger) sprechen

von der Kraft unseres ganzen Seins. Deshalb
bedeutet Weisheit für sie die Einsicht in die Natur
des Seins, das für sie gleichbedeutend ist mit der
Natur der Kräfte. Ihr Bestreben geht dahin, Kraft
zu erwerben, zu besitzen und sie ständig zu mehren.

Was wir mit Magie bezeichnen, ist für sie die

Anwendung der Naturkräfte, die ihnen zur
Erhöhung der Lebenskraft zur Verfügung stehen.

Annähernd im Sinne der neuplatonischen
Philosophie der Spätantike stellen sich die Bantu den

Ursprung der Lebenskraft als Emanation, die von
einem höchsten Wesen ausgeht, vor. Dieses höchste

Wesen ist indessen den Menschen so fern, dass

es für sie unerreichbar ist und in ihrem Leben
nicht unmittelbar in Erscheinung tritt. Deshalb
macht sich der Bantu von ihm kein Abbild.
Von diesem höchsten Wesen geht die Kraft
stufenweise über auf die Ureltern der Stämme, auf die

«Kulturbringer», und von ihnen auf die andern
Ahnen. Von den Lebenden haben die Stammesältesten,

die Medizinmänner, die Priester, die

Häuptlinge, die Schmiede (die das Feuer hüten)
und die Künstler den grössten Anteil an der
Lebenskraft. Den Menschen folgen die Tiere, Pflanzen
und Mineralien. Alle Wesen und Dinge sind mehr
oder weniger mit dieser Kraft «aufgeladen».
Die natürliche Fruchtbarkeit der Menschen, Tiere
und Pflanzen ist eine Äusserung des Wirkens der

Lebenskraft, die immerwährend aus dem höchsten
Geist ausströmt und verströmt. Ahnenkult und
Fruchtbarkeitsriten sind untrennbar. Die Fruchtbarkeit

des Ackers, der Tiere und der Menschen
sind identisch. Deshalb haben die Attribute des

Geschlechtlichen als Symbole eben dieser Fruchtbarkeit

nichts Obszönes an sich, im Gegenteil, sie

sind heilig, verehrungswürdig.
Wenn es dem Menschen möglich ist, die Lebenskraft

durch ihr Tun und Lassen zu mehren, hat er
auch die freie Wahl zwischen positiven und
negativen, aufbauenden und zerstörenden Kräften, also

zwischen Gut und Böse. In diesem Wissen äussert
sich das ethische Bewusstsein der Bantu, das Lüge,
Diebstahl und böse Zauberei von sich weist, um
damit nicht das Gleichgewicht und die Ordnung
im Weltall zu stören.

Akuaba-Puppe der Ashanti. Ghana. Diese Puppe, ein
Bild der lunaren Muttergottin, wird von den
Madchen im Hüfttuch getragen, damit sie dereinst
schöne Kinder bekommen. - Privatsammlung, Ölten.

31



Wie die häufig wiederkehrende Darstellung des

Urelternpaares ist das Ahnenbild kein Fetisch,
sondern Sinnbild und gleichzeitig Wohnung der Seele

des verstorbenen Ahnen. Die Figur wird hergestellt,

damit die heimat- und körperlose Seele wieder

eine Heimstätte habe. Die herumirrende Seele

könnte dem Stamm Böses zufügen. Sie muss
versöhnt werden, indem man ihr eine neue Körperlichkeit

zur Verfügung stellt.
Die Ahnenfigur dient also der Versöhnung
zwischen den Lebenden und den Toten. Als
Gegenleistung für die ihm zur Verfügung gestellte
Seelenwohnung stellt der Verstorbene den Lebenden
seine «Kraft» zur Verfügung. Diese geht nun
heilbringend und segnend von der Ahnenfigur aus.
Die Figur ist also das Medium zwischen den
Lebenden und dem Ahnengeist. Ihr kann man seine

Anliegen anvertrauen; sie kann man um Schutz
und Hilfe bitten.
Erinnern wir uns in diesem Zusammenhang eines

Satzes von Herbert Read: «Die grössten Kunstwerke

waren immer Images oder Mythen der

Aussöhnung5.»

Als Image der Aussöhnung muss das Ahnenbild
den Ausdruck erhabener Ruhe haben. Es muss
statisch und in sich gekehrt sein. Daraus erklärt
sich die stille Würde der afrikanischen Plastik.
Im übertragenen Sinn ist das gleiche von andern

Kultfiguren zu sagen. Die Übergänge zwischen
allen Figurengruppen sind überhaupt fliessend,
auch der zwischen der kleinen, persönlichen Ahnenfigur

und dem Fetisch, dessen magische Kraft
einem bestimmten Zweck dienstbar gemacht werden

kann.

Masken

Dient die Ahnenfigur dem Kult in statischer, dann

tut das die Maske in dynamischer Weise. «Wir
dürfen nicht vergessen, dass alles, was Maske ist,
auch Tanz ist6.» Wenn wir in Museen, Ausstellungen

oder Privatsammlungen afrikanische Masken
betrachten, dann sind wir zwar von ihrer
Ausdruckskraft beeindruckt, aber wir können nur
einen Teil dessen, was sie sind, aufnehmen. Ihr
«Leben» ist in der Bewegungslosigkeit
«eingefroren». Erst in der tänzerischen Bewegung ihres

Trägers - der Tanz ist die umfassendste und
adäquate Ausdrucksweise der Gefühlswelt des
Afrikaners - kommt all das, was der Schnitzer in die
Maske legte, zur vollen Wirkung.
Masken zelebrieren tanzend das Walten des

Übersinnlichen und der Naturmächte. Tanzend setzen
sie, sprechen sie Recht. Darüber hinaus wird
kosmisches Geschehen tanzend nachvollzogen. Anti¬

lopenmasken stellen beispielsweise (nach Frobe-
nius) in diesem kosmischen Ballett die kreisenden
Sterne dar, Stier und Widder die grossen Gestirne,
Mond oder Sonne. Solange die Masken immer wieder

tanzen, halten sie die Bewegung der Welt in
Gang.

Gemeinsame Ursprünge

In diesem Zusammenhang sei darauf hingewiesen,
dass die heutigen Ethnologen die gemeinsamen
Ursprünge allen Maskenwesens (also auch des

europäischen) erkannt haben; sie liegen in einer

uralten, in «zivilisierten» Gegenden vergessenen
und ins Unbewusste verdrängten Ahnenreligion.
Von den Lötschentaler Masken sagt Karl Meuli
beispielsweise: «...dass das ganze Treiben für das

Gedeihen von Mensch, Tier und Pflanze nützlich,
ja nötig sei, das scheint dem Bewusstsein
entschwunden zu sein. Merkwürdig ist die im Namen

,Roitschäggätä' bewahrte Vorstellung, die
dämonischen Wesen kämen aus dem Kamin. Im Maggia-
tal glaubt man, in dem grossen Schlot, aus dem
die Ketten zum Befestigen der Kessel auf die
offene Feuerstätte herabhängen, wohnen die Seelen

der Toten des Hauses, und man hütet sich, die

Maske der Kran (Guere-Wobe). Die Dan-Kran-
Völker des Hinterlandes der Elfenbeinküste weisen
eine ausserordentliche Vielfalt von expressiven
Masken auf. - Privatsammlung, Ölten.

32



Flammen des Herdfeuers zu hoch hinaufschlagen
zu lassen; sie würden die armen Seelen quälen.»
Karl Meuli ist der Auffassung, es sei gar nicht so

unwahrscheinlich, dass man auch im Lötschental
Ähnliches geglaubt habe7.

Sogar den Ursprung des Wortes «Maske» bringt
Meuli in Zusammenhang mit den Toten. Er führt
es auf das langobardische «mascus» oder «masca»
zurück: «Es bezeichnet eine Masche oder ein

Netz, weiterhin den Leichnam, der in ein Netz
eingewickelt wurde, um sein gespenstisches
Wiederkommen zu verhindern, schliesslich diesen
netzumhüllten Wiedergänger selbst8...»
Das von Meuli beschriebene Walten der «Masken»,

die fast immer und überall im Besitz der
Männerbünde sind, gilt auch für Afrika: «Je ferner

und höher die dargestellten Ahnen sind, desto
weiter entfernt sich ihre Maskengestalt vom
Individuellen, um sich immer mehr im Ausdruck des

Numinosen überhaupt zu versuchen. Am
unzweideutigsten aber sagt es ihr ganzes Benehmen, dass

sie Geister, Tote sind. Ihre Bewegung ist nicht der

nüchtern-zweckmässige Schritt; sie ist geisterhaft
gesteigert, zauberhaft schnell oder feierlich
geheimnisvoll, fast immer streng rhythmisiert zum
Tanz. Geisterhaftes Getön umschwebt sie: Trom-

Zeremonienmaske Kplekple der Baule (bekannt auch
unter der Bezeichnung Guli). Elfenbeinküste. Mit
ihrem Scheibengesicht ist sie der Symbolik der
Sonnenmächte zuzuordnen. - Privatsammlung, Ölten.

mel, Pfeife, Schwirrholz, Klänge, die man nur zu
Geisterzeiten hört; oft sind die Musikgeräte heilig
und ausschliesslicher, geheimer Besitz der Geister.
Ihre Sprache ist einmal die stumme Gebärde -
Tote schweigen - oder dann seltsames Röcheln
und Flüstern; reden sie, dann die Geistersprache:
Vers, Rätsel und Gesang. Auch in der Art, wie sie

rächen und strafen, verrät sich die Geisterhand9...»

Herkunft

Wenn hier von afrikanischer Kunst die Rede ist,
dann ist damit im engeren Sinne die Holzplastik
von Schwarz-Afrika gemeint, unter Ausklammerung

der grossen Kunst von Benin und Ife (Bron-
zeguss), der Felsmalereien früher Saharavölker
und der Buschmänner und der Terrakotafiguren
der prähistorischen Nok-Kultur.
Aber nicht in ganz Afrika wurde und wird die
Holzbildhauerei gepflegt. In Ostafrika ist sie nicht
heimisch. Das dürfte auf den bilderfeindlichen
Einfluss des Islam zurückzuführen sein. Ebensowenig

treffen wir sie in Südafrika.
Die Stilprovinzen der Negerkunst reihen sich der
westafrikanischen Atlantikküste entlang auf, von
Guinea bis hinunter nach Angola. Aber auch im
Hinterland mit seinen Urwäldern und Trockensteppen

leben kunstschaffende Stämme.
Alle diese Stämme und Stile aufzuzählen, würde
den Rahmen dieser Arbeit sprengen. Erwähnen
wir stichwortweise einige der wichtigsten.
Da sind die westsudanesischen Stämme des

Nigerbogens : Dogon, Bambara, Mossi und Bobo mit
ihrer der Abstraktion zuneigenden Kunst (Mali
und Ober-Volta). Da sind die begabten Baule der
Elfenbeinküste mit ihren kultivierten Schöpfungen
und die Dan-Kran-Völker mit ihrem Reichtum an
Maskenformen. Da sind die Baga mit ihren
imposanten Nimba-Schultermasken und den berühmten

Anok-Figuren (Sierra Leone). Da sind die
mutterrechtlich organisierten Mende mit den

grossen schwarzen Bundu-Stülpmasken (Liberia).
Da sind in Gabun die heute mit Gold
aufgewogenen Reliquiarwächter der Pangwe und die

kupferüberzogenen Grabwächter-Kopffüssler der
Bakota. Aus dem Ogoweflussgebiet kommen die

geheimnisvollen, asiatisch anmutenden weissen
Masken von Geisterfrauen. Wie Riesenkürbisse
wuchern im Kameruner Grasland eher gemütlich
anmutende Stülpmasken. Vergessen wir auch
nicht die aggressiven Fetische der Basonge oder die
erstaunlichen Schöpfungen der Baluba (Kongo).
Aus dem faszinierenden Formenreichtum der
Variationen eines grossen Themas haben wir
willkürlich andeutungsweise nur einige Beispiele
herausgegriffen.

33



Zukunft

Die afrikanische Holzplastik ist eine funktionelle
Kunst, die aus dem gesellschaftlichen und
religiösen Urgrund heraus lebt. Mit dem Wegfall dieses

Grundes ist ihr Lebensfaden abgeschnitten.
Daraus erklärt sich, weshalb in Afrika die Quelle
traditionellen Kunstschaffens am Versiegen ist.
Schlimmer als die Missionare, die vor noch nicht
langer Zeit «Heiden-Götzen» verbrannten und
dadurch wertvolle Kunstwerke vernichteten,
räumen heute die fortschrittgläubigen Führer der

Entwicklungsländer mit den ihnen als rückständig
erscheinenden Zeugen einer gewachsenen und
echten Tradition auf. Ihnen sind Kühlschränke,
Traktoren und Plastikgefässe wichtiger. «Afrikas

eigenartige und eigenwüchsige Kunst verliert
durch die Berührung mit der neuzeitlichen Zivilisation

an Potenz und Intensität. Der Kontakt mit
dem Bereich der Technik entmachtet seine Götter
und Dämonen.» (Bihalji-Merin)10

Einheit der Kulturen

Der Umgang mit der Negerplastik lehrt uns, um
mit Arnold J. Toynbee zu sprechen, «die Geschichte

aller bekannten lebenden und versunkenen
Kulturen als eine Einheit zu erfassen11» und in ihren
Kunstwerken Metamorphosen allgemein-menschlicher

Archetypen im Sinne Jungs zu erkennen.
Je näher diese Kunstwerke den Ursprüngen sind,
desto klarer tritt das Urbild zutage.

Bibliographie
(Auswahl)

Bodrogi, Tibor: Afrikanische Kunst. Wien, Schroll, i967.
Einstein, Carl: Afrikanische Plastik. Berlin, o. J. (1914).
Elisofon, Eliot/Fagg, William: Die afrikanische Plastik.
Köln, DuMont, 1958.
Fagg, WilliamfPlass, Margaret: African sculpture. London,

Studio Vista Ltd., 1964.
Fräser, Douglas: Die Kunst der Naturvolker. Zurich,
Droemer, 1962.
Frohenius, Leo: Masken und Geheimbünde Afrikas,
Hall, 1898.
Glück, Julius: Die Kunst der Naturvolker Afrikas. In:
Weigert: Kleine Kunstgeschichte der Vorzeit und der
Naturvölker. Stuttgart, 1956.
Griaule, Marcel: Arts de l'Afrique Noire. Paris, Les
Editions du Chene, 1947.
Griaule, Marcel: Masques Dogon. Paris, 1938.
Himmelheber, Hans: Negerkunst und Negerkunstler.
Braunschweig, Klinkhardt und Biermann, i960.
Holas, Bohumil: Cultures materielles de la Cöte
d'Ivoire. Paris, Presses universitaires de France, i960.
Holas, Bohumil: Sculptures Ivoriennes. Abidjan, 1969.
Huet, Michel/Keita Fodeba: Les hommes de la danse.
Lausanne, Guilde du livre, 1954.
Kjersmeir, Carl: Centres de Style de la sculpture negre
africaine. 4 vol., Paris, 1935-1938.
Kunsthaus Zurich. Die Kunst von Schwarz-Afrika.
Zürich, 1970. (Ausstellungskatalog)
Leins, Michel!Delange, Jacqueline: Afrika. Die Kunst
des schwarzen Erdteils. München, Beck, 1968.
Leutfnger, Elsy: Afrika. Kunst der Negervolker. Baden-
Baden, Holle, 1959.
Leu^tnger, Elsy: Afrikanische Skulpturen (Katalog)
Zurich, Museum Rietberg (1961).
Meau^e, Pierre: L'Art negre. Paris, Hachette, 1967.
(Deutsch von Lore Grages: Afrikanische Skulptur.
Herford, Bussesche Verlagshandlung, 1969.)
Musee des Beaux-Arts Vevey. Die Kunst der Elfenbeinküste.

Die Kunstschätze des Museums von Abidjan.
(Ausstellungskatalog) Vevey, 1969.
Rachewitz, Boris de: Afrikanische Kunst. Zurich,
Artemis, i960.

Schmalenbach, Werner: Die Kunst Afrikas. Basel,
Holbein-Verlag, 1954.
Schmalenbach, Werner: Primitive Kunst. München,
Knorr & Hirth, 1959.
Sydow, Eckart von: Handbuch der afrikanischen Plastik.
Berlin, 1930.
Sydow, Eckart von: Afrikanische Plastik. Berlin, 1954.
Tempels, Placide: Bantu-Philosophie. Heidelberg,
Rothe, 1956.
Vatter, E.: Die religiose Plastik der Naturvölker.
Frankfurt, 1926.
Wassing, R. S.: L'arf de l'Afrique noire. Fribourg, Office

du Livre, 1969.
Wingert, Paul S.: The sculpture of Negro Africa. New
York, Columbia University Press, 1950.

Quellennachweise:

1 Daniel-Henry Kahnweiler: Negerkunst und Kubismus,

München, 1959.
2 Oto Bihalji- Merin: Abenteuer der modernen Kunst.

Frankfurt/Wien/Zürich, Buchergilde Gutenberg,
1962. - Bildteil.

3 Elsy Leuzinger: Afrikanische Kunst der Negervöl-
ker, Baden-Baden-Holle, 1959.

4 Placide Tempels: Bantu-Philosophie. Heidelberg,
Rothe, 1956.

5 Herbert Read: Formen des Unbekannten. Zurich,
Rhein-Verlag, 1963. S. 243.

6 Pierre Meauze: Afrikanische Skulptur, Herford,
1969.

7 Karl Meuli: Schweizer Masken. Zürich, Atlantis
(1942), S. 16.

8 aaO. S. 60.
9 aaO. S. 46L

10 Oto Bihalji-Merin: Abenteuer der modernen Kunst.
11 Arnold J. Toynbee: Civilization on Trial (deutsch-

Berlin, 1958).

Fotos: Edwin Hubacher.

34






	Afrikanische Kunst

