Zeitschrift: Oberberger Blatter
Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (2002-2003)

Artikel: Das Beinhaus auf dem Kirchhof : Uberlegungen zur integralen
Ausstattung von Kirchenbezirken

Autor: Huber, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-946689

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 31.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946689
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS BEINHAUS AUF DEM KIRCHHOF

UBERLEGUNGEN ZUR INTEGRALEN AUSSTATTUNG VON KIRCHENBEZIRKEN

JOHANNES HUBER
Im Bericht tiber seine Visitationsreise
durch das Gebiet der heutigen
Schweiz, auf der er im August 1570 be-
kanntlich auch nach St.Gallen kam,
erwihnt der Mailinder Kardinal Karl
Borromius (1538-1584) die Verbrei-
tung von Beinhdusern: «Fast auf allen
Friedhofen befindet sich eine eigene
Kapelle, Beinhaus genannt, wo sie die
Gebeine der Toten sammeln, um sie
geordnet aufzuschichten; darin ist
auch ein Altar, um Messe zu halten,
und da kommen insbesondere viele
Personen zusammen, um ihr Gebet zu
verrichten.»!

Karls Feststellung bezieht sich auf die
Friedhofe der fiinf katholischen Orte
der Innerschweiz. Beinhduser standen
aber auch auf den Friedhofen der Ost-
schweiz. Zwar waren hier einige der
Beinhiuser wihrend der Reforma-
tionszeit aufgegeben oder zweckent-
fremdet worden, aber mit der endgtilti-
gen Durchsetzung des katholischen
Bekenntnisses in der Alten Land-
schaft, der Gegend zwischen Ror-
schach und Wil, hatte man manchen-
orts die Beinhduser bereits im 16. Jahr-
hundert wieder in Betrieb genommen.
Dies gilt auch fiir jene Pfarreien im
Toggenburg und Rheintal, in denen die
Abte des Klosters St.Gallen bestimm-
ten. Eine besondere Situation ergab

Grab und Beinhaus. Kolorierte Federzeichnung aus dem Spiegelbuch von 1467
(Handschrift 985 der Stiftsbibliothek St.Gallen). In dieser geistlich-erbaulichen
Sammelhandschrift, die fiir das Klarissenkloster von Freiburg im Breisgau ge-
schrieben wurde, geht es um das Thema der Versuchung der Welt. Nicht nur die
Klage des verwesenden Leichnams der Frau aus der Grabesgruft ist darin zu le-
sen, sondern auch eine Rede iiber die Gleichheit aller Menschen im Beinhaus
(Abbildungen 1a/1b).

sich dort, wo eine Kirchenanlage si-
multan, das heisst von beiden Kon-
fessionen benititzt wurde. Vielfach
iiberliess man dann das Beinhaus den
Katholiken, wobei es nicht zwingend
in ihrem Abschnitt des geteilten Kirch-
hofs stehen musste.?

Ob Karl Borromdius, der das Inner-
schweizer Totengedenken lobend er-
wihnte und 1573 im Maildnder Bistum
erneut die Errichtung von Beinhdusern
einschirfte,® auch dem damaligen
Sanktgaller Abt Otmar Kunz (1528-
1577; reg. seit 1564) von seinen Beob-
achtungen in der Innerschweiz berich-
tet hat, ist nicht tberliefert.* Jedenfalls
begann unter Otmar Kunz und seinem
Nachfolger, Joachim Opser (1548-
1594; reg. seit 1577), die erste wichtige
nachreformatorische  Baukampagne.
Dabei wurden auf der Landschaft meh-
rere Kirchenanlagen, die seit der Refor-
mation beschidigt und ihrer Ausstat-
tung beraubt gewesen waren, wieder
hergerichtet. Dass die Wiederinbe-
triecbnahme der Ossuarien (Beinhduser|
Teil dieser baulichen Restituierung
war, ist wahrscheinlich; denn Beinhiu-
ser gehorten auch in der Ostschweiz
seit dem Mittelalter zum integralen
Bestand eines Kirchenbezirks.

DIE FUNKTION DES BEINHAUSES

Beinhéduser (lat. ossuarium, ossarium,
ossorium; auch Karner [von lat. carna-
rium] oder Kalte Kirch genannt)® sind
Orte zur Aufbewahrung des bei der
Ausschachtung von Gribern vorgefun-
denen Totengebeins. Viele mittelalter-
liche Kirchhofe hatten nur eine be-
scheidene Ausdehnung. Starben innert
kurzer Zeit viele Menschen (z.B. als
Folge einer Seuche), wurde der Kirch-
hof, wo sich die Grabstitten frither be-
fanden, intensiv beansprucht. Fihrten

53



54

Seuchen in kurzen Zeitabstinden zu
Massensterben, wurden die alten Grab-
plitze ebenso schnell frisch belegt. Be-
trug also die Totenruhe in solchen Pe-
rioden jeweils nur wenige Jahre, fielen
beim Aushub umfangreiche Mengen
menschlicher Uberreste an.

Einerseits aus Pietit gegeniiber den
Ahnen, andererseits in der Meinung,
unbeerdigtes Totengebein sei schutz-
los dem Zugriff boser Geister ausge-
setzt, sammelte man dieses und fiihrte
es pfleglich an besonderen Orten zu-
sammen. So entstanden noch wihrend
des Mittelalters auch auf dem Gebiet
der Abtei St.Gallen bei allen Pfarrkir-
chen Lagerstitten fiir Gebeine, und
zwar in unterschiedlicher Form und
Grosse. In ihnen wurden die Gebeine
aufgestapelt, woftir, wie das Zitat von
Karl Borromius zeigt, ein geweihter
Raum (zumal mit Altar ausgestattet)
zur Verfugung stand.

EINE DURFTIG DOKUMENTIERTE
BAUGATTUNG

Beinhduser geh6ren zu den am
dirftigsten dokumentierten Gattun-
gen kirchlicher bzw. zur Kirche geho-
render Gebdude. Dies hat verschiedene
Griinde. Schon zur Zeit, als sie noch in
Betrieb standen, fristeten Beinhduser
auf den Kirchhéfen ein nur wenig
wahrgenommenes Dasein. Vor der Re-
formation bildeten sie einen unkom-
mentierten Teil des allgemeinen Glau-
benslebens, in dem sowohl der Tod als
auch das Totengedenken zum Alltag
gehorten. Auch in den nachreformato-
rischen Quellen treten Beinhduser nur
selten in Erscheinung. Ist dies aus-
nahmsweise einmal der Fall, so geht es
dabei entweder um das Gebiude als
solches (beispielsweise um seinen
Unterhalt) oder um Formen und Fragen

Beinhaus in Platta (Medels). Die vor
1930 entstandene Aufnahme illus-
triert eine auf sanktgallischen Fried-
héfen ldngst untergegangene Kultur
des Totengedenkens (Abbildung 2).

der Nutzung. Zum Beinhaus auf dem
Kirchhof von Bernhardzell beispiels-
weise liegen verschiedene Hinweise
zur Bau- und Ausstattungsgeschichte
vor. Das gleiche Beinhaus wird er-
wihnt im Zusammenhang mit kirch-
lichem Brauchtum. Ein anderes Bein-
haus, jenes der parititischen Rheinta-
ler Pfarrei Berneck, bot bis 1712 Anlass
zu Streitigkeiten um Figentum und
Nutzung, welche die beiden Konfessio-
nen seit 1532 immer wieder gegenei-
nander austrugen. 1712 wurde das
Beinhaus den Katholiken zugespro-
chen.¢

Wie noch zu zeigen sein wird, wurden
im ausgehenden 17.Jahrhundert viele
Ossuarien leer geriumt und die Kno-
chen bestattet. Wo man das Beinhaus
nicht gleich beseitigte, diente das Ge-
biaude (allenfalls nach baulichen An-
passungen) fir andere Zwecke weiter.
Einigen der Beinhiuser blieb die Funk-
tion einer Totenkapelle (Seelenkapel-
le). Als solche sind manchenorts ehe-
malige Beinhduser erhalten geblieben.
Vermochte die barocke Glaubensge-
meinschaft den kultischen Charakter
solcher Orte im intensiven Totenge-
denken vorderhand wenigstens ansatz-
weise zu uberliefern, verschwanden
die Ostschweizer Beinhduser und das
mit ihnen verbundene Brauchtum
bereits im 19.Jahrhundert. Obgleich
schon lange zur abstrakten Grosse ge-
worden, rief 1868 Karl Georg Jakob Sai-
ler (1817-1870), Landammann, Admi-
nistrationsratsprasident und Dichter
in Wil, in der Dramenfigur der Nonne
Ida von Steinach die Toten im Bein-
haus zu St.Peter an: «Hort Thr seine Po-
saune, die Euch in’s Gericht ruft! Die
Knochen im Beinhause zu St.Peter ver-
stehen diesen Klang, die kahlen Schi-
del horchen auf und grinsen den Ereig-
nissen entgegen; werft Euch in den

Staub! Der Richter, der Herr ist dal».’

Achtzehn Jahre spdter brach der
Kirchenarchitekt August Hardegger
(1858-1927) das Beinhaus bei St.Peter
ab. Nicht, dass damit die Erinnerung
an die ehemalige Schidelstitte sofort
verschwunden wire; aber die Zeit
Hardeggers und ihr historisches Ver-
stindnis trugen wesentlich dazu bei,
dass Existenz und Funktion vermeint-
lich unwichtiger kirchlicher Zeugen
wihrend des 20.Jahrhunderts schnell
verblassten und nahezu vollstindig
aus dem kollektiven Gedichtnis ver-
schwanden.®

UMNUTZUNG ODER ABBRUCH DER
BEINHAUSER

Im Gebiet der Abtei St.Gallen setzte
der Niedergang des traditionellen Bein-
hauses schon frih ein. Einen relativ
schnellen Wandel im Umgang mit den
Ossuarien dokumentieren die Visita-
tionsprotokolle. In manch einer Pfarrei
forderten die dbtlichen Visitatoren seit
1603, fiir einen besseren Unterhalt des
Beinhauses besorgt zu sein. Seit 1650
drang man verstirkt auf die Bestattung
des Totengebeins. Allerdings bedeutete
dies vorerst nicht, dass Beinhiduser so-
fort abgebrochen wurden. Vielmehr
nutzte man die meisten dieser Orte an-
ders, beispielsweise einen grosseren
Raum als Totenkapelle, in der fiir das
Seelenheil Verstorbener gebetet wurde.



Der Kirchenbezirk von St.Peter in Wil. Neben der ehemaligen Pfarrkirche steht
die Liebfrauenkapelle mit angebautem Beinhaus (nicht sichtbar). Vor der dunk-
len Fensternische des Chorpolygons hebt sich das Friedhofkreuz ab. Links,
ausserhalb des Kirchenbezirks, befindet sich das so genannte Totengraberhaus.
In der Ummauerung des Friedhofes steht vorne als Geb&dude die so genannte
Vorhélle. Sie flankiert den Eingang zum Kirchenbezirk (Kupferdruck nach Franz

Miiller, 1835/37; Abbildung 3).

Weshalb im Sanktgallischen das Bein-
haus in seinem urspriinglichen Sinn,
namlich dem einer Schidelstitte, auf-
gegeben wurde, ist nicht restlos ge-
klart. Ein Grund liegt vielleicht darin,
dass sich die mittelalterliche Sitte der
Sammlung und Aufschichtung von To-
tengebein nie ganz vom Verdacht, vor-
oder ausserchristlich zu sein, hatte be-
freien konnen.” Niheres weiss man
zum Zeitpunkt der Aufgabe. Deutlich
ist der Hinweis in einer Inschrift an der
stidlichen Aussenwand der Liebfrauen-
kapelle in Wil (an sie grenzte das Bein-
haus unmittelbar an), die noch lange an
das Ereignis erinnerte: «<ANNO 1688
IST AUS BEVELCH DES HOCHWVR-
DIGEN FVERSTEN VND HERREN
COELESTINI ABBATEN DES GOTS-
HAVS S.GALLEN DAS BEINHAUS
ODER DOTEN CAPELEN AUSGE-
SAVBERT VON ETLICH 1000 DO-
TEN CORPEREN U. IN DISEN
GANG ZUR ERDEN VERSTATET
WORDEN>».!® Wil mag als Beispiel gel-

ten fiir einen lingeren Prozess, in des-
sen Verlauf das Gebein nach und nach
aus allen sanktgallischen Beinhdusern
verschwand.

Zur Legitimierung dieses Schritts tru-
gen vor allem die dbtlichen Visitatoren
selbst bei, da sie regelmissig gravieren-
de Missstinde zu sehen bekamen. Be-
reits im Nachgang zur Visitation der
Jahre 1646/47 verlautete im General-
rezess, ergrabenes Gebein entweder in
abschliessbaren Ossuarien wiirdig und
ordentlich zu sammeln oder sonst wie-
der zu vergraben.!! Der Generalrezess
von 1649 driangte auf eine bessere Ord-
nung in den Beinhdusern, indem er be-
stimmte, das Gebein ordentlich zu
schichten und ausser diesem und der
Totenbahre nichts im Raum zu ver-
stauen.'” Der Generalrezess von 1651
endlich bestitigte erncut all diese An-
ordnungen mit Nachdruck, woraus ge-
schlossen werden kann, dass das Offi-
zialat anhaltend Sorgen mit den Bein-
hidusern hatte und man in den Pfar-

reien den Anordnungen zum Teil nur
zogernd nachkam.

Die Umwandlung der Schidelstitte
zur Toten- oder Gedenkkapelle hatte
spatestens unter Abt Gallus Alt (1610 -
1687; reg. seit 1654) begonnen. Im
Beinhaus von Bernhardzell beispiels-
weise weihte er 1656 einen Altar, wih-
rend andere Massnahmen (siehe unten)
aus dem Raum innert weniger Jahre
eine Totenkapelle entstehen liessen.
Wihrend des Offizialats von Pater
Maurus Heidelberger (1628 -1698; im
Amt 1666-1674) wurde die Visita-
tionstitigkeit in den Landpfarreien in-
tensiviert, womit Heidelberger eine
umfangreiche Baukampagne ausloste.
Sie betraf auch die Kirchhofe, die vie-
lerorts vergrossert wurden. Verschie-
dentlich ordnete Heidelberger an, die
Gridber in der vorgeschriebenen Tiefe
von 5 Schuh (= zirka 1,5 Meter) auszu-
heben, und in zahlreichen Pfarreien
forderte er kategorisch das Begraben
des im Ossuarium liegenden Gebeins
(1670 beispielsweise in Alt St.Johann,
Stein, Wilen bei Wil, Niederbiiren,
St.Georgen-St.Gallen, im darauf fol-
genden Jahr in Steinach, Balgach, Ha-
genwil)."?

Die «Siuberung» der Beinhiuser fiel
unter die Aufgaben des Messmers. Je
nach Qualitit und Quantitit der sterb-
lichen Uberreste hatte er diese zu ver-
graben oder wenigstens einen Grossteil
davon, wihrend der Rest in bessere
Ordnung gebracht wurde. In Rorschach
entstand 1686 unter dem Geistlichen
Mauritius Geiger am Ort des fritheren
Beinhauses die Seelenkapelle. Obwohl
Mauritius Geiger im Rorschacher To-
tenbuch als «Erbauer des Gebeinhau-
ses» gewlirdigt wird, scheint der Raum
seither vor allem als Kapelle fiir das
Totengedenken benutzt worden zu
sein.'* Von der barocken Ausstattung

55



Beinhaus von Naters bei Brig (Kanton Wallis). Die Ansicht, vor 1932 entstanden,

EN AR B,

vermittelt den Eindruck eines iibernutzten Beinhauses in schlechtem Zustand.
Vor dem Totengebein stehen ausgediente Friedhofkreuze und Kirchenfiguren,
die man hier pietdtvoll mitbestattete. An Brettern befestigt ist eine Kreuzigungs-
gruppe (?) (Christus, Maria, Johannes) sowie die Darstellung einer weiteren Heili-
gen. Kriicken und Votivgaben, darunter hélzerne Beine, zeugen von Beinleiden-
den, die hier beteten, um von ihrer Krankheit befreit zu werden, und nach Besse-
rung ein Zeichen (Exvoto) stifteten. Eine Laterne und die Kerzenbank (Vorder-
grund) sind den Toten, deren Zahl man im Beinhaus Naters auf 35 000 schdtzt,
und den Lebenden hoffnungsfrohes Licht (Abbildung 4).

der Kapelle haben sich Teile des Altar-
schmuckes erhalten. Abt Colestin
Sfondrati (1644-1696; reg. seit 1687)
scheint, wie scine Anordnung fiir das
im Beinhaus Wil gelagerte Gebein
zeigt, die Anstrengungen seines Vor-
gingers konsequent weiterverfolgt zu
haben. Schon in den «Acta und Decre-
ta», die 1690 im Anschluss an die Ror-
schacher Synode erschienen und sich
auch mit dem kirchlichen Bauwesen
befassen, verlautet nichts mehr von
Beinhdusern.'®

Ein anderer Grund fiir die «Sduberun-
gen» war, dass die Beinhiuser seit 1650
nur noch wenig benutzt wurden. Die in
kurzen zeitlichen Abstinden aufeinan-
der folgenden Seuchenziige fithrten bis
1650 zur Erweiterung zahlreicher
Kirchhofe. Dies und vor allem der Um-
stand, dass seit 1635 keine Seuchenzii-
ge mehr die Ostschweiz heimsuchten,
hatte zur Folge, dass seither die Bele-
gung der Kirchhofe weniger intensiv
war. Heidelbergers Anordnung, die Be-

stattungstiefe einzuhalten, zeigt so-
dann, dass schon seit lingerem der
Friedhofhygiene Aufmerksamkeit ge-
schenkt wurde. Denn nicht nur auf
dem Friedhof machten sich hier und
da tible Gertiche bemerkbar, sondern
auch im Ossuarium, wohin zumal
nicht nur blosses Gebein gelangte. Das
Waschen der ergrabenen Gebeine vor
ihrer Aufschichtung gehorte ebenfalls
zu den Aufgaben des Messmers. Jetzt,
da die Friedhofe grosser waren, liess
der Gottesacker nicht mehr viel tibrig
von der Leiche. So gelangte nur noch
selten frisches Totengebein in die Bein-
héuser. Nach wie vor lagerten dort aber
umfangreiche Altbestinde an Kno-
chen.

Zu seinen Ahnen, deren sterbliche
Uberreste er im Beinhaus zumeist in
Sicht- oder gar Tastweite wusste, sptir-
te der Verwandte eine unmittelbare
Nihe. Sie war begleitet vom persén-
lichen Gebet fir die Seele der verstor-
benen Person, auf deren Fiirbitte vor

Gott der Lebende hoffte, ja zihlte.
Auch spitere Generationen pflegten
dieses Ahnengedenken intensiv. Der
mit Tusche geschriebene personliche
Namenszug und das Todesjahr auf dem
Schidel, manchmal eine Nummer, ein
Hauszeichen, ein Band oder ein ande-
res Erkennungszeichen vermittelten
und sicherten einen unverwechsel-
baren Augenkontakt mit der Familien-
reliquie. Verschwand der Schidel hin-
ter einer nidchsten Schichtung, verblas-
ste diese Erinnerung schnell, da mit
dem frischen Gebein zumeist andere
liebe Verstorbene in den Vordergrund
rickten. Der personliche Bezug zu
bestimmten sterblichen Uberresten
brach spitestens in der dritten Genera-
tion ab; denn zu einem Verwandten,
den man nicht personlich kannte,
konnte man keine Beziehung herstel-
len.

Damit entfiel seit der Mitte des
17.Jahrhunderts vielerorts die Pflege
der seit 1635 nurmehr selten gebrauch-
ten Beinhduser, in denen sich jetzt
allerlei Unrat ansammelte. Die zu-
meist diisteren, ungepflegten Orte, wo
die aufgestapelten menschlichen Uber-
reste die Bildung von unheimlichen
Geschichten befliigelten und geradezu
einluden zu Missbrauch und allerlei
Unfug, wurden zum Dorn im Auge der
Obrigkeit. Es gilt, was der Volkskund-
ler Paul Hugger allgemein zum Nieder-
gang der Schidelstitten feststellt:
«Man empfand ihren oft ungeordneten,
chaotischen Zustand als makaber und
dem modernen Menschen nicht mehr
zumutbar.»!'¢ Die Aussage bezieht sich
nicht allein auf die dem Tod entfrem-
dete Gegenwart, sondern auf jede Zeit,
die ihre Modernitit definiert, indem
sie sich vom Althergebrachten ab-
grenzt. Fest steht: Im kirchlichen Ein-
flussgebiet der Abtei St.Gallen buissten



die letzten Beinhduser und Toten-
kapellen ihre urspriingliche Funktion
spatestens im Laufe des 18.Jahrhun-
derts ein. Eines der letzten Beinhduser
diirfte jenes bei der Kirche von Liitis-
burg darstellen, fur das die ébtliche
Visitation 1724 verlangte, die aufge-
schichteten Schidel und die Knochen
der Toten zu begraben.!

Wo es nicht gelang, ein Beinhaus in
eine Totenkapelle mit festen Ritualen
umzuwandeln, war es als Bau gefihr-
det; denn bei seinem Unterhalt hielt
man sich eher zurtick. Stand das Ge-
biude Bauvorhaben im Weg, beispiels-
weise der Umgestaltung eines Kirchen-
bezirks oder der Erweiterung bzw. dem
Neubau einer Kirchenanlage, wurde es
beseitigt. Einige der Ossuarien traf
es bereits im 17 und 18.Jahrhundert
(z.B. Berneck, Goldach, Niederbiiren,
Niederhelfenschwil). Was die Barock-
zeit und das Feuer (Gossau; siche un-
ten) Uibrig liessen, wurde im 19. (z.B.
Oberbiiren, Wil) und schliesslich im
20.Jahrhundert (z.B. Steinach, Mont-
lingen) abgebrochen. Oftmals ist der
Zeitpunkt, zu dem ein Beinhaus (bezie-
hungsweise ein zur Totenkapelle um-
funktioniertes Gebidude) abgetragen
wurde, das Einzige und Wenige, was
man tiber die Vertreter dieser Gattung
kirchlicher Gebdude wirklich gesi-
chert weiss.

TOPOGRAPHIE UND TERMINOLOGIE

Einmal mehr ruft uns das fast tiberall
beseitigte Beinhaus in Erinnerung, dass
unsere Kirchenbezirke gemessen an ih-
rem urspringlichen Bestand nurmehr
Fragmente sind. Nachdem der Kir-
chenbezirk, die unmittelbare, von der
Kirchhofmauer umgebene Zone rund
um einen Kirchenbau, seit der Refor-
mation vorerst lediglich organische

Verinderungen erfahren hatte, griffen
das 18., 19. und 20. Jahrhundert schnell
verdndernd in den historischen Be-
stand. Zu einfach wire es, wiirde man,
um der Vollstindigkeit eines Kirchen-
bezirks gerecht zu werden, lediglich
Kirchenbau, Beinhaus und Kirchhof-
mauer unterscheiden; das bauliche Ge-
fige und seine Ausstattung waren
komplex und vielschichtig, die einzel-
nen Orte innerhalb und ausserhalb des
Gotteshauses kultische Plitze mit
Sinn und Bedeutung. Dazu kommt,
dass sich die Ausstattung tiber die Jahr-
hunderte verinderte, indem neue Ele-
mente alte ersetzten oder neben sie tra-
ten. Die Situation rund um das Gottes-
haus St.Peter in Wil, die urspriingliche
Pfarrkirche der Siedlung, veranschau-
licht, was —in Gestalt, Grosse und Lage
allerdings unterschiedlich — die Gotik
und die Barockzeit auch bei anderen

Kirchen der dbtlichen Landschaft her-
vorgebracht hatten und was heute
meistens nur noch ansatzweise erhal-
ten geblieben ist.

Ostlich des Altarhauses von St.Peter
befand sich beim Eingangstor zum Kir-
chenbezirk ein weiteres Gebdude, die
so genannte Vorholle. Sie war bereits
Anfang der 1860er-Jahre beseitigt wor-
den. Das Gebidude stellte eine unter
anderen Ortlichkeiten dar, bei denen
Prozessionen innerhalb der Kirchhof-
mauer Station machten, um die in Ge-
beten verbalisierten heilsgeschicht-
lichen Zusammenhinge zu illustrie-
ren: «Auf dem Dache des Vorbaues [der
Vorholle] erblickt man den Engel mit
der Posaune des Gerichts. Im Innern
waren die Gerechten der Vorzeit plas-
tisch in Lebensgrosse dargestellt:
Adam und Eva, Opferung Isaaks, Jakob
mit der Himmelsleiter, oben der Ge-

Beinhaus in Thusis, Aufnahme vor 1930. An der Wand rechts ist das Totengebein
aufgeschichtet, im Hintergrund steht ein altardhnlicher Aufbau, auf dem links
ein Brustbild des leidenden, von Pilatus entlassenen Christus steht (so genannte
Ecce-homo-Darstellung). Der betende Mensch vertiefte sich in Christi Leiden und
fand in seiner Auferstehung Trost (Abbildung 5).

57



Betendes Kind vor der Kapelle St.Rochus bei Einsiedeln. Das Gotteshaus wurde

nach der Pestepidemie von 1629 erbaut. Das personliche Gebet um Schutz und

das Beten vor Beinhdusern fiir die Seelen der Verstorbenen waren im Mittelalter
ein festes Ritual. Aufnahme vor 1932 (Abbildung 6).

kreuzigte mit der Fahne des Sieges in
der Hand. Sogar der Teufel in derb rea-
listischer Darstellung war vertreten.»'®
Das barocke Bildprogramm, das im Ge-
biude gezeigt wurde, erinnerte an den
fiinften Glaubenssatz «Abgestiegen in
das Reich des Todes».

Eine andere figiirliche Einheit ausser-
halb oder innerhalb des Kirchenraumes
bildete die Olberggruppe. Mit ihr wird

die Darstellung des auf dem Olberg
zum Vater betenden Jesus bezeichnet,
dem ein Engel mit Kreuz und Kelch das
nahende Martyrium offenbart. Ausser-
halb der Mauer, jedoch oft in ihrer un-
mittelbaren Nihe, standen der Pfarrhof
(Wohnstitte des Pfarrers), das Kapla-
neigebdude (Wohnstitte des Kaplans)
sowie die Behausungen all jener, die
im Dienst der Kirche standen (wei-

tere Geistliche, Messmer, Totengriber
usw.).

TYPOLOGIE DES BEINHAUSES

Aus praktischen und kultischen Griin-
den standen Beinhduser auf dem
Friedhof, frei oder angebaut an das
Gotteshaus oder an die Kirchhofmau-
er, jedoch stets innerhalb des von der
Kirchhofmauer eingefassten Bezirks
und somit in allerndchster Umgebung
der Pfarrkirche. Beim Beinhaus muss
es sich nicht zwingend um ein Gebiu-
de handeln. Es gab auch vergitterte
Nischen (Beinnischen, Seelenkerker,
Seelenhaus). Solche Behiltnisse befan-
den sich oft in Kreuzgingen, nahe
dem Kirchenportal oder in Nebenriu-
men von Krypten. Oft waren Beinhiu-
ser verbunden mit einer Kapelle, die je
nach dem eine aufwindige Konstruk-
tion (z.B. als zweigeschossiger Zen-
tral- oder Langbau) und eine reiche
Ausstattung (Ausmalung) aufweisen
konnte. Zentralbauten spielten gele-
gentlich an auf das Heilige Grab in
Jerusalem. Hiufig waren Beinhiuser
dem Erzengel Michael, der die Seelen
der Verstorbenen ins Paradies geleitet,
geweiht.

Uberblickt man die sanktgallische
Landschaft, so stehen Beinhduser der
schlichten Art im Vordergrund. In
St.Margrethen beispielsweise bestand
ein Durchlass in der Olbergnische zur
vermuteten Beinkammer im Unterbau
des Altarhauses.' Schuppenartige, ge-
mauerte Beinhduser (nur Gruftraum)
standen beispielsweise in Montlingen
oder Thal. Sie besassen einen recht-
eckigen oder quadratischen Grundriss
und waren einrdumig. Zur gleichen
Gruppe gehoren die Beinhduser, die an
die Friedhofmauer angebaut waren
(beispielsweise Berneck). Einige von



diesen waren zweirdumig (Gruftraum,
Kapelle), was auch fiir einige der frei-
stehenden Beinhiduser in Verbindung
mit einem Sakralraum gilt (beispiels-
weise Gossau, Wil).

Im Folgenden sollen drei Beispiele von
Beinhdusern, nimlich jene von Goss-
au, Bernhardzell und Wil, vorgestellt
und besprochen werden.

GOSSAU

Archiologische Situation
(Friedhofkapelle)

Die Fundamentiiberreste der Maria ge-
weihten, annihernd geosteten Bein-
haus- oder Friedhofkapelle sowie jene
des an sie angebauten Beinhauses wur-
den 1990 im Bereich des Altarhauses
der Kirche St.Andreas ausgegraben.?
Die Kapelle stand zwolf Meter stidost-
lich der 1731 abgebrannten Kirche im
Bereich der Friedhofmauer. Fur die Er-
richtung des Neubaus vermutlich im
15.Jahrhundert war diese auf einer
Linge von 6 Metern abgetragen wor-
den. Die tuber querrechteckigem
Grundriss aufgefithrte Kapelle besass
eine Grundfliche von 4,5 auf 6 Meter.
Im Zentrum des Raums stand ein Al-
tar.

Zu unbekannter Zeit wurde die Kapel-
le abgetragen und unter Verwendung
der westlichen Fundamente tiber ei-
nem Grundriss von 6 auf mindestens
16 Meter (Innenmass) neu errichtet.
Den Dimensionen der urspriinglichen
Kapelle entsprechend wurde der west-
liche Gebaudeteil zur Vorhalle um-
funktioniert und vom neuen Sakra-
rium mittels einer Art Schranke abge-
grenzt. Im Vorraum nahm nun, so
Hans Rudolf Sennhauser,?! ein Sarko-
phag «als Grabstdtte einer bedeuten-
den Personlichkeit»?* die Stelle des frii-

Gossau. Grundriss der
Pfarrkirche St.Andreas
mit ergrabenen Vorgédnger-
anlagen. Im Bereich des
heutigen Chors stand vor
dem Kirchenbau von 1731
die Friedhofkapelle mit
dem angebauten Beinhaus
(Abbildung 7).

e ———

Plarrkirche bis 1924
[0 rarkiehe s 731 |
Friedhofkopelle
Beinhous

fmmunitlsmouer

1= 11 Grdber

01702 Ossarien

01 23 ¢ 5m

heren Altars ein. Der Zugang zum Sa-
krarium erfolgte von Westen, d.h.
durch die Vorhalle, die um eine Stufe
abgesetzt war (Umgestaltung nach
dem Kirchenbrand von 1638, bei dem
das Gebiude vermutlich ebenfalls zer-
stort wurde), sowie von Norden (Zu-
gang 1638 zugemauert). Im Sakrarium
war die Altarzone um die Hohe einer
Stufe ausgeschieden. Der urspriinglich
glatt gestrichene, nicht weiter fundier-
te Mortelboden erhielt anlisslich eines
weiteren, vor 1638 anzusetzenden Um-
baus einen Belag aus quadratischen ro-

ten Tonplatten von 18 Zentimeter
Kantenldnge (nach 1638 im westlichen
Raumabschnitt verandert).

Geschichtliche Hinweise

Die Kapelle wird in den Visitationspro-
tokollen mehrfach erwihnt (1644, 1675,
1682), indem das sanktgallische Offizia-
lat die Gossauer anhielt, besser fiir den
Gebdudeunterhalt besorgt zu sein. Am
4.Juli 1647 weihte Abt Pius Reher den
Altar des Sakrariums zu Ehren von Ma-
ria, Joachim, Anna und Johannes Baptist

59



60

(Reliquieneinschluss: Gallus, Otmar,
Honorat, Ursula und Gefihrtinnen).?3
Fiir das 16. und 17.Jahrhundert sind in
der Kapelle verschiedene Bestattungen
nachgewiesen (Obervogte, Priester, pri-
vilegierte Laien, Kinder).>* i

Im Brand von 1731 zerstort, wurde die
Kapelle, die, so Paul Staerkle, nach
Riickgang des Armenseelenkultes an
Bedeutung eingebiisst hatte, nicht wie-
der aufgebaut. Staerkle erwihnt auf-
grund von Eintrigen im Rechnungs-
buch der Kirche die Zeitglocke
(16.Jahrhundert), die sich im Dachrei-
ter der Kapelle befunden haben kénnte
und deren Spuren sich bereits im
17.Jahrhundert verlieren.

Das Beinhaus

An der Stidwestecke der Friedhofkapel-
le war das im Grundriss 4 auf 4 Meter
(Aussenmass) messende Beinhaus an-
gebaut (Fundamente 1990 ausgegra-
ben).? Hier wurden einerseits die Schi-
del und Langknochen aufgestapelt, an-
derseits verstorbene Neugeborene bei-
gesetzt.? Das Beinhaus wurde nach
dem Brand von 1638, bei dem es be-
schidigt wurde, um die Halfte verklei-
nert. Staerkle berichtet von zwei klei-
nen Glocken im «kuppelbewehrten
Tiurmchen» des Beinhauses. Anliss-
lich des Kirchenbaus von 1731 trug
man das Beinhaus, das im Brand von
1731 erneut Schiden erlitten haben
diirfte, zusammen mit der Friedhofka-
pelle ab.

Als man 1731 nach dem Brand der Kir-
che mit dem wesentlich grosseren
Neubau begann, wurden die im Bein-
haus iibrig geblicbenen Skelettreste in
eine Grube an der dusseren Nordwest-
ecke der Friedhofkapelle gelegt und
dann tberbaut.”” Ein zweites Ossuar
wurde 1990 in der Sudwestecke inner-

halb der Friedhofkapelle festgestellt. Es
wurde vermutlich angelegt, als die

Friedhofkapelle im 15.Jahrhundert er- -

richtet oder als das Beinhaus nach 1638
verkleinert wurde.?®

BERNHARDZELL (POLITISCHE
GEMEINDE WALDKIRCH)

Geschichte und Ausstattung

Das fragliche Gebiude wird 1604 als
«Bainhuf3» erwihnt.” Es enthielt ein
Sakrarium (Kapelle). In diesem weihte
am 19. November 1656 Abt Gallus Alt
einen Altar zu Ehren von Maria, Helfe-
rin der Christen, sowie der hl. Sebas-
tian, Georg, Marin, Anna und Maria
Magdalena (Reliquieneinschlisse: Se-
bastian, Georg, Marin, Maria Magdale-
na).?® Bereits 1659 erfolgte praktisch
ein Neubau, woftir Ausgaben von 55
Gulden zu Buche schlugen.®' Eine Be-
stallung des Totengrabers ist fiir das
Jahr 1688 tberliefert. In ihr wird die
«Capell» mit «Chor» erwihnt.*> Dem
Meister Andreas Staerkle («Stdrkehli»)
von Rotmonten, der gleichzeitig in der
Kirche malte, wurde 1701/02 die Er-
neuerung der Kapelle verdingt.®* 1707/
08 entschidigte man den «mahler von
S. Anna bild in die Capell», vermutlich
den im gleichen Jahr am Hochaltar in
der Kirche arbeitenden Maler Wilhelm
Hersche, mit 6 Gulden.?* Seither tritt
fur das Gotteshaus verschiedentlich
die Bezeichnung «St.Anna Capell» auf.
1725 bis 1727 wurden am Vorzeichen
fir 12 Gulden Verbesserungen vorge-
nommen.* 1734 war die Kapelle Ziel
des alljahrlich am Montag und Mitt-
woch in der Kreuzwoche stattfinden-
den Kreuzgangs.*® 1737 reparierte Gla-
ser Franz Egger die Fenster des Gebiu-
des.?” Im Juli 1741 besserten zwei Mau-
rer nicht niher bestimmbare Schiden

aus.’® Zwischen 1757 und 1759 wurden
erneut grossere Reparaturen am Vor-
zeichen vorgenommen.* 1776 wurde
das Beinhaus aus Anlass des Kirchen-
neubaus abgebrochen.

Die wechselnde Bezeichnung (Bein-
haus, «ossorium» [= Beinhaus|, Anna-
Kapelle, «Capel», Friedhofkapelle)
widerspiegelt die unterschiedliche
Nutzung des Beinhauses zu verschie-
denen Zeiten. War es urspriinglich der
Ort, wo das Knochenmaterial gestapelt
wurde, diente das Gebidude, umfunk-
tioniert zur Kapelle, seit zirka 1700 vor
allem dem Gebet fiir das Seelenheil
Verstorbener.

Hinweise zur Lage

Die Lage der Beinhauskapelle ist ein-
gezeichnet im Grundriss fur den
Kirchenneubau, den 1775 Baumeister
Johann Ferdinand Beer entworfenen
hat.*® Sie stand siidwestlich des alten
Gotteshauses im Kirchhof. Thre nach
Stidosten gerichtete Lingswand lag
nach Beers Grundriss in der gleichen
Flucht wie die Friedhofmauer, deren
Verlauf an dieser Stelle bis heute ur-
springlich ist. Man kann folglich den
Standort der Friedhofkapelle, die an die
Mauer angebaut war, ziemlich genau
bestimmen. Der Gebdudegrundriss
zeigt ein rechteckiges Schiff mit drei-
seitigem Chorabschluss, was einfache
Landkapellen in Erinnerung ruft. In-
dem Beer die beiden Seitenwinde
unterschiedlich lang zeichnet, erweckt
er den Eindruck eines windschiefen,
instabilen Gebdudes. Aus dem Grund-
riss geht ferner hervor, dass die Lage
der Beinhauskapelle vom stidlichen
Kreuzarm der von 1776 bis 1778 errich-
teten Kirchenanlage zum Teil tber-
schnitten wird. Thr Standort, vermut-
lich auch ihre Baufilligkeit sowie der



Bernhardzell. Der um 1775/76 entstandene, dem Baumeister Johann Ferdinand
Beer zugeschriebene Plan ist eine interessante Bestandesaufnahme des damali-
gen Kirchenbezirks. Er zeigt den Grundriss des ausgefiihrten Kirchenneubaus.
Mit punktierter Linie eingezeichnet sind auch das alte Kirchenschiff, das Bein-
haus und die Kirchhofmauer (Original des Plans derzeit unauffindbar; vgl. dazu

Anm. 40) (Abbildung 8).

Umstand, dass man fuir die Kapelle kei-
ne Verwendung mehr hatte, bewirkten,
dass man sie 1776 beseitigte.

wiL

Geschichte

Das Beinhaus*! stand auf der Stidseite
der Kirchenanlage von St.Peter, wo
die einst ostlich unmittelbar ans
Ossuarium angrenzende, erst 1498 er-
richtete Liebfrauenkapelle noch heute
existiert. Obwohl unterschiedlich alt,

bildeten die beiden Gebiude eine ar-
chitektonische und geschichtliche Ein-
heit. Das Beinhaus ist ein baulicher
Zeuge des Bestattungsrechts, das die
ehemalige Pfarrkirche St.Peter nach
1429 (Erhebung von St.Nikolaus zur
Pfarrkirche) behalten hatte. In den
Quellen wird das Beinhaus fiir die Zeit
um 1425 vorausgesetzt und 1475 bzw.
1490 im Zusammenhang mit Verga-
bungen ausdriicklich erwihnt. 1480
befand sich ein mobiler Altar in der
«Capella ossium mortuorum», der als
neu bezeichnet wird.*

Im Schiff oder Chor der alten, um die
Jahrtausendwende entstandenen Kir-
che St.Peter, die wesentlich kleiner als
die heutige Anlage war und im stidost-
lichen Teil an der Stelle des heutigen
Mittelschiffs stand, wurde eine Dar-
stellung von Maria mit dem Jesuskind
verchrt (so genannte Wiler Madonna).
Vermutlich war die Anziehungskraft
dieses Bildwerkes, von dem spitestens
seit dem 15. Jahrhundert eine Wunder-
tatigkeit tberliefert ist, derart gross,
dass die St.Peters-Kirche des 12.Jahr-
hunderts den Zustrom der Pilger nicht
mehr zu fassen vermochte. In spit-
romanischer Zeit, d.h. im Verlauf des
13.Jahrhunderts, wurde daher ein
neues, wesentlich grosseres Gottes-
haus gebaut, dessen Schiff bis 1886 be-
stand.

Die Entwicklung zum bedeutenden
Wallfahrtsort blieb St.Peter allerdings
versagt. Die rdumlich abgeschiedene
Lage vor den Toren der nahen Stadt war
an sich von Vorteil, da man hier grosse
Pilgerstrome bewiltigen konnte. Die
Appenzeller Kriege zu Beginn des 15.
Jahrhunderts schufen aber viel Un-
sicherheit. Erst in den 1420cr-Jahren,
als sich die Erhebung von St.Nikolaus
zur neuen Wiler Pfarrkirche bereits ab-
zeichnete, unternahm man einen wei-
teren Anlauf zur Belebung des Pilgerge-
schiftes. Nach verschiedenen Wunder-
zeichen an Gebrechlichen und Kran-
ken, die sich um 1425 in der Toten-
kapelle bei St.Peter seit etlichen Jah-
ren ereignet haben sollen, erfolgte vor-
ibergehend ein Aufschwung, den der
Alte Zirichkrieg (1436-1450) aber
schon bald wieder zum Erliegen brach-
te. Aus Sicherheitsgriinden wurde der
Marienkult von St.Peter in die Stadt
verlegt.

Trotz aller Bemithungen und dem
Wallfahrtswesen eigentlich giinstig ge-

61



62

Wil. Kirche St.Peter vor dem Umbau der 1880er-Jahre, dahinter (Dachreiter) die
Liebfrauenkapelle, an diese angebaut und weit iiber die Westfassade der Kirche
vorragend das Beinhaus. Photographie, um 1879 (Abbildung 9).

wogener Zeitumstinde scheint der
Gnadenort nicht mehr seine urspriing-
liche Bedeutung wiedererlangt zu ha-
ben. Dies versuchte man 1495 zu korri-
gieren, indem als letzte der sieben al-
ten Wiler Kaplaneien die Pfriinde Un-
serer Lieben Frau im Beinhaus durch
Schultheiss und Rat der Stadt Wil ge-
stiftet wurde. Der Kaplan hatte wo-
chentlich zwei Messen in der Kirche
St.Nikolaus und zwei Messen in St.Pe-
ter zu lesen. Mindestens viermal pro
Jahr musste er in der Beinhauskapelle
zu St.Peter predigen «und daselbst die
Zeichen und Wunder, die da geschehen
sind, verkiinden».* Drei Jahre spiter
baute man 6stlich an das Beinhaus die
Liebfrauenkapelle an. Unklar ist (mit
Ausnahme des Jahres 1887), welche der
nachgewiesenen baulichen Eingriffe in
St.Peter (1519, 1583/84, 1646, 1666,
1739, 1741, 1779, 1857) auch das Bein-
haus und die Liebfrauenkapelle betra-
fen.* Das Beinhaus wurde am 17. Mai
1886 abgebrochen und die nun freilie-
gende Westfassade der Kapelle neu ge-
staltet.*> 1887/88 erfolgt der Neubau

des Kirchenschiffs von St.Peter nach
Plan und unter Leitung von Architekt
August Hardegger.

Archdologischer Befund

Der archiologische Befund aus dem
Jahre 1995 hat die Annahme bestitigt,
dass es sich bei der Liebfrauenkapelle
um einen Erstbau handelt.*® Vor dem
Altar stiess man auf die Uberreste
eines Subpedaniums, im Erdreich auf
Menschenknochen und schliesslich
auf der Sudseite, im Bereich des che-
maligen Kapelleneingangs, auf ein
Grab, das mit roten Bodenplatten lo-
cker bedeckt war und ungedffnet blieb.
Es ist das Grab von Pater Johannes Rit-
ter, der 1611 an der Pest starb und als
Einziger seine letzte Ruhe in der Lieb-
frauenkapelle gefunden hat.*’

Beinhaus und Kapelle standen zu-
sammengebaut in einer Achse unter
einem Satteldach mit durchlaufender
Firstlinie. Das im Vergleich zur Kapelle
(Lange: 13,8 Meter) wesentlich kirze-
re, jedoch etwas breitere Beinhaus

(Linge: 7,8 Meter, Breite: 6,2 Meter
gegentber 5,7 Meter der Kapelle) zeigte
auf der Nordseite (als einzige Fenster-
offnung tberhaupt) ein Rundbogen-
fenster (wohl 17. Jahrhundert, um 1879/
80 zugemauert), wihrend auf der ge-
gentuberliegenden Siidseite die Gebei-
ne aufgeschichtet gewesen waren. Die
Kapelle besitzt vier gotische Spitzbo-
genfenster, die sich auf die Stidwand
(zwei) und den Chorabschluss (zwei)
verteilen (Masswerk im Scheitelfen-
ster). Ein Dachreiter sitzt auf dem First
iiber dem Chor. Bereits vor 1886 waren
Kirche und Kapelle (d.h. deren Empo-
ren) verbunden mit einem gedeckten
Gang. Beinhaus und Kapelle wiederum
waren verbunden durch ein Spitzbo-
genportal, das identisch ist mit dem
Westportal der bestehenden Anlage.

Hinweise zur Ausstattung der
Liebfrauenkapelle

«An der Nord-Seite des Chors» der
Liebfrauenkapelle sah Johann Rudolf
Rahn 1885 eine «flachbogige, mit Holz
verschalte Nische, die ehedem als Sa-
kramentshiuschen diente»*. Die Ni-
sche war von Malereien (nicht erhal-
ten) eingefasst.® 1879 war in dieser
Nische eine Holzfigur der Muttergot-
tes mit Kind entdeckt worden.*® Anzu-
nehmen ist, dass die Gruppe jenes
Gnadenbild ist, das urspriinglich in der
Kirche, allenfalls auch im Beinhaus (2)
und seit 1498 in der Kapelle aufgestellt
war. Die Arbeit wird zwischen 1160
und 1180 datiert.! Herkunfts- und
Meisterfrage sind nicht geklart, die
kultische Verwendung in vielen As-
pekten unbekannt.®*> Die Figur ist nur
fragmentarisch erhalten und wurde
1964 im Schweizerischen Institut fiir
Kunstwissenschaft in Zirich (SIK)
erginzt.®



Erhalten sind in der Kapelle die Ge-
wolbemalereien. Sie zeigen das um
1500 beliebte Motiv der «Wurzel Jes-
se», ferner Halbfiguren von Heiligen
und Engeln mit Passionsinstrumen-
ten, die auf 1522 datiert sind. Bern-
hard Anderes ordnet sie der Stilnach-
folge von Hans Haggenberg zu.> In die
gleiche Zeit fallen, so Rahn (1885), die
gemalten «Vorgeschichten Joachims
und der hl. Anna bis zur Himmelfahrt
Marid», angeordnet in zwei tberein-
ander liegenden Bildreihen, ferner auf
der Westwand oben das «Bild des Ro-
senkranzes» und in den Fensterlai-
bungen Ranken und Heiligenfiguren.*
Die Wandbilder verschwanden bereits
1880 «unter neugothischen Schilde-
reien».

Hinweise zur Ausstattung des
Beinhauses

Auch das Beinhaus besass Malereien,
die schon 1879 wieder entdeckt wor-
den waren. An der Ostfassade (heute
Westfassade der Kapelle) legte man die
Darstellung eines Jingsten Gerichts
frei, die um 1500 eindatiert wurde.*
Erhalten von dieser Arbeit sind Durch-
zeichnungen im Historischen Museum
St.Gallen (fiir diesen Aufsatz nicht ge-
sichtet). An der Nordwand, «in der
rechtwinkelig [an die Ostwand] anstos-
senden Nische», war die Heilung der
Schwiegermutter des Petrus darge-
stellt, die um 1528 geschaffen worden
sein soll (abgegangen).” An weiteren
Bildwerken auf dieser Seite nennt
Rahn eine «Kampf-Szene» (abgegan-
gen)® und «zwei Kadaver» (abgegan-
gen).”” An der Nord- und Westwand
stellte Rahn einen Fries mit einer To-
tentanzdarstellung fest. Vor ihrer Zer-
storung (1886) wurden auch von die-
sem Werk Durchzeichnungen angefer-

tigt (Historisches Museum St.Gal-
len).50

ABBILDUNGSNACHWEISE

Abbildungen 1a/1b: Stiftsbhibliothek
St.Gallen, Handschrift 985 (publiziert
mit freundlicher Genehmigung der
Stiftsbibliothek St.Gallen); Abbildun-
gen 2, 5: Schweizer Volksleben. Sitten,
Brauche, Wohnstétten, Bd. 1, hg. von
H. Brockmann-Jerosch, Zirich 1929,
Abbildungen 135, 137; Abbildungen 4,
6: Schweizer Volksleben. Sitten, Briu-
che, Wohnstitten, Bd. 2, hg. von H.
Brockmann-Jerosch, Ziirich 1931, Ab-
bildungen 21, 120; Abbildung 3: Alt-
Wil in Bildern (1. Serie). Beschreibung
der Ansichten von Wil nach der Natur
gezeichnet von Franz Miiller (1835 -
37), Wil 1890, Tafel 3; Abbildung 7:
Oberberger Blitter 1992/93, S. 29 (pu-
bliziert mit freundlicher Genehmi-
gung der Kantonsarchiologie St.Gal-
len); Abbildung 8: Barock am Boden-
see/Architektur. Katalog zur Ausstel-
lung im Kiunstlerhaus Bregenz Palais
Thurn und Taxis (21. Juli bis 30. Sep-
tember 1962), Bregenz 1962, Abb. 44
(vgl. Anm. 40); Abbildung 9: Archiv der
Benediktinerabtei Disentis, Nachlass-
Fragment Hardegger, A.2.4 (Wil).

w

6

Anmerkungen

Occhsli, Wilhelm: Quellenbuch zur Schweizerge-
schichte, Ziirich 1918, S. 366. Beispicelhaft und ins
Thema passend ist die Untersuchung zum Kir-
chenbezirk von Schwyz. Vgl. dazu Desceeudres,
Georges/Cueni, Andreas/Hesse, Christian/Keck,
Gabriele (und Autoren): Sterben in
Schwyz. Beharrung und Wandlung im Toten-
brauchtum einer lindlichen Siedlung vom Spit-
mittelalter bis in die Neuzeit. Geschichte, Archi-
ologie, Anthropologie, Basel 1995 (= Schweizer
Beitrige zur Kulturgeschichte und Archiologie
des Mittelalters, Bde. 20/21).

Die nachfolgende Untersuchung zum Beinhaus in

weitere

sanktgallischen Friedhofen ist ein erster und un-
vollstindiger Einblick ins Thema.

Vgl. dazu das Beispiel Arbon. Die als Beinhaus-
kapelle in Erwigung zu zichende Galluskapelle
(darauf hin weisen verschicdene Uberreste der
cinstigen Ausstattung, ferner zahlreich belegte
Grabstitten) gehorte nach der Reformation den
Katholiken und stand im reformierten Abschnitt
des Kirchhofes. Hlustration dazu in: Huber, Jo-
hannes: Kirchen und Kapellen in Arbon TG,
Arbon 2000, S. 8, 22-27.

Vgl. dazu Art. Beinhaus, in: Reallexikon zur deut-
schen Kunstgeschichte (= RDK), Bd. 2, S.206.

Vgl. dazu Miiller, Joseph: Karl Borromeo und das
Stift St.Gallen, in: Zeitschrift fur Schweizerische
Kirchengeschichte 14 (1920), S. 81-98, 190-215,
281-306.

Auch: Beingruft, Beinkeller, Beinschauer; Gruft;
Gerner als Nebenform von Karner, Karcher, Kar-
meter, Kirner, Kernder, Kerner, Kérner; Kérper-
hiuschen; Schenkelhaus; Seeclenhaus, Seelen-
kapelle; Totenkerker, Totenkeuche, Totens
[= Totensacrarium], Totensakristei). Vgl. dazu
RDK (wic Anm. 3), S. 204.

Vgl. dazu Goldi, Johannes: Der Hof Bernang
(= St.Gallischc Gemeinde-Archive), St.Gallen
1897, S.359.

Zitiert nach der zweiten Auflage: Sailer, Karl
Georg Jakob: Dic Nonne von Wyl. Vaterlindi-
sches Drama in 5 Akten, Aarau o.]. [1900], S. 81.
Monographische Untersuchungen zum Beinhaus
in der Ostschweiz fehlen. Untersuchungen liegen
beispielsweise zur Innerschweiz vor (siche auch
Anmerkung 1). Vgl. ferner Hauser, Albert: Von
den letzten Dingen. Tod, Begriibnis und Friedhofe
in der Schweiz 1700-1990, Ziirich 1994, S. 32-41,
58, 63 (Abbildungen auf zahlreichen weiteren Sei-
ten); vgl. ferner das Literaturverzeichnis der glei-
chen Publikation.

Vgl. dazu Art. Beinhaus, in: RDK (wie Anm. 3),
S.205.

Kessler, Adolf: Beschreibung der Franz Miiller’-
schen Ansichten von Wyl aus den Jahren 1835-37
nebst einer Biographie und einem Portrit des
Herrn Direktor Franz Miiller. Nach gedruckten,
handschriftlichen und miindlichen Quellen zu-
sammengestellt, Wil 1896, S.9.

grer

63



64

11

16

20

Stiftsarchiv St.Gallen, Rubr. 36, Fasz. 5: Recessvs
Generalis [...], St.Gallen 1647, unpaginiert: «Ossa
quoque per coemiteria dispersa non reliquant, sed
in Ossorijs, quae ianuis vel clathris claudi pos-
sint, honeste & ordinate cum alijs ossibus compo-
nant; aut Ossorijs deficientibus, effossa rursus in-
fodiant.»

Stiftsarchiv St.Gallen, Rubr. 36, Fasz. 5: Recessvs
Generalis [...], 0.0. [wohl St.Gallen] 1649, unpagi-
niert: «In Ossorijs practer mortuorum ossa & fe-
retrum funerale, nihli recondatur, ipsaque ossa
ordinate componantur.»

Stiftsarchiv St.Gallen, Bd. 684, S.11, 27,
Stachelin, Johann: Geschichte der Pfarrei Ror-
schach, Rorschach 1933, S. 315.

Acta et Decreta Conventus Generalis Clericorum
Territorii S.Galli in Ecclesia Rosacena celebrati...,
St.Gallen 1763.

Hugger, Paul: Meister Tod. Zur Kulturgeschichte
des Sterbens in der Schweiz und in Liechtenstein,
Zurich 2002, S.81.

Stiftsarchiv St.Gallen, Bd. 683, S. 165 f. Vgl. dazu
Anderes, Bernhard: Die alte Pfarrkirche St.Mi-
chael in Liitisburg. Quellen zur Ausstattung vor
dem Neubau 1810/11, in: Toggenburger Annalen
17 (1990}, S. 17-23, hier: S. 20.

Alt-Wil in Bildern (1. Serie). Beschreibung der
Ansichten von Wil nach der Natur gezeichnet
von Franz Miiller (1835-37), Wil 1890, S.5. Vgl.
den leicht abgeinderten Wortlaut in Kessler,
Adolf: Beschreibung der Franz Miiller'schen An-
sichten von Wyl aus den Jahren 1835-37 nebst
einer Biographic und einem Portrait des Herrn
Dircktor Franz Miiller. Nach gedruckten, hand-
schriftlichen und mindlichen Quellen zu-
sammengestellt, Wil 1896, S. 8: «Auf dem Dache
dieses Vorbaues erblickte man den Engel mit der
Posaune des Gerichts. Im Innern waren die Ge-
rechten der Vorzeit, die sich auf die Ankunft des
Erlosers sehnten und denen der Himmel bis da-
hin verschlossen war. Da erblickte man Adam
und Eva, die Opferung Isaaks, Jakobs Traum von
der Himmelsleiter usw. figiirlich dargestellt.
Sehnstichtig warteten sie alle auf den Heiland.
Oben war der Gekreuzigte mit der Fahne des
Sieges in der Hand zu schen, wie er sich an-
schickte, in die Vorhélle hinunterzusteigen und
den Vorvitern die Pforten des Himmels zu eroff-
nen. Sogar der Teufel,, eine hissliche Figur, an
die sich die Zeitgenossen noch mit Gruseln erin-
nern, war vertreten. Das Ganze bildete eine sehr
anschauliche, wenn in der Ausfithrung der ein-
zelnen Figuren auch nicht gerade kiinstlerische
Darstellung [...]».

Vgl. dazu Huber, Johannes: Das Alte Kirchlein in
St.Margrethen SG, St.Margrethen 1999, S. 8.

Die Ergebnisse der Grabung sind publiziert in:
Neujahrsblatt des Historischen Vereins des Kan-
tons St.Gallen 131 (1991), S. 107-110, vor allem
109 f. (Text von Irmgard Griininger); Oberberger
Blitter 1990/91, S. 22-26 (Text von Irmgard Grii-
ninger); Oberberger Blitter 1992/93, S.28-32
(Text von Irmgard Griininger); vgl. ferner Staerk-

21

29,

23

24

o
3

27

28

30

31

32

33

34

@
O

le, Paul: Geschichte von Gossau, Gossau 1961, S.
125, 163, 167.

Oberberger Blitter 1992/93, S.32 (Text von Irm-
gard Griininger).

Neujahrsblatt des Historischen Vereins des Kan-
tons St.Gallen 131 (1991), S.109 (Text von Irm-
gard Griininger).

Staerkle, Paul: Geschichte von Gossau, Gossau
1961, S.164.

Oberberger Blitter 1992/93, S. 29-31 (Text von
Irmgard Grininger). Es handelt sich um die Gri-
ber 3-4, 7-10. Grab 9 gehért Obervogt Johann
Beat Frey (gest. 1615). Vgl. dazu Oberberger Blit-
ter 1990/91, S. 22-26 (Text von Irmgard Griinin-
ger).

Vgl. zur Gesamtsituation Oberberger Blitter
1992/93, S. 29 (Text von Irmgard Griininger).
Oberberger Blitter 1992/93, S. 30 (Text von Irm-
gard Griininger). Es handelt sich um die Griber 5
und 6.

Oberberger Blitter 1992/93, S.31 (Text von Irm-
gard Griininger).

Oberberger Blitter 1992/93, S.31 (Text von Irm-
gard Griininger).

Erwihnung bei Ruggle: Bernhardzell, S.12 (vgl.
auch 12 f,, 23, 36). Ruggle bezieht sich auf die Stif-
tungsurkunde vom 6. Dezember 1604, in der der
damalige Pfarrer Kaspar Hoffle festlegte, dass der
Pfarrer von Bernhardzell jeweils am Samstag
Abend nach dem Salve Regina «fiir das Bainhaufl
zuegohn» solle, um «daselbsten» fir alle Stifter
und Guttiter die Seelvesper zu beten. Die Urkun-
de befindet sich im Pfarrarchiv Bernhardzell. Das
Beinhaus von Bernhardzell und seine Geschichte
werden erstmals gestreift in: Huber, Johannes:
Pfarrkirche St.Johannes Baptist in Bernhardzell
SG (Kunst- und Kulturfithrer), Bernhardzell 2002,
S. 36-38.

Ruggle, Theodor: Erinnerung an die feierliche
Einweihung der Pfarrkirche zu Bernhardzell im
Jahre 1779 bei Anlass der ersten Saccularfeier
1879, Gossau 1879, S.23. Ruggle verweist auf das
Urbar von 1688 (Beilage), das sich jedoch nicht
mehr im Kirchgemeindearchiv Bernhardzell, son-
dern im Stiftsarchiv St.Gallen befindet.
Kirchgemeindearchiv Bernhardzell, 03.01.01.01.B
(Rechnungsbuch 1658 -1722), S. 4.

Pfarreiarchiv Bernhardzell, 01.04.01.B (Toten-
register 1688 -1756), Vorspann.
Kirchgemeindearchiv Bernhardzell, 03.01.01.01.B
(Rechnungsbuch 1658 -1722), S. 109.
Kirchgemeindearchiv Bernhardzell, 03.01.01.01.B
(Rechnungsbuch 1658-1722), S. 134.
Kirchgemeindearchiv Bernhardzell, 03.01.01.01.B
(Rechnungsbuch 1658 -1722), S. 204.
Pfarreiarchiv Bernhardzell, 03.02.01.8/03.02.02.B
(Jahrzeitenbuch 1734 ff.), Anhang.
Kirchgemeindearchiv Bernhardzell, 03.01.01.02.B
(Rechnungsbuch 1733-1829), S. 9.
Kirchgemeindearchiv Bernhardzell, 03.01.01.02.B
(Rechnungsbuch 1733-1829), S. 14.
Kirchgemeindearchiv Bernhardzell, 03.01.01.01.B
(Rechnungsbuch 1733-1829), S. 29.

40

41

42

43

44

46

47

Der Plan ist publiziert in: Barock am Bodensee/
Architektur. Katalog zur Ausstellung im Kiinst-
lerhaus Bregenz Palais Thurn und Taxis (21.Juli
bis 30.September 1962), Bregenz 1962, Abb.44
(besprochen unter Nr. 194); Griinenfelder, Josef:
Beitrige zum Bau der St.Galler Landkirchen unter
dem Offizial P. Iso Walser 1759-1785 (= Sonder-
druck aus den Schriften des Vereins fir Geschich-
te des Bodensees und seiner Umgebung, 85. Heft,
1967), Abb.24. Besprochen wird der Plan in: Die
Vorarlberger Barockbaumeister. Katalog zur Aus-
stellung in Einsiedeln und Bregenz zum 250. To-
destag von Bruder Caspar Moosbrugger (Mai-Sep-
tember 1973), Einsiedeln 1973, S. 115, Nr. 79.
Urspriinglich befand sich der Plan in den Bestéin-
den des Gemeindeamtes Au, dann fiir lingere Zeit
als Leihgabe des Gemeindeamtes Au im Archiv
der Landeshauptstadt Bregenz, nach Auskunft
dieser Stelle seit 1996 bei Architekt Jakob Al-
brecht, Bregenz, wo sich alle Spuren des Planes
verlieren. Der Autor dankt Magister Thomas Kla-
gian, Archiv der Landeshauptstadt Bregenz, fir
zweckdienliche Hinweise.

Bezeichnungen (westlicher Teil:) Beinhaus, Ca-
pella ossium mortuorum, Totenkapelle; (6st-
licher Teil:) Liebfrauenkapelle; (beide zusam-
men:) Beinhauskapelle, Totenkapelle, Unserer
Lieben Frau im Beinhaus.

Krebs, Manfred: Die Investiturprotokolle der Dio-
zese Konstanz aus dem 15.Jahrhundert, Bd. 2,
Freiburg 1954, S. 982.

Zit. nach Steiger, Karl: Geschichte der Pfarrei Wil
(Kt. St.Gallen], Wil 1932, S.31.

Vgl. dazu Anzeiger fur schweizerische Alter-
thumskunde (ASA), 19.Jg. (1886), S. 445; Rahn,
Johann Rudolf: Zur Geschichte des Todtentanzes,
in: Der Geschichtsfreund. Mittheilungen des his-
torischen Vereins der fiinf Orte (Luzern, Uri,
Schwyz, Unterwalden, Zug), Bd. 36 (1881), Einsie-
delnu.a. 1881, S.216 f.; Ehrat, Karl J.: Chronik der
Stadt Wil, Wil 1958, S.317.

Vgl. dazu ASA (wie Anm. 44), S. 324: «Mit diesem
Raume ist einer der bemerkenswerthesten Ge-
mildecyklen zu Grunde gegangen, den die
Schweiz aus der Frihrenaissancezeit besass. |...]
Zum Gliicke sind wenigstens genaue Nachbil-
dungen aufgenommen worden, Pausen, welche
Herr . Regl in Ziirich im Auftrage des Kunstver-
eins und des historischen Vereines in St.Gallen
verfertigt hat.»

Festschrift zur Einweihung der Kirche St.Peter
(30. Juni 1996), 0.0. [Wil] 0.]. [1996], S.26 (Text
von Irmgard Griininger); Neujahrsblatt des Histo-
rischen Vereins des Kantons St.Gallen 137 (1997),
S.110 (Text von Irmgard Griininger).
Neujahrsblatt des Historischen Vereins des Kan-
tons St.Gallen 137 (1997), S.110 (Text von Irm-
gard Griininger).

ASA (wie Anm. 44), S.445.

ASA [wie Anm. 44), S.445 «Den Scheitel [der Ni-
sche| schmiickte 1879 ein vermuthlich zu Anfang
des XVI. Jahrhdts. gemaltes Kreisrund, das
die Halbfigur Gott Vaters mit der Weltkugel



w
©

55

56

57

umschloss. Eine bunte Renaissanceguirlande
schmiickte den oberen Theil der Hinterwand. »
Festschrift zur Einweihung der Kirche St.Peter
(30. Juni 1996), 0.0. [Wil] o.J. [1996], S. 15, 44—
47f; ASA (wie Anm. 44), S.445f,; Die Zeit der
Staufer (Geschichte, Kunst, Kultur), Bd. 1, Stutt-
gart 1977, S.363f. (= Katalog der Ausstellung,
26. Mirz - 5. Juni 1977). Nach der Entdeckung im
Jahre 1879 gelangte die Figur zuerst ins katholi-
sche Pfarrhaus, dann ins Historische Museum
St.Gallen, 1909 ins Stadtmuscum Wil und
schliesslich 1983 in dic cigens dafiir hergerichtete
Muttergotteskapelle in  der Stadtpfarrkirche
St.Nikolaus.

Zeit der Staufer (wiec Anm. 50), S.363 f. Variieren-
de Datiecrung um 1200 bzw. zweite Hilfte des
12. Jahrhunderts bzw. gegen Ende des 12. Jahrhun-
derts bzw. 13.Jahrhundert.

Zeit der Staufer (wie Anm. 50), S.364: Bestimmt
fiir «gelegentliche Aufstellung auf cinem Altar».
Vgl. dazu Neujahrsblatt des Historischen Vereins
des Kantons St.Gallen 137 (1997}, S. 112 {Text von
Irmgard Griininger).

Festschrift zur Einweihung der Kirche St.Peter
(30. Juni 1996}, 0.0. [Wil] 0.]. [1996], S.18; Ror-
schacher Neujahrsblatt 78 (1988, S. 109 f.

ASA (wie Anm. 44}, S. 445, Gemiss Rahn wurden
die Wandbilder Ende des 16.Jahrhunderts tber-
malt, denn er stellte 1885 unter der Himmelfahrt-
Szene die Datierung 1598 (Jahr der Ubermalung)
fest, («[...] bei welchem Anlasse sic von Denen,
welche die Kosten der Ueberarbeitung trugen, in
Epitaphien verwandelt und demgemiss mit Zu-
sitzen, den Wappen und kleinen Portritfiguren
der Stifter und ihrer Verstorbenen versehen wur-
den». Ferner verzeichnet Rahn ein Monogramm
mit Wappen, das er mit Maler Jakob Knus in Ver-
bindung bringt. («Sein Wappen, ¢in gelber Sparren
auf weissem Felde zwischen 3 rothen Schildchen
enthielt eine runde Cartouche unter dem Mono-
gramm.»)

Vgl. ASA (wie Anm. 44), S. 446. Rahn datiert zwi-
schen 1522 und 1528 und schreibt das Werk der
gleichen Hand zu, die an den Kapellenwinden
wirkte.

Die Datierung folgt Rahn (ASA [wie Anm. 44],
S.446), der den gleichen Maler vermutet, der das
Epitaph von Markus Brunmann geschaffen hat.
ASA (wie Anm. 44), S.446. Das Bild befand sich
ebenfalls an der Nordwand, «nichst der Nische».
Rahn, der in diesem Bild das Werk cines zweiten
Malers vermutet, deutet die Szene als «Allegorie
auf das Einstehen der Todten fiir dic Lebenden».
Vgl. auch Geschichtsfreund (wie Anm. 44),
S.216f., wo eine ausfiihrliche Beschreibung
(ebenfalls von Rahn) geboten wird: «Oben hinter
einer Mauer sicht man Geharnischte und Lands-
knechte. In der Mitte ist die Fallbriicke herunter-
gelassen. Ein Theil der Besatzung schickt sich
zum Ausfalle an. Andere suchen mit Hellebarden
und Streithammer die Festung gegen die Todes-
gestalten zu vertheidigen, welche mit hochge-
schwungenen Dreschflegeln gegen die Mauern

60

anstiirmen, emporklettern und immer neuen
Succurs durch die diesseits des Zwingers Aufer-
stehenden erhalten. Rechts, wo sich der Einblick
in cin Beinhaus 6ffnet, knieet anbetend und von
der Schlachtscene abgewendet die grole Gestalt
einer Frau oder eines geistlichen Herrn.»

ASA (wie Anm. 44), S.446. Das Bild befand sich
cbenfalls auf der Nordwand, «tiber dem Flachbo-
gen». Rahn schildert «2 Cadaver, der eine hilt
einen Schild empor, in welchem cin Todtenkopf».
ASA (wic Anm. 44), S. 446; Geschichtsfreund (wie
Anm. 44), S.216. Rahn datiert kurz vor 1522 und
spricht von einem dritten Maler.

65



66 §\\ Elektrotechnik

Hut;er+Monsch AG

9013 St.Gallen
Walenblichelstrasse 11, 071/274 88 77

9201 Gossau
Wilerstrasse 75, 071/388 77 66

9401 Rorschach
Pestalozzistrasse 11, 071/844 50 10

www.hubermonsch.ch

RAIFFEISEN

Wir engagieren uns flr das soziale
und kulturelle Leben in unserem
Geschaftskrelis.

Raiffeisenbank Gossau-Niederwil
lhr lokaler Bankpartner !

Horwelt
Gossau
(s. unten)

Altstatten

Appenzell

Buchs

Heiden

Sargans

Widnau

e (Gossau o Altstatten

St.Gallerstr. 108 | ° Cvp,pe”ze”

= . * Widnau
vis-a-vis Migros | . pizol Park ;
071-385 63 60 « Buchs [BRILLEN]

LEO SUTTER
FARBGESTALTUNG
Beratung - Konzept - Malerei

Poststrasse 10a CH-9200 Gossau
071-385 55 31 Fax 071-385 58 72




	Das Beinhaus auf dem Kirchhof : Überlegungen zur integralen Ausstattung von Kirchenbezirken

