
Zeitschrift: Oberberger Blätter

Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (2000-2001)

Artikel: Der Abt auf Rundreise im Oberbergeramt : was den geistlichen Fürsten
am religiösen und sittlichen Leben seiner Untertanen interessierte

Autor: Oberholzer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OER ÄBT AUF RUNDREISE IP
OgERlERSERAPT
WAS DEW GEISTLICHE!':] FÜRSTEN AM RELIGIÖSEN UND SITTLICHEN LEBEN SEINER UNTERTANEN INTERESSIERTE

PAUL OBERHOL;?. ER

Es ist notwendig, in der Kirche einen
Aufseher für die Knaben wegen
Ausgelassenheiten und Andachtslosigkeit
einzusetzen. Wer soll dieses Amt nur
übernehmen? Der Mesmer oder der
Schulmeister? Nötig ist dies besonders
während der Predigt. Sonst ist der
Schulmeister von der Musik in
Anspruch genommen. »1

Am 21. September 1763 besuchte der

innovative, aber sicher auch pedantische

Abt Cölestin Gugger von Staudach

1740-1767) mit dem Offizial Pater

Iso Walser (*1722, t 1800) das Dorf
Gossau. Er beschloss damit eine
ausgedehnte und mehrmals unterbrochene

Reise, die er am 21. Juni 1759 in
Neu St. Johann begonnen hatte. Sie

führte ihn durch das ganze Toggenburg

und das Wiler Amt. Dabei
besuchte er 36 Gotteshäuser, um sich
persönlichen Einblick in den
gegenwärtigen Stand der Frömmigkeit
seiner Untertanen zu verschaffen.
Welchen Eindruck die Gossauer
dem geistlichen Fürsten tatsächlich
hinterlassen haben, ist schwer zu
erfahren. Das Protokoll trägt formale
Züge. Missstände aufzudecken war
erstes Ziel der Reise - und solche lassen

sich immer finden. Offensichtlich
war es Abt Cölestin ein Anliegen,
das kirchliche Leben in den Dörfern
seines Herrschaftsgebietes kennen zu
lernen. Darin konnte er an die Praxis
seiner Vorgänger anknüpfen. Eine
Sammlung von Protokollen aus dem
17. und 18. Jahrhundert gibt Auf-
schluss darüber, welche Momente des

Glaubenslebens auf den Pfarreien des

Oberbergeramtes und seiner Umgebung

die Äbte beschäftigten und sie
unter Umständen zum Einschreiten
zwangen.

KIRCHENREGIMENT
DES KLOSTERS ST.GALLEN

Im Laufe des Spätmittelalters hat das

Kloster St.Gallen seine weitreichenden

Besitzungen, die zum grössten Teil
im 8. und 9. Jahrhundert vergabt worden

waren, zu einem Territorialstaat
im näheren Umkreis umgebaut. Das
heisst: Entlegenes wurde veräussert
und fremde Güter der Umgebung wurden

hinzugekauft. Der Abt von St.Gal¬

len wurde damit zum weltlichen Fürsten,

zum Inhaber der hohen und niederen

Gerichtsbarkeit der Alten
Landschaft. Zu den alten Gütern gehörten
seit dem Frühmittelalter auch zahlreiche

Kirchen. Oft waren sie Bestandteil
eines Hofes und wurden in den Urkunden

gar nicht eigens aufgeführt. Hin
und wieder wurden sie aber bei einer
Schenkung ganz besonders vermerkt.
In dieser Zeit war das Kloster
sogenannter Eigenkirchenherr. Das Gotteshaus

mit allen seinen Einkünften und
seiner Vermögensmasse war der
klösterlichen Verfügungsgewalt unterworfen.

Für die Organisation der Seelsorge
wäre der Diözesanbischof zuständig,
im konkreten Fall der Bischof von
Konstanz. Es gibt aber im gut erhaltenen
St. Galler Urkundenbestand des S. und
9. Jahrhunderts Iceinen Hinweis dafür,
dass dieser seine Pflicliten auf den
Landkirchen wahrgenommen liätte.
Vielmehr ist anzunehmen, dass das

Kloster als Besitzer und Verwalter des

Gotteshauses und der umliegenden
Güter den Priester anstellte, für die
regelmässige Feier der Liturgie sorgte
und diese in ihrer Gestaltung auch
bestimmte. Im Hochmittelalter wurden
die Kompetenzen formaljuristisclr
durch das Patronatsrecht neu festgelegt.

Der frühere Eigenkirchenherr,
nun Patronatsherr genannt, durfte die

Vermögensmasse eines Gotteshauses

nur noch verwalten, nie aber veräussern.

Einen geeigneten Geistlichen
durfte er dem Bischof präsentieren. Die
Einsetzung nahm schliesslich dieser

vor. Der direkte Einfluss des Bischofs
blieb dabei gering. Er konnte einen
vorgeschlagenen Kandidaten nur schwerlich

abweisen. Es dauerte lange, bis
diese neuen rechtlichen Verordnungen
im konkreten kirchlichen Leben zu
Veränderungen führten. Im ganzen
Mittelalter zeigte der Konstanzer
Bischof auf den Pfarrkirchen des Fürstenlandes

eigentlich keine Präsenz. Diese
unterstanden am Vorabend der
Reformation, zu Beginn des 16. Jahrhunderts,

ausser Oberbüren und Mör-
schwil dem Patronat des Abtes von
St.Gallen.

BEGINN DER KATHOLISCHEN
REFORM IM 16. JAHRHUNDERT

Über die Religionspraxis im
Spätmittelalter auf den ländlichen
Pfarreien des Fürstenlandes ist wenig in
Erfahrung zu bringen. Das sollte sich
bereits für das 16., besonders aber für das

17. und 18. Jahrhundert ändern.
Erstens nahm die Schriftlichkeit in der
Neuzeit merklich zu. Dies bietet nicht
nur tieferen Einblick in die klösterliche

Verwaltung sondern auch in die
ländlichen Lebensgewohnheiten und
das religiöse Brauchtum. Zweitens
bewirkte die Reformation in der ersten
Hälfte des 16. Jahrhunderts eine
tiefgreifende Veränderung der kirchlichen
Organisation. Grosse Teile der Alten
Landschaft hatten sich dem neuen
Glauben angeschlossen. Durch die

: Herrschaft der vier Schirmorte unter
der Führung Zürichs hätte dieser Pro-

zess, verbunden mit der Aufhebung der
I Abtei St.Gallen, vorangetrieben wer-



66

Frontïspitz der Übereinkunft zwischen I

St.Gallen und dem Bistum Konstanz
vom Jahre 1748. Damit wurden dem
Kloster die Seelsorgerechte in den
Pfarreien des Fürstenlands und des
Toggenburgs erneut bestätigt.

den sollen. Allein der Zweite Kappeler
Landfrieden bewirkte eine Kurskorrektur

und rettete das Kloster. Abt Diet-
helm Blarer (1530-1564) führte darauf
die Rekatholisierung im Fürstenland
mit Erfolg durch. Im Toggenburg und
im Rheintal kam das Recht auf freie I

Entscheidung der einzelnen Gemeinde
zum Zuge.2 Tiefer gehende Reformansätze

liessen im 16. Jahrhundert in den
katholisch gebliebenen Teilen der
Schweiz vorerst noch auf sich warten.
Die Bischöfe von Konstanz reagierten
auf den religiösen Umbruch, der ihnen
den grösseren Teil ihrer Gläubigen in
der Schweiz abspenstig gemacht hatte,
völlig apathisch - sei es aus Gleichgültigkeit

oder aus Ratlosigkeit. Der Wille
zur Erneuerung lässt sich im ausgehenden

16. Jahrhundert am Engagement
päpstlicher Nuntien, allen voran Fran¬

cesco Bonhominis (Nuntius in der
Schweiz 1579-1581), am Besuch des

Mailänder Kardmals Karl Boromäus
(Erzbischof von Mailand 1560-1584),
an der Berufung von Jesuiten und
Kapuzinern und der neu propagierten
Wallfahrt nach Einsiedeln erkennen.3
Allen diesen Massnahmen lag die

Umsetzung der Beschlüsse des Trienter
Konzils zu Grunde. In dieser Zeit
beschritt das Kloster St.Gallen, eingebettet

in seine konkrete Situation und
Geschichte, einen bemerkenswert
eigenständigen Weg.

T ' vn'T

(ONCOKDIA iPISCOPATUM ©NSTANTJENSEM

jntcr ct[

noviLa Condïù
' Éjj

k MDCC ^LVIIl.,,1



DIE GRÜNDUNG DES

S AN KTG ALLISCH EN OFFIZIALATES

Während sich im Gebiet der heutigen
Schweiz Zeichen zur katholischen
Reform erkennen Hessen, setzte das

Kloster St.Gallen einen Konsolidierungskurs

fort, den es schon vor einigen

Jahrzehnten in Angriff genommen
hatte. Das zeigt sich in einem zahlen-
mässigen Erstarken des Konventes. So

schlössen sich unter Abt Diethelm
Blarer (1530-1564) 44, unter Abt
Otmar Kunz (1564-1577) 28 und unter
Abt Joachim Opser (1577-1594) 29
Mönche dem Galluskloster an.4 Die
flächendeckende Rückführung zum
alten Glauben erfolgte in mehreren
Etappen. Ein Mandat von 1553
verlangte, dass jeder Untertane bei der
Osterbeichte die Grundgebete vorzutragen

habe. Dass aber in Niederbüren
noch 1571 Beichtende und Betende
gesondert registriert worden waren,
zeigt, dass sich Anhänger des evangelischen

Glaubens noch halten konnten.

Für einen Wandel sorgte ein Pfalz-
ratsbeschluss vom 17. November
1571, demgemäss die Nichtbeichtenden

des Landes verwiesen werden
sollten. Dies wurde in einem
Landmandat von 1572 verankert. Um
protestantischer Präsenz gänzlich den
Garaus zu machen, wurde 1573

Bürgern der Stadt St.Gallen verboten, in
der Alten Landschaft Grundbesitz zu
haben. Diese Verordnungen warfen
allerdings keine hohen Wellen. Nur
eine Haushaltung und fünf weitere
Personen wollten dem protestantischen

Bekenntnis treu bleiben und
darum das Verlassen der Heimat in Kauf
nehmen.5 Ein nächster Schritt wäre
nun gewesen, das kirchliche Leben
unter den veränderten Zeitumständen
zu erneuern. Dabei stellten sich den

St.Galler Mönchen katholischerseits
; interne Hindernisse entgegen. Denn

die Organisation der Seelsorge oblag
i den Bischöfen von Konstanz. Der Abt

als Kollator und Landesherr hatte
dabei rechtlich keine Kompetenzen. Die
bischöfliche Passivität führte Abt
Otmar Kunz 1565 zur Ankündigung,
dass er die kirchlichen Verhältnisse in
seinem Lande untersuchen und
entsprechend erneuern werde, sollte
Konstanz seine Praxis nicht ändern.6
Nachdem die Äbte das Steuer tatsäch-

: lieh an sich gerissen und die Seelsorgs-
priester eigenmächtig zu einem Kapr-
tel einberufen hatten, begann sich
Konstanz doch allmählich einzuschalten.

Unter Abt Bernhard Müller
j (1594-1630) brach eine juristische

Fehde aus, welche der Papst dem
kirchlichen Gerichtshof, der Rota,
überwiesen hat. Diese entschied 1607

für St.Gallen, 1611 infolge einer Berufung

für Konstanz und 1613 wiederum
für St.Gallen. Der Bischof bot darauf
Hand zu einem Konkordat, das am
21.März 1613 abgeschlossen worden

:i ist. Demnach hatte der Abt von
St.Gallen das Recht, in 49 Kirchen, die

zu seinem Herrschaftsgebiet gehörten,

Pfründen zu verleihen sowie die
Seelsorger zu beaufsichtigen. Damit
verbunden war auch das Recht, Personen

und Sachen, die zu diesen
Pfarreien gehörten, zu visitieren.7 Dem
Abt waren damit quasibischöfliche
Kompetenzen im eigenen Herr-
schaftsgebiet zugesprochen. Erste
Folge davon war die Errichtung einer
kirchlichen Kurie, des Offizialates.
Dessen Leiter war der Offizial, der
Stellvertreter des Abtes in geistlichen
Dingen. Ihm waren Aufsicht und
Förderung über die Seelsorge, das geistliche

Gericht und die Prüfung und
Vereidigung der Seelsorger übertragen.

PFARREISEELSORGE,
EINGEBUNDEN IN DIE KLÖSTER¬

LICHEN REFORIVIPLÄNE

Den Äbten von St.Gallen waren die
Pfarreien ihres Herrschaftsgebietes
fortan ein Anliegen. Die zahlreichen,
prächtigen Barockkirchen im heutigen
Fürstenland sind heute noch ein direkter

Hinweis auf die Wertschätzung der

Volksfrömmigkeit. Dre organisierte
und beaufsichtigte Seelsorge war
eingebettet in einen weitreichenden Pro-
zess kirchlicher und geistlicher Erneuerung,

den die Äbte von St.Gallen während

des 17. und 18. Jahrhunderts
zielstrebig in Angriff nahmen. Dieser
setzte zu allererst im Klosterinnern
ein. So legten unter Abt Gallus Alt
(1654-1687) 105 Mönche Profess ab.

Ein Einbruch erfolgte unter Cölestin
Sfondrati (1687-1696) und Pius Reher
(1696-1717). In der Folge konnten aber
wieder alljährlich zwischen zwei und
drei Novizen zu den Gelübden zugelassen

werden. St.Galler Mönche wurden
in andere Klöster geschickt. So wirkte
zum Beispiel Bernhard Frank von
Frankenberg (1692-1763) von 1743 bis 1763
als Abt in Disentis. Im Jahre 1595

führte der päpstliche Nuntius im
Galluskloster eine dreiwöchige Visitation
durch, um Lebensgewohnheiten,
Liturgie und Bildung der Mönche unter
die Lupe zu nehmen. 1598 und 1599
liess Abt Bernhard Müller erstmals
einen Jesuiten aus Dillingen nach St.Gal¬
len kommen, um die Bibliothek zu
kontrollieren und auf dem Index
stehende Bücher auszuscheiden.8 Diese
internen Erneuerungen wurden analog
auch in den Pfarreien durchgeführt.
Dies entsprach tridentinischen
Richtlinien, wonach jede Diözese eine
eigene Ausbildungsstätte zu führen
hatte. Die künftigen Seelsorger hatten



an diesem Seminar oder einer auswärtigen

Hochschule theologische Kurse zu
besuchen Das Offizialat errichtete im
Kloster ein Priesterseminar. St. Galler
Geistliche studierten unter anderem in
Wien, Dillingen, Innsbruck, Mailand
und Graz, aber auch in Fischingen und
Rheinau. Die Ausbildung in St.Gallen
war mehr praktischer als wissenschaftlicher

Art und betonte vor allem die
Fächer Liturgie, Katechetik, Homiletik
und die Verwaltung der Sakramente.9
In regelmässigen Abständen Hessen die
Äbte Klerusversammlungen einberufen,

um Grundsätze der Seelsorge zu
diskutieren. Diese Zusammenkünfte
wurden besonders unter Abt Pius
Reher gefördert (1630-1654). Höhepunkte
bildeten die Synode von 1690 in
Rorschach und die von 1737 von St.Gal¬
len.10 Abt Gallus Alt gründete 1657 in
Wil ein Kapuzinerkloster. Diese Mönche

waren bei der Bevölkerung sehr
beliebt und wurden vor allem für Beichtehören

und Predigtaushilfen in den
Pfarreien des Fürstenlandes und Toggen-
burgs eingesetzt." Dem direkten Wirken

von Angehörigen anderer Orden
im eigenen Territorium waren die
St. Galler Benediktiner eher abhold.
Während der ganzen zwei Jahrhunderte
reisten der Abt oder der Offizial in
regelmässigen Abständen zu ihren
Pfarreien und nahmen direkten Augenschein

des kirchlichen Lebens. Notizen

einer ersten Visitation stammen
aus dem Jahre 1603. Abt Bernhard
Müller bereiste «seine Kirchen» dabei

persönlich. Die letzte grosse
Untersuchung nahm Abt Cölestin Gugger
von Staudach in den Jahren 1759 bis
1763 vor. Die meisten Visitationen
der Zwischenzeit wurden vom jeweiligen

Offizial in Begleitung eines oder
zweier Konventualen geführt. Ruhiger
wurde es unter Abt Beda Angehrn

Auf Klerusversammlungen gaben die
Äbte ihren Priestern wesentliche
Impulse für eine zeitgemässe Pastoral
(Medaillon im Gang der Stiftsbibliothek).

(1767-1796) und Abt Pankraz Forster
(1796-1805). Von Abt Beda berichten
spärliche Tagebucheinträge aus dem
Jahre 1770 von einer kleinen visitatori-
sehen Tätigkeit. Abt Pankraz kündigte
im Dezember 1796 in einem
Rundschreiben an alle Seelsorger seinen
geplanten Besuch an. Die politischen
Verhältnisse und die Vertreibung der
Mönche im Jahre 1798 verhinderten
dessen Durchführung.12 Die aus diesen
zwei Jahrhunderten erhaltenen
Visitationsprotokolle oder -berichte geben

ganz mannigfachen Einblick in das

kirchliche Leben und in den Alltag auf
dem Lande. Ihre Lektüre lässt die
Anliegen der klösterlichen Herrschaft und
aktuelle Probleme erkennen.
Besonders im 18. Jahrhundert wurden
nicht nur die Geistlichen geprüft,
sondern auch der Mesmer und der
Schulmeister - also Menschen, die des

Lateins unkundig waren. Die
entsprechenden Partien sind dann auch in

Deutsch, sonst der damaligen Kirchensprache

gemäss in Latein abgefasst.

DIE BEVÖLKERUNG

Der Empfang der jährlichen Kommunion

und die Ablegung einer Beichte an
Ostern ist seit dem 4. Laterankonzil
vom Jahre 1215 für jeden Gläubigen,
«nachdem er in die Jahre der
Unterscheidung gelangt ist», zur Pflicht
erhoben worden.13 Die Visitatoren
erkundigten sich jeweils über die Anzahl
der Kommunikanten einer Pfarrei, was
leichte Rückschlüsse auf die Entwicklung

der Bevölkerungsdichte zulässt.
Die ersten genauen Informationen
darüber konnte der Gossauer Pfarrer
Johann Martin Ott (1611-1618) im
Jahre 1615 den Visitatoren bieten. Zum
Einzugsgebiet der Pfarrei gehörten
damals 120 Weiler oder Häusergruppen
mit eigenem Ortsnamen. Gezählt wurden

darin insgesamt 683 Familien und
2000 Kommunikanten. Gemäss
Visitationsbericht machte die Gossauer
Bevölkerung rund 3000 Seelen aus.14

Damals umfasste die Pfarrei allerdings
neben Gossau zusätzlich die Gebiete der

heutigen Pfarreien Abtwil, Engelburg,
Niederwil und Andwil. Die beiden ers-
teren haben sich 1681, die letzteren
1731 losgelöst.15 Pfarrer Ott verwies
auf einen schmerzlichen Aderlass in
seinem Sprengel. Die Pest von 1611

raffte 630 Seelen dahin, also gut ein
Fünftel der Gesamtbevölkerung. So

detaillierte Angaben finden sich erst wieder

in den Rezessen der Visitation von
1742. Es bestätigt sich aber auch darin,
dass die Zahl der Kommunikanten
rund zwei Drittel der Gesamtbevölkerung

ausmachte. Jugendliche müssen
damals im Alter von 12 bis 15 Jahren
zur Kommunion zugelassen worden
sein. Dass die jüngere Bevölkerung ein



Drittel der Pfarreiangehörigen
ausmachte, kann nur mit der hohen
Kindersterblichkeit erklärt werden. Es

erstaunt, dass bei der Visitation von 1603
die Zahl der Kommunikanten 1800
betrug.16 Die Bevölkerung hat trotz der
Pest in 12 Jahren stark zugenommen.
Um 1615 zählten die Pfarreien Oberbüren

280, Niederbüren 350 und Waldkirch

600 Kommunikanten. Ein Rätsel
ist der Vermerk zur Visitation von
1627, wo für Oberbüren nur 200
Kommunionempfänger belegt sind, während

Niederbüren mit 454 einen starken

Anstieg aufweisen konnte. Gossau
wurde von dieser Erhebung nicht er-
fasst. Der Visitator Jodokus Mätzler
(*1593, f 1639) bereiste nur das

Toggenburg und das Wiler Amt.17 In der
1742 durchgeführten Visitation
verzeichnete Gossau 1661, Niederwil 433,
Andwil 1062, Waldkirch 1618 und
Oberbüren 405 Einwohner. Zu Niederbüren

und Gaiserwald bzw. St. Josefen
werden keine Angaben gemacht.18
Trotz einiger Unklarheiten im
Entwicklungsverlauf lässt sich für die Zeit
bis in die Mitte des 18. Jahrhunderts
ein starker Anstieg der Bevölkerung in
den entsprechenden Gemeinden
feststellen. Für Gossau nahm entsprechend

auch die Anzahl der Seelsorger
zu. Dort wirkten zumeist zwei Priester.

So blieb es auch nach den Neugründungen

der Pfarreien St. Josefen,
Niederwil und Andwil. Interessanterweise

musste Waldkirch mit seinen
1618 Seelen im Jahre 1742 immer noch

nur mit einem Geistlichen auskommen,

wie zum Beginn des 17. Jahrhunderts.

Dabei hätte die Gemeinde
gemäss Protokoll von 1615 über eine
zusätzliche Frühmesspfründe verfügt, die
damals aber wegen zu tiefem Pfrund-
einkommen unbesetzt bleiben
musste.19 Erst die Visitation vom

18. September 1763 belegt einen
Kaplan, der neben dem Pfarrer wirkte und
allwöchentlich die Schule visitieren
sollte.20

SORGE UM DIE RECHTGLÄUBIGKEIT

Als die St. Galler Äbte eine regelmässige

Visitationstätigkeit aufnahmen,
gab es die treue, katholische Alte
Landschaft (noch) nicht. Die Kirche in
Oberbüren war 1615 wohl in kultischem
Gebrauch, wurde aber während ihrer
«häretischen» Vergangenheit profaniert.

Der Visitator forderte entsprechend

eine Neuweihe.21 Dass alle
Einwohner katholisch waren, galt im
beginnenden 17. Jahrhundert keineswegs
als Selbstverständlichkeit. Die letzte
direkte protestantische Präsenz lässt
sich im Rezess von 1603 in Gossau

nachweisen, wo Pfarrer Martin Suter
(1603-1608) von einem «in religione
suspectus» berichtet, welcher dem
visitierenden Abt Bernhard Müller angezeigt

worden ist.22 Die Berichte von
1615 erwähnen bei der Angabe der
Kommunikanten immer, dass es sich
bei der jeweiligen Bevölkerung nur um
Katholiken handle.
Die Bibliothek der Pfarrer und Kapläne
war oft Gegenstand der sanktgalli-
schen Untersuchungen. Genauere
Auskünfte darüber bieten aber nur die
Protokolle aus dem beginnenden 17.

Jahrhundert. So vermerkte Abt Bernhard

Müller, beim Gossauer Pfarrer
Martin Suter «Das Narrenschiff» des '

Johannes Geiler von Kaysersberg
(1445-1510) vorgefunden zu haben. 23

Im Wortlaut des Protokolls wird es

«navicula fatuorum» genannt. Dabei
handelt es sich um eine Predigtsammlung,

die der Autor als Münsterprediger

in Strassburg gehalten hat. Im Jahre
1510 wurde diese in lateinischer, 1520

in deutscher Sprache herausgegeben.24
Ob der Gossauer Pfarrer ein lateinisches

oder deutsches Exemplar zu
i Händen hatte, geht aus dem Protokoll

nicht hervor, da dieses vollständig in
Latein abgefasst ist. Abt Bernhard
nahm dieses Werk nicht auf die Weiterreise

mit, sondern liess es unverzüg-
| lieh nach St.Gallen schicken. Warum

ist unklar. In der Stiftsbibliothek werden

heute noch 19 Inkunabeln mit
Werken von Geiler von Kaysersberg
gehütet. Interessanterweise findet sich
«Das Narrenschiff» nicht darunter.25

Sein Name fiel während der ganzen
Zensurtätigkeit im Galluskloster in
Verbindung mit verderblicher Literatur

nie.26 Beim Gossauer Frühmesser
Urban Wirth, der zugleich Pfarrer von
Niederglatt war,27 entdeckte der Abt
ein Werk mit dem Titel «lapis philoso-
phicus», ohne den Autor zu nennen,
und ein Neues Testament mit Vorwort
und Kommentar von Erasmus von
Rotterdam (* 1469-t 1536).28 Die Werke
dieses Humanisten wurden in der
klösterlichen Visitation von 1595 als häretisch

gebrandmarkt.
Verbotene Schriften wurden wiederum
1621 thematisiert, als Abt Bernhard
Müller die Bibliothek des Gossauer
Frühmessers Valentin Ott (1621-1623)
durchstöberte und auf verbotene
Volkspredigten eines Johannes Hasius
oder Nasius stiess.29 Es könnte sich
dabei um den Dominikaner Georg (oder
Heinrich) Hasz (t 1489) handeln. Von
diesem Beichtiger der Dominikanerin-

I nen in Nürnberg sind zahlreiche
Predigten erhalten.30 Dass die Ansprachen
für die unter Umständen schwärmerisch

veranlagten Nonnen dem Abt
suspekt vorkommen mussten, ist
verständlich.31 Dem Frühmesser wurde
dieses Buch nicht nur abgenommen.
Im Gegenzug wurde er dazu verpflich-



70 tet, eine Heilige Schrift, die Verord¬

nungen des Trienter Konzils und die

päpstliche Bulle «Coena Domini»
anzuschaffen. Es war dem Abt ein Anliegen,

die kirchliche Reform in seinem
Herrschaftsgebiet gemäss den

Verordnungen des Trienter Konzils durchzuführen.

So sollte auch jeder Seelsorger
im Besitze der Konzilstexte sein.
Dies blieb noch über weitere Jahrzehnte
ein Desiderat. Im Jahre 1670 musste
dem Kaplan Johann Jakob Bock
(1669-1671) dieselbe Vorschrift
gemacht werden.32 Es ist aber erstaunlich,
dass Valentin Ott bis dahin wohl über
eine deutsche Predigtsammlung, nicht
aber über eine vollständige Bibel verfügt
hat. Um das Eindringen protestantischen

Glaubensgutes zu verhindern,
wurde immer wieder betont, dass es

Exemplare in lateinischer Sprache sein
mussten. Dem Anliegen, bibelfeste
Kleriker in den St.Galler Pfarreien
einzusetzen, korrespondierte das Bemühen,
den Laien die Lektüre der Bibel nach

Möglichkeit vorzuenthalten. Das geht
von einem ausdrücklichen Verbot dieser

Lektüre auf der Visitation in Mos-

nang im Jahre 1669 bis hin zu einer
Mahnung auf einer Versammlung aller
Geistlicher im Jahre 1696, diese nicht
leichtfertig zu erlauben.33 Nach 1621

wurden in Gossau bei Visitationen
keine suspekten Bücher mehr aufgegriffen.

Ein Blick auf den Bücherbestand
wurde immer kurz vermerkt. Welche
Literatur ein Priester aber aufbewahrte
und aus wie vielen Büchern seine
Bibliothek bestand, geht aus keinem Protokoll

mehr hervor. Die Bibliothek von
Niederbüren wurde 1627 von Pater Jo-

dokus Mätzler als «instructissima», als

bestens ausgestattet, bezeichnet.
Überhaupt war die Gefahr der Infiltration
mit fremdem Glaubensgut nach 1621

bei den Visitationen kein Thema mehr.

ejjLw*. ^ 'Ü 1 "v

rÄ • v p n '• IM:h QiÛLf-H'i'Sîètâê-afeM
cT 'Qi&od.'/

pféppP
.:<Wj

Q w • • v

IPS»

Hï.
.-"TS* <tc(crt &4&Ç- Z4t.jkk.a.+/r\

txv'i jt^Zjaoo) lAn.' an ttrîoi.é/f
j

fi a'o^c,® j

JtfftrÀn- V ' •
" - "

^
•

_ |

M./h. MM flt4*W> <fU ixa&tnaÄliej/ «V«. tMC*1_
'4732.

Jltf-- Ji*- ' ' typs
aidLJki ' Ca>v ' G*-Ä— '

7~2t!ln*.cur^ JC, 'n'

to-rfi.fi utHfye- i

A ÂJL '-fil. cUtàMtafi "»4' -!

et '«.ü /* pf" 'ElV e-eV D'fW'

.f. ,;."T]
Verbesserungsvorschläge für Gossau anlässlich der Visitation vorn 21. September

1763, StiA Bd. 689, S, 74/55.

BAULICHER ZUSTAND DER KIRCHEN

Die eindrücklichste Beschreibung
eines Kirchengebäudes vermittelt der Re-

zess von Oberbüren aus dem Jahre
1615. Diese Kirche unterschied sich
rechtlich von den übrigen Gotteshäusern

der Alten Landschaft. Sie war
bereits vor der Reformation verliehen.
St.Gallen konnte sich über längere Zeit
dieses Kirchensatzes nicht bemächtigen.

Entsprechend war die Kirche von
Oberbüren im Konkordat zwischen
dem Abt von St.Gallen und dem
Bischof von Konstanz vom Jahre 1613

ausgenommen.34 Eigentlich wäre dem
Abt das Visitationsrecht in Oberbüren

gar nicht zugestanden. Das Patronats-
recht hatten zu jener Zeit die Schenken

von Kastell zu Lehen. Im Jahre 1512

erbten sie die Herrschaft Oberbüren,
wozu auch der Kirchensatz gehörte.
Abt Josephus von Rudolfi konnte, erst
1736 diese Güter zurückkaufen.33 Das
Gotteshaus muss um 1615 einen
jämmerlichen Eindruck gemacht haben.
Der Hochaltar war nicht konsekriert,
und über ihm hing kein Bild. Das weltliche

Stiftergrab im Chor vor dem Altar
war in arge Mitleidenschaft gezogen.
Im rechten Seitenaltar fehlten die
Reliquien. Die vorhandenen liturgischen
Textilien waren in schäbigem Zustand.
Die Visitatoren bezeichneten die Kirche

als ärmlich und kaum gepflegt.
Eigentlich hatten die Patronatsherren die

Pflicht, für den Bau und Unterhalt des

Chores eines Gotteshauses aufzukommen.

Davon bekam der Pfarrer Urban
Brugger aber nichts zu spüren. Viel-



mehr beklagte er sich, dass diese Familie

allzu oft nach Oberbüren komme
und seine Gastfreundschaft in
Anspruch nehme. Im Auftrag des Abtes
Bernhard Müller veranlassten die beiden

Visitatoren Pater Ulrich Hen-
gartner (Profess 1588, t 1633) und Pater
Jodokus Mätzler die adligen Patronats-
herren, für die Instandstellung des

Kirchengebäudes und für die Garantierung
eines würdigen Gottesdienstes
aufzukommen. So sollten die Fenster erneuert,

der Tabernakel ausgemalt und der
Hochaltar mit einem Gemälde versehen

werden. Die Gastfreundschaft des

Pfarrers durften sie nicht länger
missbrauchen, vielmehr benötigte dieser
ihre Unterstützung. Ein weiterer Punkt
war die Rekonziliation der profanierten
Kirche. Die beiden Visitatoren schärften

dem Pfarrer ein, dass er ohne
ausdrückliche Erlaubnis des Abtes oder des

Offizials niemanden in der Kirche oder

gar bei einem Altar bestatten dürfe.36 In
Anbetracht der Tatsache, dass sich
gemäss alter Tradition Patronatsherren
und weltliche Stifter im Kirchenmnern
bestatten Hessen, bedeutete diese
Verordnung für die Schenken von Kastell
einen «wahren» Schlag ins Gesicht.
Damit wird deutlich zum Ausdruck
gebracht, dass die reformfreudigen Äbte
keine Einmischung von Laien in kirchliche

Angelegenheiten duldeten. Dass
dem Abt in Oberbüren an sich gar keine
kirchlichen Kompetenzen zustanden,
dieser die Adligen aber dennoch zum
finanziellen Einsatz für die Kirchenrenovation

verpflichtete, lässt diese
Vorschrift geradezu groteske Züge annehmen.

1627 konnte Pater Jodokus zufrieden

festhalten, dass die ganze Ausstattung

einen sauberen Eindruck machte,
auch wenn nicht alle früheren
Verordnungen wörtlich erfüllt worden
waren.37

In Niederbüren begutachteten die
Visitatoren im Jahre 1615 den Chor, der vor
sechs Jahren von Grund auf neu gebaut
worden war. Das bisherige Gotteshaus
war ein gotischer Rechteckbau aus dem
13./14. Jahrhundert. Mit der baulichen
Veränderung von 1609/10 wurde die

ganze alte Kirche zum Laienschiff und
der Chor als Neubau an die Ostwand
gefügt. Der alte Kirchturm befand sich
damit an der Südseite des Schiffes.38

Dessen Dach war aber schlecht mit der
Turmmauer verbunden, so dass das

Regenwasser eindringen konnte und grossen

Schaden anrichtete. Für
Wasserschäden wurde auch der Taufstein
verantwortlich gemacht, der das Wasser
nicht richtig abzuführen vermochte,
welches dann über den Fussboden aus-
floss.39 Im selben Jahr wurde das
Gotteshaus in Waldkirch für angemessen
gross und ausreichend schön befunden.
Lediglich die Sakristei war voller Ge-

rümpel. Pfarrer Jakobus Stadler wurde
zum Aufräumen angehalten. Zudem
sollte er einen Schrank für die Messgewänder

anschaffen.40 Dass in Gossau
die Schlüssel zur Taufkapeile beim
Chorgestühl deponiert und die Tür
zum Beinhaus nicht richtig geschlossen

war, ist auf Nachlässigkeit seitens
des Pfarrers oder des Mesmers
zurückzuführen. Feuchtigkeit war hingegen
ein grösseres Problem. Die Sakristei
war davon befallen. Das musste mit
den kleinen Fensterchen zusammenhängen,

die den Raum in beständiger
Dunkelheit beliessen. Das bewirkte,
dass die Corporalia und die zum Reinigen

des Kelches benötigten Tücher
nicht richtig trocknen konnten und
schmutzig blieben. Der Pfarrer Marti-
nus Ott sollte sich darum bemühen,
dass in Schiff und Chor ein neuer
Fussboden ausgelegt werde. Zudem nrus-
sten die Fenster der Sakristei verbrei¬

tert und die Tür mit einer vergitterten
und verschliessbaren Öffnung versehen
werden.41

Bauschäden wies auch die Kirche von
Niederhelfenschwil im Jahre 1627 auf.

Ein loses Fenster könnte bei einem
stärkeren Windstoss leicht aus dem
Rahmen fallen. Das Dach zwischen
Kirchturm und Chormauer war schadhaft,

so dass das Regenwasser grosse
Mauerschäden hervorrief. Die
Kirchenuhr vermochte die richtige Zeit
nicht anzugeben. Der dortige Pfarrer
Jakob Burkhard wurde allgemein für
unaufmerksam befunden. Die liturgische

Wäsche war zerrissen und seit
zwei Jahren nicht mehr gereinigt worden.

So wurde ihm eingeschärft, sich
mehr um den Schmuck und die Zier
der Kirche zu bemühen. Vor allem
sollte die Uhr im Kirchturm wieder in
Stand gestellt werden, so dass sie den

Gläubigen die Zeit mit einigermassener
Präzision angeben konnte. Besonders
vermerkt wurde die Rupertuskrypta
unter dem Chor. Sie konnte rund 100

Gläubige fassen und wurde von vielen
Pilgern aufgesucht. Der Pfarrer
zelebrierte dort hin und wieder. Die grosse
Feuchtigkeit des unterirdischen Raumes

liess es aber nicht zu, dort liturgische

Gewänder und Bücher
aufzubewahren.42 Diese Krypta bereitete noch
im Jahre 1770 Sorgen. Abt Beda An-
gehrn entsandte die Patres Iso Walser
und Antonin Dingler (*1736, t 1793)
nach Niederhelfenschwil für einen
Augenschein der Kirche. Das Wasser
konnte aus dem Taufstein wegen des

darunterliegenden Gewölbes der Krypta
nicht richtig abgeführt werden. Dieses
rann darum über den Fussboden.

Deswegen sollte der Taufbrunnen an einen
anderen Ort verlegt werden. Wenn dem
nicht entsprochen werden könnte,
sollte das Wasser in einem Becken auf-



gefangen und in der Sakristei
ausgeschüttet werden. Die Treppe zur
Krypta solle so gut als möglich
wiederhergestellt werden. Offensichtlich
erfreute sich dieses kleine Heiligtum
grosser Wertschätzung seitens der
Bevölkerung. Es wurde darum angeordnet,

dass dieses immer sauber gehalten
werde. Bei schönem Wetter musste der
Mesmer die kleinen Fensterchen offen
halten, bei Regen aber sofort schlies-
sen.4-' Die Sorge um diese Krypta sollte
aber nicht mehr allzu lange andauern.
Bereits 1774 schlug Pater Iso Walser
der Gemeinde einen Neubau vor.
Wegen Differenzen konnte dieser aber

erst 1785 in Angriff genommen
werden.44 Damit waren auch die Tage der
unterirdischen Wallfahrtsstätte
gezählt. Ausmasse und Beschaffenheit
der Krypta bleiben ein Rätsel, solange
in Niederhelfenschwil keine archäologischen

Untersuchungen vorgenommen

werden.

LITURGISCHE VERORDNUNGEN

In den überlieferten Visitationsprotokollen

wird Berichten und
Verbesserungsvorschlägen über die Ausstattung
der Kirchen am meisten Raum gegeben.

Aufgezählt werden im 17. Jahrhundert
zumeist die Anzahl der Messgewänder,
der Kelche und Ziborien. Kurz wird die
Monstranz beschrieben, über welche
jede Pfarrei zu verfügen hatte. Mit akri-
bischer Genauigkeit wurde darauf
geachtet, dass das Innere eines Tabernakels

mit sauberen, weissen Tüchern, so

genannten «Corporalia», ausgelegt ist,
auf welchen die Ciborien mit den kon-
sekrierten Hostien standen. Das «Cor-
porale» versinnbildlicht das Leinentuch,

in das Jesus bei der Grablegung
eingehüllt wurde. Die Visitatoren
beanstandeten in der ersten Hälfte des 17.

Jahrhunderts zumeist deren mangelnde
Sauberkeit. Pater Jodokus Mätzler gab
dem Pfarrer Jakob Burkhard von
Niederhelfenschwil im Jahre 1627 die

Anweisung, die Corporalia den Kapuzinern

oder den Sclrwestern des Klosters
St. Maria zur Reinigung anzuvertrauen.
Andere liturgische Textilien durfte er
selbst in Wasser waschen, sofern dieses
nachher in den Taufstein geschüttet
wurde.45 Welches waren nun die Klöster,

die damals für die Paramentenwä-
sche in Frage kommen konnten? Das

Kapuzinerkloster Wil bestand zu dieser
Zeit noch nicht. Die nächstgelegenen
Niederlassungen waren Appenzell
(gegründet 1586/87) und Frauenfeld
(gegründet 1596).46 Mit dem Kloster
St. Maria könnte das Kloster Maria zum
guten Rat in Notkersegg, Maria der Engel

in Appenzell oder Mariä Rosengarten

in Wonnenstein bei Niederteufen
gemeint sein. Ebenso wurde Wert darauf

gelegt, dass jeder Altar mit drei
Tüchern bedeckt war. Bereits in der Visitation

von 1615 wurde dies mit Nachdruck

verlangt. Pater Jodokus Mätzler
schärfte dem Pfarrer Jakob Burithard
1627 ein, dass nur auf Altären mit drei
Tüchern zelebriert werden dürfe. Wie
das Corporale versinnbildlichen auch
diese die Grablege Christi. Die Dreizahl

weist auf die göttliche Präsenz in
den drei Personen hin.
Ein eigenartiges liturgisches Vergehen
hat sich Pfarrer Urban Brugger von
Oberbüren zu Schulden kommen
lassen. Abt Bernhard Müller registrierte
1615, dass sicli der Geistliche nach
jeder Taufe die Hände im Taufbrunnen
wusch. 1627 beanstandete Pater Jodokus

Mätzler, dass derselbe Pfarrer es in
den vergangenen zwölf Jahren
versäumt hatte, dazu ein Waschbecken
neben dem Taufstein einzurichten.47
Der St.Galler Konventuale hat sich vor

Inn Jahre 1731 wurden Andwil und
Niederuzwil zu eigenen Pfarreien
erhoben und damit von Gossau losgelöst
(Medaillon im Gang der
Stiftsbibliothek).

Beginn der Reise mit den Akten der

vorausgegangenen Visitationen
offensichtlich auseinandergesetzt. Urban
Brugger musste im Jahre 1615 noch
einen weiteren Tadel einstecken. Sein

einziges Missale war vom Konstanzer
Bischof Hugo von Hohenlandenberg
(1496-1530, 1531-1532) speziell für
seine Diözese gedruckt herausgegeben
worden. Der Bischof machte sich vor
der Glaubensspaltung für die Reform
seines Sprengeis sehr verdient. Es war
ihm ein Anliegen, eine einheitliche
Liturgie in allen seinen Pfarreien
einzuführen. Dazu druckte er viele liturgische

Bücher mit zahlreichen
Eigentexten des Bistums Konstanz.48
Diese für jene Zeit fortschrittliche
Bemühung wurde aber von den

Bestimmungen des Konzils von Trient
überboten, das der ganzen römisch-katholi-
schen Kirche die Verwendung des Missale

Romanum vorschrieb. Ein solches
Exemplar musste sich der Geistliche
innert absehbarer Zeit zulegen und
sich vom konstanzischen trennen.
Pfarrer Wolfgang Blättler (1618-1628)
von Niederbüren konnte dem Visitator



von 1627 eine saubere und gut gepflegte
Kirche präsentieren. Das wurde
entsprechend lobend vermerkt. Die
Bestandesaufnahme der liturgischen
Geräte und Bücher fiel aber umso erbärmlicher

aus. Der Seelsorger konnte nur
einen Kelch, ein Missale und eine
billige Monstranz aufweisen. Pater Jodo-
kus Mätzler veranlasste den Pfarrer, bei
seine Gläubigen, insgesamt 454
Kommunikanten, eine Sammlung für die

Anschaffung eines zweiten Kelches
und eines neuen Missales zu organisieren.

Für eine angemessene Monstranz
mussten 45 Gulden aufgebracht werden.

20 Gulden sollten dazu aus dem
Gut der Kirche Niederbüren, dessen

Verwaltung dem Kloster oblag, freigestellt

werden. Die restlichen 25 Gulden
konnten aus dem Vermächtnis eines
Verstorbenen an die Kirche aufgetrieben

werden.49 In dieser frühen Visitation

von 1615 wurde den Seelsorgern
der Pfarreien Oberbüren, Niederbüren,
Waldkirch und Gossau eingeschärft,
die Hostien, die für den Versehgang von
Kranken und Sterbenden konsekriert
worden waren, nur über eine
Zeitspanne von 15 Tagen aufzubewahren,
anschliessend zu konsumieren und
neue zu wandeln.50 Diese Verordnung,
so einfach sie klingt, bereitete aus
liturgischer Sicht Schwierigkeiten. Es

macht gerade auch gemäss heutigen
theologischen Vorstellungen wenig
Sinn, wenn ein Priester eine Messe

feiert, Brot und Wein zu Fleisch und
Blut Jesu wandelt, dann aber im selben

Zug schon längst konsekrierte Hostien
zusätzlich konsumiert. Abt Bernhard
gab den Priestern darum die Anweisung,

dies unmittelbar nach der
Kelchkommunion, also von den Gläubigen
möglichst unbemerkt, zu vernichten.
Diese Vorschrift geschah höchstwahrscheinlich

aus hygienischen und nicht

aus spirituellen Beweggründen.
Offensichtlich hat man in der vorausgehenden

Zeit schlechte Erfahrungen mit der

zu langen Aufbewahrung von Hostien
gemacht.
Solch liturgisch rubrizistische Anweisungen

wurden in der zweiten Hälfte
des 17. Jahrhunderts seltener. Lediglich

die Visitation von 1692 rückte sie
wieder ins Zentrum. So wurde in Waldkirch

den Knaben verboten, barfuss zu
ministrieren. Kinder, die ohne Taufe
verstorben waren, so genannte
«innocentes», sollten von den übrigen
Gräbern getrennt bestattet werden. Den
Schlüssel des Tabernakels musste der
Pfarrer immer auf sich tragen.
Unerklärlich bleibt, warum Frauen auf
keinen Fall mehr zum Läuten der Glocken
in den Kirchturm steigen durften. Den
Visitatoren musste das ein klares
Anliegen gewesen sein. Betonten sie es

doch in Gossau, Niederbüren und
Waldkirch ebenso.51 Interessanter-
weise war die sakrale Musik für die
St.Galler Mönche nie von zentralem
Interesse. Vermerkt ist, dass der Offi-
zial Pater Eusebius Weissenbach
(* 1640—t 1714) am 23.März 1685 unter

Orgeigebrause in Gossau einzog.52

In Waldkirch befand sich die Orgel im
Jahre 1763 im Chor. Ihr Standort war
Abt Cölestin Gugger von Staudach
nicht nur ein ästhetisches Problem.
Sondern das Instrument störte auch die
Beichtenden, die das Sakrament
offensichtlich im Chor empfingen.53 Eine
Orgel war für die Landkirchen im 18.

Jahrhundert keineswegs eine
Selbstverständlichkeit. In Niederhelfen-
schwil musste für den Neubau um
1797 ein Instrument aus dem Kloster
Notkersegg angeschafft werden. Seine

Reparatur kam teuer zu stehen.54 Wenn
die Vorgängerkirche bereits über eine
Orgel verfügt hätte, hätte man sicher

darauf zurückgegriffen. Erstaunlich ist
das liturgische Verständnis von Abt
Cölestin Gugger von Staudach. So verbot

er den Andwilern 1742 ausdrücklich

den «cantus figura tus», den
ausgeschmückten Gesang, in der Kirche,
damit nicht die gemeinsamen Gebete des

Volkes vernachlässigt und die Gläubigen

zu Zuschauern des liturgischen
Geschehens würden.55 Erstaunt stellte
der Abt im Jahre 1763 fest, dass in
Waldkirch nur stille Messen gelesen
wurden, ohne dass das Volk dabei mit
gemeinsam gesprochenen Gebeten
mitfeierte. Waldkirch unterschied sich
darin von den übrigen Pfarreien der
Alten Landschaft. Entsprechend musste
dies sofort geändert werden.56

Aus den Rezessen von 1615 und 1627

geht deutlich hervor, dass die Visitationen

hauptsächlich aus einer
Gebäudeinspektion und einem Gespräch mit
den Seelsorgern bestand. Die Gemeinde
erscheint dabei nur umrisshaft. Die
Priester als Hirten waren auch moralischen

und spirituellen Erwartungen
ausgesetzt. Ziel war dabei, dass der
Geistliche die ihm anvertraute
Leitungsfunktion ernst nimmt und dass es

ihm zum Anliegen wird, die
Pfarreiangehörigen gewissenhaft mit den
sakramentalen Heilsquellen zu versehen. So

ermahnten die Visitatoren den Pfarrer
Jakob Schweizer von Niederbüren im
Jahre 1615, höchsten Eifer dafür
aufzuwenden, dass alle Sterbenden mit der

Krankensalbung versehen werden. Den
Visitatoren war vorher zu Ohren
gekommen, dass er sich darin nachlässig
erwiesen und sich dadurch grosse
Schuld aufgeladen habe. Dieselben
Worte bekam Pfarrer Jakob Stadler in
Waldkirch zu hören. Dem Pfarrer von
Niederbüren wurde auch wärmstens
empfohlen, sich durch beständiges
Studium Kenntnisse im Eherecht und in



der Moraltheologie anzueignen und
mindestens einmal monatlich das

Busssakrament zu empfangen. Zur Ehre

Gottes sollte er sich auch ganz des Weines

enthalten.57 Dass das Alkoholverbot

so deutlich formuliert wurde, lässt
darauf schliessen, dass Jakob Schweizer
dem Offizial ein Sorgenkind war. Knapper

fiel der Zuspruch für den Gossauer
Pfarrer Martin Ott aus, der das Volk in
seiner ganzen Zahl verantwortungsvoll
«weiden» und in allem ein Beispiel
guten Lebens bieten sollte.*5 Pfarrer Jakob
Burkhard wurde 1627 gefragt, ob er eine
Haushälterin halte. Dieser gab zur
Antwort, zwei angestellt zu haben. Auf den

Vorwurf, sich öfter unsittlich vor diesen

Mägden geäussert zu haben, konnte er

nur entgegnen, sich daran nicht mehr
zu erinnern.59 Der Gossauer Kaplan
Johann Jakob Bock sollte sich gemäss
Protokoll von 1670 den Tadel des Pfarrers
in Zukunft mit Gleichmut gefallen lassen

und lernen, seinen Eigenwillen zu
zügeln. Diese Weisungen passen zu
einem Neupriester. Er musste sich vorerst

im pastoralen Eifer bewähren und
die Kranken auch nach der Salbung
weiterhin besuchen.60 Der Pfarrer von
Niederglatt sollte bei den Volksansprachen

seine Zunge bändigen und sich
bissiger Worte enthalten, besonders bei
der Beschreibung alter, runzliger
Frauen. Dabei konnte diesem Priester
nicht einmal vorgeworfen werden, class

er seine seelsorgerliche Aufgabe
vernachlässige. Im Gegenteil: er musste
angehalten werden, sich in der Länge
der Predigt zu mässigen und diese nicht
über eine Stunde hinauszuziehen. Seine

eigene Schwester hatte er nicht zur
Hochmut, sondern zur Frömmigkeit zu
erziehen. Dabei sollte er auf keinen Fall
zulassen, dass sie in ihrem Gemach
Besuch von Knaben empfange.61 Dem
Pfarrer von Henau wurde im selben Jahr

o!
tfu.ymm.muM:. -r s b h • * ouest«..»?.-«...

Das Landdekanat St.Gallen, abgebildet in einer Nebenkuppe! der Stiftskirche
St.Gallen. Damit präsentiert sich die Sorge um das Pfarreiwesen als integraler
Bestandteil äbtischer Herrschaft.

1670 bei strengster Strafe verboten, bei
etwelchen Arbeiten das klerikale
Gewand abzulegen. Er sollte auch nur die
Arbeiten verrichten, die den priesterlichen

Stand nicht entehren.62 Pfarrer
Franz Schmid von Oberbüren
(1662-1691) musste ein begeisterter
Jäger gewesen sein. Dies wagten die
Visitatoren um 1670 nicht gänzlich zu
unterbinden, wiesen aber den
Geistlichen an, sich dann an den
kirchenrechtlichen Verordnungen zu orientieren,

allerdings ohne diese speziell zu
nennen.65 Zwei Jahre später musste sich
der Offizial Pater Martin von Oberhausen

(*1626, t 1687) diesen Geistlichen
erneut vornehmen, der sich offensichtlich

vermehrt in Schlägereien verwickelt

hatte.64 Als der Offizial Pater Inno-
centius Müller (*1675, t 1727) im Jahre
1722 Gossau visitierte, musste er den

Pfarrer Notker Stadelmann (1709-1723)
in mehreren Punkten zurechtweisen.
So mischte sich dieser gerne in politische

Angelegenheiten ein, vernachlässigte

aber seinen eigentlichen
Aufgabenbereich, die Seelsorge, indem er die
meisten Pflichten dem Kaplan Augustin

Hafner (1719-1723) überliess.
Zudem entfernte er sich von der Pfarrei
nach Belieben, hin und wieder sogar
ohne den Kaplan darüber zu informieren.

Der Offizial ermahnte ihn, sich
inskünftig vermehrt in Demut zu üben.65

In der nächsten Visitation im Jahre 1725

blieb für Kritik seitens der Klostergeistlichen

wenig Platz. Sowohl der Pfarrer
Dr. Franz Müller (1724-1744) als auch
der Kaplan Josef Anton Küster
1723—1729) beklagten sich über das

massive Arbeitspensum, das ihnen in
der grossen Pfarrei aufgebürdet war. Zu



Gossau gehörten damals noch die heutigen

Pfarreien Niederwil und Andwil.
Um alle diese Leute zu betreuen, mangelte

es an Seelsorgern. Zudem war die
Kirche für die grosse Zahl der Gläubigen
viel zu klein, so dass es beim Run auf die

spärlichen Sitzplätze nicht selten zu
Handgreiflichkeiten kam. Der Kaplan
war in der Christenlehre mit der grossen

Anzahl Buben und Mädchen
überfordert und bat dringend um Entlastung.66

Die Visitatoren, Abt Josef von
Rudolfi (1717-1740), Pater Ulrich
Strauss (*1667, + 1733) und Pater
Bonaventura Kleber (* 1682, t 1759) liessen
sich von diesen Anliegen offensichtlich
überzeugen. Die nächste, gut dokumentierte

Visitation nahm Abt Cölestin
Gugger von Staudach im Jahre 1742 vor.
Die Pfarreienlandschaft präsentierte
sich indessen völlig neu. Niederwil und
Andwil konnten sich im Jahre 1731

verselbständigen und existierten seither
als eigene Pfarreien. Auch das

Erscheinungsbild der Gossauer Kirche hat sich
inzwischen verändert. Bereits bei der

Visitation von 1711 sprach man von
einem Neubau.67 Da das alte Gotteshaus
im Jahre 1731 einer Feuersbrunst zum
Opfer fiel, musste man sogleich zur Tat
schreiten. Die Kirche konnte bereits im
Jahre 1737 geweiht werden.68

In allen Visitationsprotokollen wird an
den Geistlichen am meisten der
mangelnde Eifer in der Seelsorge kritisiert.
So beklagten sich noch in der letzten
grossen Visitation die Gläubigen von
Waldkirch über ihren Kaplan, der sich
nicht ausreichend in den Beichtstuhl
setzte und allgemein unwirsches
Verhalten an den Tag legte.6" Fragen der

Rechtgläubigkeit und mangelnde
Bildung hatten sekundäre Bedeutung,
auch wenn hin und wieder auf das
Studium verwiesen wurde. Abgesehen von
einer nicht ganz eindeutigen Äusse¬

rung über che zwei Haushälterinnen
des Pfarrers Jakob Burkhard von
Niederhelfenschwil im Jahre 1627 gab
das Zölibatsgebot zu keinen
Bemerkungen Anlass.

VERMITTLUNG DER

GLAUBENSLEHRE

Ein wichtiges Element der katholischen

Reform war die kirchliche
Katechese. Bereits Abt Diethelm Blarer von
Wartensee versuchte die
Sonntagschristenlehre einzuführen. Nuntius
Bonhomini und die Bischöfe von
Konstanz empfahlen sie auch bereits im 16.

Jahrhundert. Dass die Äbte von St.Gal¬
len dieses Anliegen bereits seit der

Gründung des Offizialates kannten, ist
darum eine Selbstverständlichkeit.70
Bereits in der Visitation von 1615
wurde Pfarrer Jakob Schweizer von
Niederbüren eingeschärft, jeden Sonntag

die Kinder nach dem Gottesdienst
im Glauben zu unterweisen.71 Zum
zentralen Anliegen wurde diese
Institution vor allem im ausgehenden
17. Jahrhundert. Gleichzeitig trat die

Sorge um die richtige Ausstattung des

Gotteshauses in den Hintergrund. Im
Jahre 1668 beklagten sich in Gossau
der Pfarrer Johann Konrad Weingartner
(1658-1674) und der Kaplan Konrad
Brandenberg (1664-1669), dass einige
Kinder am Besuch der Katechese
gehindert würden. Entsprechend reagierten

die Visitatoren zwei Jahre später.
Wer die Katechese wiederholt
versäumte, sollte zuerst zurechtgewiesen,
dann aber einem weltlichen Beamten
überführt werden.72 Im Jahre 1692

musste diese Pflicht den Gläubigen
erneut ins Gewissen gerufen werden. Die
Jugend sollte zum Besuch der sonntäglichen

Christenlehre gezwungen werden.

Pfarrer Franz Zumbach 1675-1694)

sollte die Präsenz mit einer Liste
kontrollieren und diese dem Vogt von
Oberberg übermitteln. Da sich die

arme Bevölkerungsschicht am
nachlässigsten zeigte, griff man zur Lösung,
dieser nach dem Unterricht ein Almosen

zu spenden.75 Die Gossauer fügten
sich offensichtlich nur widerwillig der

Pflicht, an jedem Sonntagnachmittag
nochmals geistliche Unterweisung
über sich ergehen zu lassen. Die
Beschwerde des Kaplans Josef Anton Küster

vom Jahre 1725, der grossen Kinderschar

nicht Herr zu werden, ist der
einzige Hinweis auf die gut frequentierte
Christenlehre. Noch 1763 zeigten alle
Bemühungen, die Niederwiler zur
sonntäglichen Katechese zu veranlassen,

keine Früchte.74

REGELMÄSSIGER EMPFANG
DER SAKRAMENTE

Viele Gläubige der Alten Landschaft
gaben sich im 16. Jahrhundert mit dem
alljährlichen Empfang der Kommunion

und der Ablegung der Beichte an
Ostern zufrieden. Damit sollte sich
aber Pfarrer Jakob Stadler von Waldkirch

bereits 1615 nicht mehr begnügen

und seine Gläubigen zu vermehrter

Beichtpraxis und regelmässiger
Kommunion aufmuntern.75 Wie
zahlreich die Leute nun tatsächlich zur
Kommunion schritten, geht aus
keinem Protokoll hervor. Allzu oft war
das sicher nicht der Fall, sonst hätten
die Visitatoren die Priester nicht im
selben Jahr instruieren müssen, die für
den Versehgang konsekrierten Hostien
nach Verlauf von zwei Wochen selbst
zu konsumieren.
Gemäss Protokoll von 1692 musste
Pfarrer Martin von Hospental
(1673-1709) die Bevölkerung von
Waldkirch ermahnen, am Tage des



Kommunionempfangs keine Gaststätten

aufzusuchen.76
Interessanterweise wurden die
Pfarreiangehörigen seit 1668 regelmässig in
die Gespräche der Visitationen
miteinbezogen. Damit wurden viele Anliegen
vor den Abt oder den Offizial getragen,
die mit dem kirchlichen Leben eigentlich

nichts mehr zu tun hatten. Es lässt
sich aber erkennen, dass die Eucharistie

eine grosse Wertschätzung erfuhr.
Sowohl 1692 als auch 1711 suchten die
Gossauer an, dass an Werktagen die
Messe früher zelebriert werde, damit
sie dieser trotz Feldarbeit beiwohnen
können.77 Die Andacht der Jugend,
besonders der Knaben, konnte die
Seelsorger und auch die Visitatoren aber

nie ganz überzeugen. So forderte Abt
Gallus Alt den Schulmeister von Goss-

au 1675 auf, die im Gottesdienst
schwatzenden und lachenden Kinder
und Jugendlichen ungeachtet der
anwesenden Eltern zurechtzuweisen.78
Im Jahre 1763 sah sich Abt Cölestin
Gugger von Staudach in Gossau

gezwungen, die Frage nach einer
Aufsichtsperson für die Jugend in der Kirche

erneut zu stellen. Der Schulmeister

konnte dieser Aufgabe nur während
der Predigt nachkommen, da er sonst
mit der musikalischen Gestaltung des

Gottesdienstes betraut war. Ähnliche
Probleme mussten in Waldkirch registriert

werden.79

SITTLICHKEIT

Der Lebenswandel der Untertanen,
besonders der Jugend, war im 17.
Jahrhundert lange kein Gegenstand der

stift-sanktgallischen Glaubenssorgen.
Erstmals wurde unter Abt Gallus Alt
im Jahre 1670 den Gossauern ein
Lasterkatalog vorgetragen. Demgemäss
sollte in Gossau sämtlicher Tabak kon-

j fisziert werden.80 Dies Hess sich
offensichtlich nicht in die Tat umsetzen.

: Das Gebot wurde 1672 in Oberbüren
^ dahingehend abgemildert, dass das

Tabakkauen durch Ermahnungen seitens
der Seelsorger und weltlicher Beamter
in Schranken gehalten werden sollte.81

1 Wann junge Leute sich zu gemeinsa-
men Festen einfinden durften, war per

I Mandat festgesetzt. Diese Zusammenkünfte

durften nur in öffentlichen
Gasthäusern stattfinden.82 1692 wurde
zusätzlich verfügt, dass immer Auf-

j sichtpersonen an solchen Anlässen an-
1 wesend sein sollten, und Jungen und

Mädchen sich nicht gemeinsam auf
den Heimweg begeben durften. Im sel-

; ben Jahr wurde in Niederbüren dem
Pfarrer aufgetragen, jährlich zweimal
alle Haushaltungen und besonders die
Schlafräume zu besichtigen.83 Abt
Cölestin Gugger von Staudach betonte
dies in Gossau 1763 erneut, um Skandale

zu vermeiden und die Enthaltsamkeit

zu fördern.84 Solche Verordnungen
bildeten in jener Zeit keineswegs eine
Ausnahme. Die Werdenberger wurden
gemäss Satzungen von 1725 als Untertanen

des Standes Glarus für jede
aussereheliche Affäre gebüsst.85 Dem
sittenstrengen Abt Gallus Alt waren
die Hochzeitsfeiern ein besonderes An-

; liegen. Eine solche musste nach ihrer
Ankündigung innert vier Wochen ab-

: gehalten werden. Er suchte auch nach
einem Weg, allzu frühe Eheschliessungen

zu verhindern, wahrscheinlich um
damit die Bevölkerungszahl in Grenzen

zu halten.86 Abt Josephus von Ru-
dolfi gestattete 1722 den Gossauern,
Hochzeitsfeste auch an Werktagen
abzuhalten. Dies galt aber nur für jene
Paare, die sich vor der kirchlichen
Trauung noch nicht «verfehlt» hat-
ten.87 Der Rezess von 1672 rief in Erin-

i nerung, dass laut Mandat nach acht

Uhr abends jeglicher Wirtshausbesuch
verboten sei.88 Darum scherte man
sich um 1763 schon lange nicht mehr.
In Waldkirch wurde damals den ganzen
Abend bis spät in die Nacht getrunken.
Auch in Gossau wurde in Gasthäusern
bis zehn oder gar zwölf Uhr nachts
getrunken. Dies beeinträchtigte die
Bevölkerung nicht nur in der Moral,
sondern brachte manche Familie in
materiellen Ruin. Aus diesem Grund geis-
selte Abt Cölestin Gugger von Staudach

auch das Kegel- und Kartenspiel,
welchen an gewissen Festtagen bis in
die frühe Morgenstunde gefrönt wurde
und deren finanzieller Einsatz viel zu
hoch war.89

Dieser Einblick in den Stand der
Seelsorge und des kirchlichen Lebens im
Oberberger Amt und seiner Umgebung
zeigt, dass die Sorge der St.Galler Äbte
um das Leben in den Pfarreien etnem
starken Wandel unterworfen war. In
den ersten Visitationen wurden
zumeist rituelle Aspekte unter die Lupe
genommen. Je länger je mehr rückten
aber die Aufgabenbereiche der Priester
und schliesslich auch der Schulmeister
und der Mesmer ins Zentrum des Inte-
ressens. Unter Abt Cölestin Gugger
von Staudach wurde der Bevölkerung
mit den Visitationen die Gelegenheit
geboten, sich beim Landesherrn
unmittelbar Gehör zu verschaffen. Aus
dem Aufsichtsrecht über Rechtgläubigkeit

und Lebenswandel der Bevölkerung

wurde ein ergenes Mittel differenzierter

Herrschaftsausübung und der
Kommunikation zwischen der stift-
st.gallischer Obrigkeit und der
Bevölkerung der Alten Landschaft.



Anmerkungen
1 StiA Bd. 689, S. 74.

2 Duft, Gössi, Vogler, S. 49.
3 Oberholzer. S. 171-174.
4 Henggeier, S. 247-267.
5 Bühler, S. 65f.
6 Duft, S. 45.
7 ebda., S. 47-49.
8 Schmucki, S. 184.

9 Duft, S. 103-109.
10 ebda., S. 92-99.
11 ebda., S. 125-128.
12 ebda., S. 79f.
13 Denzinger, S.365.
14 StiA Bd. 676, S. 175.
15 Staerkle, S. 250f.
16 StiA Bd. 672, S. 7.

17 Duft, S. 68.

18 StiA Bd. 688, S.23, 121, 125, 129,133, 159, 163.

19 StiA Bd. 676, S. 175.

20 StiA Bd. 689, S. 68-70.
21 StiA Bd. 676, S. 133,137.
22 StiA Bd. 672, S. 7.

23 ebda.
24 Israel, S. 362f.
25 Verzeichnis der Incunabeln, S. 95-98.
26 Schmucki, S. 179-206.
27 Staerkle, S. 366.
28 StiA Bd. 672, S. 7.

29 StiA Bd. 677, S.28f.
30 Dictionnaire, S. 507.
31 Mit diesem Namen könnte auch der Franziskaner

Johannes Nas (1534-1590) identifiziert werden. Er

war Domprediger in Brixen und Hofprediger in
Innsbruck, gründete die Tiroler Ordensprovinz und
brachte es 1580 sogar zum Bischof von Brixen. Er
wirkte stark in der katholischen Reform mit. In
Anbetracht seines Werdeganges ist kaum anzunehmen,

dass seine Schriften wegen mangelnder
Orthodoxie konfisziert werden mussten (LThK,
S. 646).

32 StiA Bd. 684, S. 139.

33 Duft, S. 111.

34 Duft, Gössi, Vogler, S. 138.

35 Von Arx, Bd. III, S. 35If.
36 StiA Bd. 676, S. 134f., 137.

37 StiA Bd. 678, S. 3.

38 Grünenfelder, Niederbüren, S. 2f.
39 StiA Bd. 676, S. 138f.

40 ebda., S. 176f.
41 ebda., S. 179f.

42 StiA Bd. 678, S. 23-25.
43 StiA Bd. 689, S. 77.

44 Grünenfelder, Niederhelfenschwil, S. 2f.

45 StiA Bd. 678, S. 24.

46 Ökumenische Kirchengeschichte, S.157.
47 StiA Bd. 676, S. 134, Bd. 678, S. 3.

48 HS 1/2, S. 378.
49 StiA Bd. 678, S. 4.

50 StiA Bd. 676, S. 136, 139, 177, 180.

51 StiA Bd. 679, S. 66.

52 StiA Bd. 681, S. 356.

53 StiA Bd. 689, S. 68.

54 Grünenfelder, Niederhelfenschwil, S.4.
55 StiA Bd. 688, S. 132.

56 StiA Bd. 689, S. 68.

57 StiA Bd. 676, S. 141, 177.

58 StiA Bd. 676, S. 181.

59 StiABd. 678, S.23f.
60 StiA Bd. 684, S. 139.
61 ebda., S. 135.

62 ebda., S. 109.

63 ebda., S. 133.

64 StiABd. 685, S.31.
65 StiABd. 683, S. 73.

66 StiABd. 687, S.3-6.
67 StiABd. 6S6, S.91-93.
68 Staerkle, S. 248-254.
69 StiABd. 689, S.68f.
70 Duft, S. 143f.

:j 71 StiA Bd. 676, S. 141.

72 StiA Bd. 682, S. 35, S. 137.

73 StiA Bd. 679, S. 66.

; 74 StiABd. 689, S.66.
75 StiA Bd. 676, S. 176.

76 StiA Bd. 679, S. 72.
77 StiABd. 679, S.67, Bd. 686, S.91.
78 StiABd. 681, S.295.
79 StiA Bd. 689, S. 68, 74.

80 StiA Bd. 682, S. 139.

81 StiA Bd. 685, S. 31.
82 StiA Bd. 682, S. 139.

83 StiA Bd. 679, S. 66, 74.
84 StiA Bd. 689, S. 74.

85 Landesarchiv Glarus, Altes Gemeines Archiv III,
Class 24.

86 StiABd. 682, S. 139.

87 StiABd. 683, S. 73.

88 StiABd. 685, S.31.
89 StiA Bd. 689, S. 67, 74.

Quellen und Literatm
1. Quellen
Stiftsarchiv St.Gallen, Bd. 672, 676, 677, 678, 679, 681,
682, 683, 684, 685, 687, 688, 689.

2. Literatur
Von Arx, Ildefons, Geschichten des Kantons St.Gallen
in drei Bänden, Nachdruck, St.Gallen 1987.

Bühler, Beat, Gegenreformation und katholische
Reform in den stift-st.gallischen Pfarreien der Diözese
Konstanz unter den Äbten Otmar Kunz (1564-1577)
und Joachim Opser (1577-1594), St. Galler Kultur und
Geschichte 18, St.Gallen 1988, S. 5-197.

Denzinger, Heinrich, Kompendium der Glaubensbekenntnisse

und kirchlichen Lehrentscheidungen,
verbessert, erweitert, ins Deutsche übertragen und unter
Mitarbeit von Helmut Hoping herausgegeben von Peter

Hünermann, 37. Auflage, Freiburg, Basel, Rom,
Wien, 1991.

j Dictionnaire d'histoire et de géographie ecclésiastiques,

Tome vingt-troisième, Paris 1990.

Duft, Johannes, Gössi, Anton, Vogler, Werner, Die Abtei

St.Gallen, Abriss der Geschichte, Kurzbiographien
der Äbte, Das stift-sanktgallische Offizialat, St.Gallen
1986.

Duft, Johannes, Die Glaubenssorge der Fürstäbte von
St.Gallen im 17. und 18. Jahrhundert, Ein Beitrag zur
Seelsorgegeschichte der katholischen Restauration als

Vorgeschichte des Bistums St.Gallen, Luzern 1944.

Grünenfelder, Josef, Niederbüren, Pfarrkirche St.
Michael, Schweizerische Kunstführer, 1973.

Grünenfelder, Josef, Niederhelfenschwil, Pfarrkirche
St. Johann Bapt., Schweizerische Kunstführer, 1968.

Helvetia Sacra, Abteilung 1, Band 2, Das Bistum
Konstanz, das Erzbistum Mainz, das Bistum St.Gallen, 1.

Teil, Basel, Frankfurt 1993.

Henggeier, Rudolf, Professbuch der fürst.
Benediktinerabtei der heiligen Gallus und Otmar zu St.Gallen,
Zug 1929.

Israel, Uwe, Johannes Geiler von Kaysersberg
(1445-1510), Der Strassburger Münsterprediger als
Rechtsreformer, Berliner Historische Studien, Bd. 27,
Berlin 1997.

Lexikon für Theologie und Kirche (LThK), Siebter
Band, Freiburg, Basel, Rom, Wien, 1998.

Oberholzer, Paul, Das Linthport-Anneli und seine
Heilung, in: Medizin im Linthgebiet, Festschrift zum
Jubiläum 100 Jahre Medizinischer Verein vom Linthgebiet,
Uznach 1998, S. 169-180.

Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, im Auftrag

eines Arbeitskreises herausgegeben von Lukas Vi-
scher, Lukas Schenker und Rudolf Dellsperger,
Freiburg, Basel, 1994.

Schmuki, Karl, Spuren jesuitischer Zensurmassnah-
men im Kloster St.Gallen im 16. und 17. Jahrhundert,
in: Schriften des Vereins für Geschichte des Bodensees
und seiner Umgebung, 117. Heft 1999, S. 179-206.

Staerkle, Paul, Geschichte von Gossau, Gossau 1961.

Verzeichnis der Incunabeln der Stiftsbibliothek von
St.Gallen, herausgegeben auf Veranstaltung des
katholischen Administrationsrathes des Kantons St.Gallen,
St.Gallen 1880.


	Der Abt auf Rundreise im Oberbergeramt : was den geistlichen Fürsten am religiösen und sittlichen Leben seiner Untertanen interessierte

