
Zeitschrift: Oberberger Blätter

Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (1986-1987)

Artikel: Legenden und Traditionen um St. Nikolaus : Brauchtum in der Stadt Wil

Autor: Bless-Grabher, Magdalen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946638

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946638
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Legenden und Traditionen Magdalen Bless-Grabher

um St.Nikolaus

Brauchtum in der Stadt Wil

Nicht wegzudenken aus unserem
jahreszeitlichen Brauchtum ist der 6.

Dezember als Tag des hl. Nikolaus. Wieso

ist gerade dieser Heilige so populär?
Warum sind die mit seinem Namen
verbundenen Traditionen nach wie vor
so lebendig? Antworten lassen sich in
der Gesch ich tefinden.

Zu den auffälligen Bräuchen, die sich
hierzulande um den lichtarmen
Dezember und seine langen Nächte
ranken, gehört seit Menschengedenken
das «Chläuslen». Auf den ersten Blick
scheint diese Tradition christliche
Wurzeln zu haben. Im Zentrum steht ja
St.Nikolaus, der gütige Bischof von
Myra. Wohlvertraut ist uns das Bild
des weissbärtigen Mannes, der nachts
heimlicherweise bereitgestellte Schuhe
füllt oder persönlich die Kinder
besucht und dabei Lob, Tadel und Gaben
verteilt. Aber was ist mit seinem
Begleiter, dem düsteren Schmutzli oder
Knecht Ruprecht?
Er verkörpert letzte Spuren eines viel
altertümlicheren Brauchtums, das an
einigen wenigen Orten noch ausgeprägt
erhalten geblieben ist - denken wir nur
ans wilde, lärmige «Chlausjagen» und
«Chlauschlepfe» oder«Geisslechlepfe»
am 5. oder 6. Dezember in Hallwil,
Kaltbrunn und manchen Orten der
Innerschweiz, ans «Chlausschellen» im
Glarnerland, an die «Spräggele» in
Ottenbach, an die «Roitschäggete» im
Lötschental, an die Silvesterkläuse im
Appenzellerland, in Oberschan und

Wald sowie an diverse ähnliche Bräuche

in Süddeutschland und Osterreich.
Dieses laute, rauhe Herumrasseln hat
allerdings mit dem sanften Bischof aus

Myra kaum mehr als den Namen
gemeinsam. Tatsächlich fliessen im
Nikolaus-Brauchtum zwei ganz verschieden

Uberlieferungsstränge zusammen:
auf der einen Seite christliche Traditionen,

auf der andern Seite uralte magische

Vorstellungen aus vorchristlicher
Zeit, ein Konglomerat aus keltischen,
germanischen und z. T. auch
römischen Kultbräuchen.

Geisternächte

Unsere Vorfahren standen mit dem
Kreislauf der Jahreszeiten in viel engerem

Kontakt als wir. Jahrhunderte-
und jahrtausendelang hingen viele
ihrer Riten direkt mit dem Sonnenstand
zusammen. Höhepunkte waren die beiden

Sonnwenden im Sommer und
Winter, wobei jene im Winter die
dramatischere und wichtigere war.
Der Winter - vor allem der Mittwinter
- war auch die Zeit der Totengeister.
Sie brausten laut altgermanischen
Vorstellungen in diesen endlos langen,
unheimlichen Nächten in einem wilden
Heer durch die Lüfte, angeführt von
Wotan, dem Gott der Toten, derauf
einem Schimmel voranritt. In abgelegenen

Gegenden war noch bis in unser
Jahrhundert hinein das «Wuotisheer»,
das in diesen Nächten sein Unwesen
treibe, ein Begriff. Die entfesselten
Totendämonen, so glaubte man einst,

kehrten samt Wotan rächend,
opferheischend, aber auch segenspendend
zur Welt der Lebenden zurück. Sie

rächten sich für Unrecht, das man
ihnen zu Lebzeiten angetan hatte, und
forderten Opfergaben, damit die Welt
wieder entsühnt werde. Andererseits
belohnten sie die Guten, und sie halfen
mit, dass die Vegetation wieder aus
ihrer tödlichen Winterstarre erwachte
und neues Leben einkehrte.
Mit den Totengeistern sind in diesen
Nächten allerhand weitere Gespenster
herumgeschwirrt - Kobolde aus dem
Wald, Feen und Hexen, die nichts
liebertaten, als Kindlein zu fressen.
Diese Dämonen beschwörte man
ursprünglich, indem Männer sie in
Maskengestalt darstellten. Sie hatten die
gleichen Rechte wie die gefiirchteten
und verehrten Toten: Sie rügten und
straften, lärmten, heischten und
verteilten Gaben. Mit der «Lebensrute»,
die auch den Römern bekannt gewesen
war, weckten sie die «Lebensgeister»
bei Menschen, Tieren und Pflanzen
wieder auf. Anarchie war ihr ursprüngliches

Recht.
Klingen diese uralten Vorstellungen
nicht immer noch im Duo Samichlaus
/ Knecht Ruprecht nach? Da ist der
Samichlaus, der lobt, aber auch tadelt,
und der Knecht Ruprecht, der die Rute
schwingt, rachsüchtig poltert und
droht, die Kinder in den Sack zu stekken

und in den Wald mitzunehmen,
um sie dort gleichsam zu «fressen»
Der Schritt vom Tragischen zum
Komischen, vom Schreckerregenden zum
Grotesken ist jedoch oft klein. Das
zeigte sich auch bei diesen Winterbräu-



St.-Nikolaus-Brunnen in der
Wiler Altstadt. Der steinerne
Stadtpatron stammt aus der
Werkstatt der Wiler Bildhauer
Karl Gebhard Gruber
(1882-1951) und dessen Sohn
RudolfGruber.

chen. Zum Teil steigerten sie sich ins
Absurde und Groteske - daraus
entstand die Fasnacht.
Auch nach der Christianisierung, die
hierzulande im Frühmittelalter erfolgte,

lebten im einfachen Volk unter dem
dünnen Firnis der christlichen Religion

noch lange die alten Traditionen
weiter, die seit je den Jahreslaufgeprägt
hatten. Mit der Zeit vergass man allerdings

ihren ursprünglichen Sinn, zum
Teil hat man sie an christliche Festtermine

angehängt respektive sie von
ihnen abgegrenzt. So setzte die Kirche
allmählich durch, dass die wilden
winterlichen Maskenbräuche wenigstens
an Weihnachten selbst und in der
Fastenzeit unterblieben. Um so bunter
ging es vorher zu und her: eben, in der
Samichlausenzeit und in der Fasnacht.

Publikumsliebling Nikolaus von Myra

Wer aber war der Mann, der hinter
dem verballhornten Namen «Sami-
chlaus» steht? Nun - St. Nikolaus galt
in der griechisch-byzantinischen, in
der slawischen und ebenso in der
westlichen lateinischen Kirche als überaus
populärer Heiliger. Sein Todestag, der
6. Dezember, wurde schon früh als
besonderer Festtag begangen und stellte
bis nach der Reformation im 16.
Jahrhundert im Bewusstsein des Volks
Weihnachten in den Schatten. Nicht
das Christkind, sondern St. Nikolaus
brachte den Kindern Geschenke. In
gewissen Gegenden gab es statt des heutigen

«Christbaums» das «St.-Niklaus- 34



Bäumli». Nikolaus zählte hierzulande
auch zu den in früheren Jahrhunderten
hochverehrten und fleissig angerufenen
14 heiligen Nothelfern.
Allgemein stellte man sich Nikolaus
als väterliche, gerechte, gütige, aber
zugleich respektheischende Autoritätsperson

vor - ein Bild, das «einschlug»!
Offenbar entsprach es einem seelischen
Wunschbild vieler Menschen, einem
Archetypus. In der slawischen Kirche
ging sogar das kühne Sprichwort um:
«Wenn Gott je sterben sollte, so würden

wir den heiligen Nikolaus zu Gott
machen!» Feierliche liturgische Texte
der byzantinischen Kirche aus dem 9.

Jahrhundert preisen Nikolaus als «den

grossen und göttlichen, den berühmten
und überall bekannten Vater und
Verteidiger der Welt, als ihren Mittler und
Retter», auch als «Engel auf Erden»,
als «apostelgleichen Mann», als «Abbild

Christi», das sogar die Propheten
und Märtyrer überstrahle, als «die Fülle

und Vollkommenheit der Güte und
Hilfsbereitschaft», ja sogar als «zweiten
Erlöser»! In unseren Ohren mag
solches Lob recht «byzantinisch» klingen,
doch Tatsache ist, dass bereits seit dem
6. Jahrhundert das Grab des Nikolaus
in Myra von Pilgern aus aller Welt
besucht wurde.
Einzelne Forscher vermuten, der Kult
des hl. Nikolaus sei in Myra vielleicht
deshalb so gefördert worden, um die
Konkurrenz des Artemis-Tempels am
gleichen Ort auszuschalten. Bis weit ins
4. Jahrhundert hinein war ja noch ein
beträchtlicher Teil der kleinasiatischen
Bevölkerung heidnisch, und just in
Myra gab es einen hochverehrten und

vielbesuchten Tempel der Muttergöttin
Artemis. Es gibt Theorien, wonach

die lokale Kirche die Leute von diesem

ganz «unchristlichen» weiblichen
Gottesbild vielleicht über den Umweg von
Sankt Nikolaus zu einem männlich
geprägten Gottesbild führen wollte.
Erstaunlich jedenfalls ist, dass dieser
hochgepriesene Heilige historisch nur
in schwachen Umrissen fassbar ist. Es
steht einzig fest, dass er in einer
bestimmten Kirche in Myra, dem heutigen

Demre in Kilikien (Südküste der
Türkei) begraben wurde, und dass er
offenbar an einem 6. Dezember gestorben

ist. Aufgrund der Lage der
Grabkirche ist anzunehmen, dass Nikolaus
in der ersten Hälfte des 4. Jahrhunderts,

zur Zeit des Kaisers Konstantin,
in Myra als Bischof wirkte. Aus seinen
Lebzeiten ist über ihn allerdings nichts
Schriftliches erhalten. Der älteste
bekannte Text über Nikolaus stammt erst
aus dem 6. Jahrhundert. Dabei handelt
es sich um eine byzantinische Legende,
die vermutlich den Ausschlag gab für
die unglaubliche Popularität des Heiligen:

Die Legende von den drei Feldherren

Laut dieser Geschichte sandte der
römische Kaiser Konstantin, der
zugleich in Rom und Konstantinopel

Byzanz, heute Istanbul) regierte, drei
Feldherren mit einem Heer per Schiff
nach Phrygien, um ein aufständisches
Volk zu unterwerfen. Unterwegs muss-
ten sie wegen ungünstiger Winde im

Hafen von Myra in Kleinasien
zwischenlanden. Die Soldaten begaben
sich zur Erholung ins Städtchen und
benahmen sich dort reichlich unzivili-
siert: Sie tranken zuviel, belästigten die
Frauen und plünderten einige Häuser.
Als der Bischof der Stadt - eben Nikolaus

- das hörte, eilte er zum Hafen,
beschwerte sich bei den Feldherren und
überredete sie, zum Angriff blasen zu
lassen. Auf diesen Ton waren die
Soldaten gedrillt: Diszipliniert wankten
sie aus den Kneipen der Stadt zum Appell

am Hafen. Der «Angriff» erfolgte
dann rein verbal: Bischof Nikolaus las
ihnen die Leviten und ermahnte sie,
ihrem Stand Ehre einzulegen.
Als sich der Bischof dann wieder in die
Stadt zurückbegab, sah er ganz zufallig,
wie der Scharfrichter auf der Richtstätte

eben im Begriff war, drei bekannte
Bürger zu enthaupten. Nikolaus erfass-
te die Situation mit einem Blick, rannte
herbei und konnte gerade noch im letzten

Moment vor dem ersten Streich
dem überraschten Scharfrichter das
Schwert entwinden. Nun kam aus, dass
die Hinrichtung ungerechterweise vom
kaiserlichen Statthalter, der es nur auf
das Vermögen der drei wohlhabenden
Bürger abgesehen hatte, angeordnet
worden war - er hatte die Abwesenheit
des Bischofs für seine ruchlose Tat nutzen

wollen. Nikolaus aber war ihm
zuvorgekommen, und mit Hilfe der drei
gerade anwesenden Feldherren bewirkte

er, dass der kaiserliche Statthalter
der Stadt von seinem Posten abgesetzt
wurde.
Die Feldherren fuhren dann mit ihren
Soldaten wieder weiter, gewannen den



Rechts:
Mittelportal der Kirche St.Ni¬
kolaus in Wik Tympanon mit
Stadtwappen, Maria mit Jesuskind,

heiligem Nikolaus und
Modell der Kirche. Das Relief
wurde 1933 von Bildhauer Josef
Büsser aus Bazenheid geschaffen

und bei H. Rüetschi, Aarau,
in Bronze gegossen.

Krieg in Phrygien und kehrten
siegreich nach Konstantinopel zurück, wo
sie von der begeisterten Bevölkerung
im Triumph empfangen wurden. Dies
erfüllte allerdings einige Höflinge mit
Neid, und ein Günstling Kaiser
Konstantins flüsterte diesem ein, die drei
tüchtigen Feldherren planten einen
Aufstand gegen ihn. Der Kaiser glaubte
dies, Hess die drei noch in der gleichen
Nacht gefangennehmen und befahl, sie

am kommenden Morgen hinzurichten.
In ihrer Not erinnerten sich da die
Feldherren wieder an BischofNikolaus
von Myra, der die drei unschuldig
verurteilten Bürger vor dem Tod errettet
hatte. Sie flehten darum im Geiste den
fernen Nikolaus an, ihnen ebenfalls zu
helfen. Und siehe da, die Telepathie
funktionierte: Noch in der gleichen
Nacht erschien Nikolaus sowohl dem
Kaiser wie dem schlimmen Günstling
und ermahnte sie unter Androhung
schwerer Krankheiten, die drei
unschuldigen Feldherren unverzüglich
freizulassen. Eingeschüchtert kam der
Kaiser diesem Ersuchen sofort nach. Er
schickte dann besagte drei Generäle
nach Myra zu Bischof Nikolaus - der
damals noch lebte -, um ihm zu danken

und ihn um seinen Beistand für das

ganze Reich zu bitten.
Als diese Legende im 6. Jahrhundert
niedergeschrieben wurde, herrschte am
byzantinischen Kaiserhof tatsächlich
eine unberechenbare Günstlingswirtschaft,

und viele Leute fühlten sich
durch die im Lande herrschende
Rechtsunsicherheit bedrückt. Da stiess
die «subversive» Geschichte dieses
gerechten Bischofs, der sogar den mächti¬

gen Kaiser in die Schranken verwies,
beim einfachen Volk auf ein begeistertes

Echo.

Die Legenden vom Kinderfreund

Später wurden dann noch weitere hübsche

Legenden über diesen kilikischen
Wundertäter erzählt. Ein ganzer
Legendenkranz hatte mit Schiffen zu tun
- Myra war ja eine Hafenstadt. So soll
er Schiffe aus Seenot gerettet haben,
einen Schiffsjungen, der vom Mast zuto-
de gefallen war, wieder zum Leben
erweckt haben und bei einer Hungersnot
ein vorbeifahrendes, mit Korn belade-
nes Schiff zur Landung gezwungen und
das Korn zugunsten der darbenden
Bevölkerung vermehrt haben.
Andere Sagen wiederum unterstrichen
die Kinderfreundlichkeit des Heiligen,
beispielsweise jene vom Buben, der
seinen Eltern geraubt worden war und als
Sklave einem fremden König dienen
musste. Übers Jahr brachte Nikolaus
den Entführten auf Fürbitte der Eltern
durch die Luft wieder nach Hause.
Besonders populär wurde die
Geschichte mit den drei Jungfrauen. (Immer

wieder die Zahl drei - Nikolaus
lebte zur Zeit des Konzils von Nicaea,
an dem das Dogma der Dreifaltigkeit
festgelegt worden war Laut dieser
Legende hörte Nikolaus einmal, als er
durch eine Strasse von Myra ging, aus
einem Haus heraus zufällig eine peinliche

Familientragödie mit. Ein verarmter
Edelmann wohnte dort, der kein

Geld für die Mitgift seiner Töchter be-

sass und sie daher nicht standesgemäss
zur Frau geben konnte. In seiner
Verzweiflung hatte er nun beschlossen, die
drei jungen Mädchen an ein Freudenhaus

zu verschachern. Darauf warf
Nikolaus in drei aufeinanderfolgenden
Nächten je einen Goldklumpen durch
ein Fenster ins Haus (beim dritten Mal
wurde er erkannt). So kamen die Mädchen

zu ihrer grossen Freude doch
noch zu einer ansehnlichen Mitgift und
konnten somit ehrbar verheiratet werden!

Nach einer anderen, sehr alten Legende

strömte am Tag, da man Nikolaus in
Myra zum Bischof weihte, eine grosse
Volksmenge zur Kirche. Zu diesem
Zeitpunkt war eine Frau gerade damit
beschäftigt, ihr Kindlein zu baden. Unter

der Wasserwanne hatte sie ein Feuer

entfacht, um das Wasser zu wärmen.
Zwischenhinein stand sie einen
Moment unter die Tür, um dem Trubel
zuzuschauen. Doch da wurde sie schon
von der Masse mitgerissen. Obwohl sie
sich nach Kräften sträubte und schrie,
befand sie sich zuletzt eingekeilt inmitten

vieler Leute in der Kirche. «Mein
Kind verbrüht, lasst mich hinaus!» rief
sie angstvoll, aber niemand hörte auf
sie. Nur Nikolaus realisierte ihre Not,
bahnte ihr einen Weg hinaus und betete

für ihr Kind. Als sie mit bangem
Gefühl heimkam, war das Kind zu ihrer
Erleichterung gesund und munter: Es
hatte im Wasser herumgespritzt und
damit das Feuer gelöscht!
Diese beim Volk beliebten Geschichten

trugen dazu bei, dass Nikolaus zum
Patron diverser Bevölkerungsgruppen
avancierte, nämlich zum Patron der 36



Unten:
Mittelportal cler Kirche St.Ni¬
kolaus in Wil, 1933 entworfen
von Bildhauer JosefBüsser aus
Bazenheid(gegossen bei H. Riie-
tschi, Aarau). Die 16 quadrat-
förmigen Bronzereliefs geben
Szenen aus alten St.-Nikolaus-
Legenden wieder.

Seefahrer, SchifFsbauer, Fährleute und
Flösser, aber auch der Reisenden, der
Kaufleute, der Kinder und Jugendlichen,

der Pfandleiher, der Müller und
Bäcker, der Advokaten und sinnigerweise

auch der Gefangenen, ja sogar
der Diebe. «Heiliger Sankt Nikolaus,
schütz uns vor Polizei und Arbeitshaus!»

lautete das «diebische» Stossge-
bet.
Mindestens in einem Fall weiss man
aber, dass Nikolaus einen Diebstahl
nicht verhindert hat: Seine eigenen
Gebeine wurden nämlich aus ihrem
ursprünglichen Grab geraubt!

Die illegale Translation nach Bari

Im Jahre 1087 unternahmen Kaufleute
aus Bari in Apulien, die mit ein paar
Schiffen voll Korn nach Antiochia
unterwegs waren, in Myra eine Zwischenlandung.

In Süditalien gab es damals
viele Griechen, die ja den Hagios Niko-
laos besonders verehrten, weshalb sein
Ruhm damals auch in Italien bereits
verbreitet war. Das machte die besagten

Kaufleute aus Bari begehrlich auf
die kostbaren Reliquien des Heiligen,
und sie beschlossen, diese als Souvenir
aus Myra mit nach Hause zu nehmen.
Zuerst suchten sie den Mönchen, die
die Grabkirche des Nikolaus bewachten,

dessen Gebeine abzubetteln. Na- ff?
türlich gaben die Mönche ihren g- AT
Trumpf nicht freiwillig aus der Hand,
auch nicht gegen Bestechungsgeld. „
Daraufwurden sie kurzerhand von den

37 Apuliern gefesselt, die nun das Grab



Laut der ältesten St.-Nikolaus-Le¬
gende erwirkte der Heilige die
Freilassung dreier unrechtmässig
gefangengenommener und zum
Tod verurteilter byzantinischer
Feldherren. Nikolaus galt deswegen
auch als Patron der Gefangenen.
Diese Legende illustriert ein
Bronzereliefam Hauptportal der
Stadtkirche St.Nikolaus in Wil.

Mittelalter der wichtigste Tourismus-
Zweig). Die aufstrebenden Städte des

Hochmittelalters waren ganz erpicht
auf die Reliquien möglichst beliebter
Heiliger, wobei es bei deren Beschaffung

nicht immer sehr subtil zu- und
herging.
Dem heiligen Nikolaus baute man in
Bari eine riesige, wunderschöne
romanische Kirche, die heute noch steht.
Seine Verehrung breitete sich nun
rasch auch in Mitteleuropa aus. Bis

zum Ende des Mittelalters wurden dem
heiligen Bischof im Abendland über
2000 Kirchen geweiht!
Ein besonders wichtiges Zentrum der

des, Herzog und Verteidiger Lothringens».

Dies darum, weil schon Ende
des 11. Jahrhunderts, also kurz nach
Nikolaus' Ankunft in Bari, ein lothringischer

Ritter ein Fingerglied des Heiligen

auf nicht ganz legalem Weg von
Bari nach Port in der Nähe von Nancy
geschmuggelt hatte. Dort errichtete
man zu Ehren des Heiligen eine bedeutende

Kirche, um die herum sich das

Städtchen St. Nicolas de Port entwik-
kelte.

Patron der Schüler

aufbrachen und die Gebeine des hl.
Nikolaus einfach einpackten. Sie segelten
nun gar nicht mehr nach Antiochia
weiter, sondern auf dem schnellsten
Weg heim nach Bari, wo sie mit grossem

Jubel empfangen wurden. Damit
hatte Bari dem mächtigen Venedig ein
Schnippchen geschlagen, denn auch
die Venezianer hatten just damals
geplant, die Nikolaus-Reliquien an ihre
Adria zu bringen. Irgendwelche Skrupel

hat man sich wegen dieser
unzimperlichen T ranslation nicht gemacht -
im Gegenteil! Bari liess sich dafür preisen,

dass es diese hochverehrten
Reliquien aus dem nahöstlichen Krisengebiet

«gerettet» habe, da damals schon
die türkischen, islamischen Seldschu-
ken anfingen, die Gegend unsicher zu
machen.
Diese Vorgänge widerspiegeln typisch
die mittelalterliche Mentalität, die sehr
religiös war, aber nicht in einem
abstrakten Sinn, sondern recht «hemdsärmelig».

Das Volk hatte ein grosses
Bedürfnis nach plastischer, handgreiflicher

Anschaulichkeit. Anschaulich
waren denn auch die Heiligenlegenden,
die nicht mit unseren Kategorien der
historischen Wahrheit gemessen werden

dürfen und doch ein Stück Realität
waren, indem sie nämlich als trostvolle,

aufmunternde Bilder in den Herzen
der Menschen lebten und immer wieder

aufs neue erzählt wurden.
Anschaulich waren aber auch die
Reliquien, materiell greifbar sogar. Sie
verliehen den Kirchen, in denen sie aufbewahrt

wurden, einen transzendenten
Glanz - und nebenbei auch erhöhte
Besucherfrequenzen durch Pilger (im

Nikolausverehrung nördlich der Alpen
war Lothringen. Jahrhundertelang galt
dort Nikolaus als «Vater des Vaterlan-

In Frankreich entstand im 12.
Jahrhundert noch eine weitere, wichtige 38



Legende, die bewirkte, dass Nikolaus
auch zum Patron der Schüler wurde.
Laut dieser Geschichte waren drei junge

Schüler unterwegs zur Schule von
Athen. Auf ihrer Reise kehrten sie
eines Abends zum Übernachten bei
einem Wirt ein, der zugleich Metzger
war. Er vermutete bei den Schülern
Reichtümer und brachte sie in der
Nacht um. Dann zerstückelte er ihre
Leichen und legte sie in ein Fass mit
eingepökeltem Schweinefleisch. Kurz
daraufkehrte auch der hl. Nikolaus bei
diesem Wirt ein. Man wollte ihm Würste

vorsetzen, doch der Sinn des Heiligen

stand nach gepökeltem Fleisch. Er
ging in die Küche, schaute sich dort
um, erblickte das Fass mit dem Pökelfleisch

und erkannte darin auch
sogleich die Überreste der drei Schüler.
Mit einem kurzen Gebet erweckte er
sie wieder zum Leben, so dass sie

frohgemut zu ihrer Schule weiterziehen
konnten.
Diese Legende sowie jene von den drei
Mädchen mit den Mitgift-Goldklumpen

waren im Abendland am bekanntesten

und verhalfen dem Heiligen
auch zu seinen kennzeichnenden iko-
nographischen Attributen: In der
Kunst ist Nikolaus immer wieder mit
drei Goldklumpen in der Hand oder
mit einem Holzzuber zu seinen Füssen
dargestellt worden, aus dem drei Knaben

schauen.
Heute vermuten gewisse Forscher, dass

hinter der Legende mit den eingepökelten
Buben eine ältere, keltische Sage

eines «Kindlifressers» stehen könnte.
Wie bereits angetönt, fiel das Nikolausfest

ja in die Hohe Zeit der winterli¬

chen, nächtlichen Schreckgespenster
und Kobolde. Ein Rest davon hat sich

ja noch lange genug im Sack des

Knechts Ruprecht oder Schmutziis
erhalten.

Weil Nikolaus diesen Schülern geholfen

hatte, wurde sein Tag, der 6.

Dezember, im französischen und
deutschen Sprachraum von den Schülern
vielfach als besonderes Schülerfest
gefeiert, so auch in der heutigen Schweiz,
z. B. in Beromünster, Freiburg, Wil
usw.
Die Schüler bildeten im Mittelalter
noch einen besonderen Stand, da ja nur
ein Bruchteil der Kinder eine Schule
besuchte. Den Nikolaustag feierten sie
in vielen Schulstädten mit einem
«Schülerbischof». Dabei wurden in
einem karnevalsähnlichen, ausgelassenen

Treiben die sozialen Rangordnungen
auf den Kopf gestellt. An diesem

Tag hatte ein Schüler, der von seinen
Mitschülern dazu auserkoren worden
war, das Oberkommando über alle,
auch über die Lehrer.
Es gibt Vermutungen, wonach die
Wurzeln dieses Brauchs möglicherweise

auf die Saturnalien der alten Römer
zurückgehen. In Rom hatte man zu
Ehren des Gottes Saturn im Dezember
jeweils eine Woche lang eine Art
Fasnacht gefeiert. Zur inneren, psychischen

Reinigung vertauschte man dabei

die Rollen, die man im normalen
Leben spielte. Die Sklaven Hessen sich

von ihren Herren bedienen, die Soldaten

zogen Frauenkleider an. Nach dem
Zusammenbruch der antiken Welt
erhielt sich diese Tradition an jenen
Orten, an denen das antike Geisteserbe

weitergepflegt wurde, an den Kloster-
und Domschulen.
Ursprünglich wurde das Schülerfest am
28. Dezember, dem Tag der Unschuldigen

Kinder, gefeiert. Es gibt recht
detaillierte Schilderungen über diesen
Tag in der Klosterschule St.Gallen
schon aus dem Frühmittelalter. Hier
hatte an diesem Fest jeweils ein aus den
Reihen der Schüler erwählter
«Schülerabt» das Sagen, während man an
bischöflichen Domschulen den
«Schülerbischof» kannte - der hierarchisch
Höchststehende des jeweiligen Orts
lieh dem Ulk den Namen. Im
Hochmittelalter fand dann aber die Kirche,
dass das fasnachtsähnliche Treiben der
würdevollen Feierlichkeit der
Weihnachtsfeiertage schlecht anstehe. Man
hat es daher auf einen anderen passenden

Tag im Dezember vorverschoben,
eben aufden Tag das hl. Nikolaus.
Auch im St.Galler Fürstenland war der
«Schülerbischof» am 6. Dezember eine
jahrhundertealte Tradition, und zwar
im alten Schulstädtchen Wil, das seit
dem 13. Jahrhundert über eine Lateinschule

verfügte und fahrende Scholaren

von weither anzog. Nicht nur über
die Schüler, sondern auch über das

Kirchenpatrozinium war Wil eng mit
St. Nikolaus verbunden.

Nikolaus-Patrozinier
im St.Gallerland

Die ursprüngliche Pfarrkirche von Wil
SG war die ausserhalb der Stadtmauern
liegende Kirche St. Peter. Innerhalb des



Mauerrings der Stadt aber befand sich
schon im 13. Jahrhundert eine Holzkapelle,

die 1292 mit der Stadt verbrannte.

An ihrer Stelle folgte im 14.
Jahrhundert eine steinerne Kirche, die dem
hl. Nikolaus geweiht war. Im 15.
Jahrhundert wurde sie durch die heute
noch bestehende Kirche ersetzt, die
damals statt St. Peter zur Pfarrkirche
erhoben wurde. Auch der Hauptpatron
dieser Kirche ist St. Nikolaus. Daran
erinnert nicht zuletzt auch diverser
künstlerischer Schmuck an der Kirche
selbst sowie in der Altstadt.
Ausser in Wil gab es im heutigen Kanton

St.Gallen noch eine ganze Reihe
weiterer Nikolaus-Patrozinien, was
zeigt, welch guten Ruf dieser Heilige
genoss. So waren oder sind ihm die
Kirchen von Altstätten, Nesslau, Mogels-
berg und Steinach (zusammen mit
St.Jakob) geweiht. Wenigstens über
einen Nebenaltar verfügte er in den
Kirchen von St.Gallen (Klosterkirche) und
Goldach. Auch im benachbarten
Thurgau gab es Nikolaus-Kirchen, so
in Frauenfeld, Bussnang, Bichelsee,
Langrickenbach und Degenau bei
Bichelsee. Gut vertreten waren Nikolaus-
Kirchen auch im heutigen Kanton
Zürich, z. B. in Hettlingen, Rüti, Oetwil,
Hombrechtikon, Hirzel, Rüschlikon,
Urdorf sowie Schwamendingen und
Seebach bei Zürich.
Doch kehren wir zum Fürstenland
zurück! Überall galt hier der St.-Nikolaus-
Tag als arbeitsfreier Feiertag, was der
Abt von St.Gallen in seinen «Landmandaten»

des 16. bis 18. Jahrhunderts
regelmässig neu bestätigte. Am Beispiel
der Schulstadt Wil, die ein besonders

reiches Brauchtum rund um den 6.
Dezember entwickelt hatte, wollen wir nun
einen etwas eingehenderen Einblick
in die Gestaltung dieses Tages nehmen.

Das Schülerfest in Wil
vom 17. bis 19. Jahrhundert

Im Mittelalter ging es am St.-Nikolaus-
Tag in Wil mit Schülerbischof und
Schülerstreichen zweifellos recht bunt
zu und her. In der frühen Neuzeit sorgten

dann jedoch strenge Sittenmandate
für Dämpfung und allgemeine Manierlichkeit

im Alltag wie an Festtagen.
Laut zeitgenössischen Quellen sah das
Schülerfest im 17. Jahrhundert wie
folgt aus: Nach dem morgendlichen
Hochamt in der Kirche gab es eine
Prozession aller Schüler durch die Stadt,
begleitet von donnernden Böllerschüssen.

Star der Prozession war der
«Schülerbischof» - ein mit einem prachtvollen

Bischofsornat bekleideter Zögling
der Lateinschule. Ihm zur Seite gingen
zwei weitere Schüler als «Leviten»,
ebenfalls in festliche Seidengewänder
gehüllt. Zum engsten Gefolge des

Schülerbischofs gehörte auch der Mesner.

Als Ordnungshüter marschierten die
Lehrer mit. Sie bekamen dafür einen
kleinen Geldbetrag und durften
anschliessend in einer Wirtschaft auf
Kosten der Stadt eine Mass Most trinken.
Ziel des Umzugs war das städtische
Spital Alters- und Armenheim), das
auf dem heutigen Kirchplatz in der
Altstadt stand. Dort schüttete man aus

einem Fenster im ersten Stock über die
Schüler Birnen, Nüsse und «Pfillenbrote»

(speziell geformte und verzierte
runde Milchbrote). Das Getümmel
rund um diese Bescherung, die von der
Stadt gestiftet wurde, kann man sich
lebhaft vorstellen!
Der Schülerbischof zog sich dann mit
seinem engsten Gefolge, darunter Leviten

und Mesner, in ein Wirtshaus
zurück, wo üppig getafelt wurde. Die
Kosten für das Essen, für die Gewänder
und den Obolus an die Lehrer hatte der
Papa zu berappen. Würde bringt Bürde!

Wenigstens gab es eine für den Vater

gnädige Klausel, wonach ein
Schülerbischof dieses Ehrenamt nicht zweimal

hintereinander bekleiden durfte.
Der Schülerumzug war in Wil eine derart

eingefleischte Tradition, dass nicht
einmal die Pest die Schüler davon
abhalten konnte. Selbst im schlimmen
Pestjahr 1611/12, in dem die entsetzliche

Seuche rund die Hälfte der Wiler
Pfarreiangehörigen dahinraffte, führte
das zusammengeschmolzene Häufchen
der überlebenden Schüler die Prozession

durch!
In den Gerichtsakten des Pfalzgerichtes
auf dem Hof wird eine spezielle Episode

des Nikolaustages von 1617 überliefert.

Nach altem Herkommen hatte der
Schulmeister den 6. Dezember in
seinem Haus bei einem fröhlichen Gelage
zusammen mit den vier Kaplänen der
Stadt ausklingen lassen. Auch die Ka-
pläne hatten ja einen Zusammenhang
mit der Schule, indem einzelne von
ihnen an der Lateinschule unterrichteten.

Schon drei Tage später wurde aber
die ganze Festgesellschaft vor den ge-



Myra war eine Hafenstadt an
der Südküste Kleinasiens. Laut
byzantinischen Legenden soll
BischofNikolaus von Myra
gefährdete Schiffe aus Seenot
gerettet haben. Dieses Thema
beherrscht auch ein Bronzerelief
am Hauptportal der Kirche
St.Nikolaus in Wil.

fürchteten Offizial P. Jodok Metzler
auf den «Hof» zitiert. Ein «Offizial»
war etwa das gleiche wie ein Generalvi-
kar, d. h. er vertrat in geistlichen Dingen

den Abt von St.Gallen und
zugleich den Bischof von Konstanz. Dieser

Offizial nun also hielt den Vorgeladenen

eine Standpauke und'warf ihnen
vor, sie hätten bis um Mitternacht
gezecht, was die Bürgerschaft sehr geärgert

habe, weil es gegen «das Mandat»
sei.

Tatsächlich durfte man nach den
damals geltenden Sittenmandaten nicht
länger als bis 9 Uhr abends als Gast in
einem Wirtshaus oder Privathaus bleiben.

Kleinlaut antwortete darauf Herr Christen,

nein, er sei schon um halb 9 Uhr

heimgegangen. Er auch, sagte Herr
Conrad. Herr Melchior gab zu Protokoll,

er sei um 9 Uhr heimgegangen,
nur Herr Jacob gab zu, erst um 10 Uhr
das Schulmeisterhaus verlassen zu
haben. Trotzig fügte er bei, das sei ja
ohnehin noch früh, nach altem Recht und
Herkommen dürfen nämlich die Lehrer

und Kapläne an diesem Tag so lange

zusammen festen, wie sie wollten, an
diesem Tag gälten die Mandate nicht.
Früher sei man jeweils bis nachts um 1

Uhr zusammengesessen! Er solle nicht
so frech sein, antwortete der Offizial
dem Herrn Jacob, er habe nämlich
ohnehin noch mehr Dreck am Stecken,
kürzlich habe man ihn in Bronschho-
fen mit einer jungen Frau namens
Magdalena Wächterin reden und spazieren

sehen - dabei habe die Frau einen
schlechten Ruf!
Der Offizial entschied dann, dass sicher
alle Festbrüder miteinander das
Schulmeisterhaus verlassen hätten, also in
dem Fall frühestens um 10 Uhr. 10

oder 12 Uhr kostete gleichviel - alle
Kapläne samt dem Schulmeister muss-
ten als Busse eine Krone zahlen.
Mit dem Schulmeister hatte dann der
strenge Offizial gleich anschliessend
noch ein weiteres Hühnchen im
Zusammenhang mit den St.-Nikolaus-
Tag zu rupfen. Es war nämlich damals
Brauch in Wil, dass die Schüler auf den
6. Dezember hin im Auftrag des Pfarrers

von Haus zu Haus gingen und ein
Opfer für die Pfarrkirche St.Nikolaus
einzogen, das sog. «Klausgeschenk».
Vielleicht haben sie dazu noch ein
Liedlein gesungen und Segenswünsche
ausgesprochen.
Wahrscheinlich war das eine Umfunk-
tionierung eines älteren Heischebrauchs,

denn im Winter gingen seit
jeher Kinder von Haus zu Haus betteln.
Manche Volkskundler nehmen an,
dass dahinter ursprünglich ein Kult der
opfergabenheischenden winterlichen
Totengeister gestanden habe. Wie dem
auch sei - die Schüler hätten also auch
diesmal wieder das Opfer für den Pfarrer

einsammeln sollen. Der Schulmeister

verbot es ihnen aber, sehr zu ihrer
Freude. Als Begründung gab er an, der
Pfarrer sei früher im Zusammenhang
mit diesem Opfer mit den Schülern
jeweils wie mit «Hundsbuben»
umgegangen. Er habe sie alle ständig als Diebe

verdächtigt und behauptet, sie hätten

einen Teil des gesammelten Geldes



Wegen einer mittelalterlichen,
in Frankreich entstandenen
Legende galt Nikolaus auch als
Patron der Schüler. Er hatte, so
wurde erzählt, drei von einem
Metzgerwirt ermordete und
in einem Fass eingepökelte
Schüler wieder zum Leben
erweckt (Bronzereliefam
Hauptportal der Stadtkirche
Wil).

für sich zurückbehalten. Das wollte der
Schulmeister nicht mehr dulden.
Ungerührt gebot aber der Offizial, dass in
Zukunft die Schüler dieses Opfer bzw.
Klausgeschenk wieder einsammeln
müssten.
A propos Klausgeschenk: Auch die
Lehrer bekamen von ihren Schülern
auf den Samichlaus hin eine Gabe.
Dagegen wettert eine Wiler Schulordnung
des Jahres 1676. Es hätten sich«under-
schidliche Missbraüch» bei den Lehrern

eingeschlichen, heisst es da, weil
sie am «St.-Nikolaus-Schulfest» so

offenkundig und massiv von ihren Schülern

Geldgeschenke erwarteten. Sie

sollten da zurückhaltender sein, wurde
angeordnet.
Im 18. Jahrhundert, einer Zeit der
wirtschaftlichen Stagnation in Wil, sank
dann die Begeisterung der Väter an
einem allfalligen «Schülerbischofsamt»
ihrer Söhne zunehmend. So steht denn
in einem Ratsprotokoll des 3. Dezembers

1777 folgende Notiz:
«Weil dissmahlen in der lateinischen
Schuhl wegen den hierdurch erfolgenden

Unkosten und anderen Ursachen
auf daß Fest St. Nicolai nach altem
gebrauch kein Knab die bischofsstell ver-
tretten will, demnach das disers in alter
Ordnung möge continuiert werden,
wurde beschlossen, das Herr Amt-
schultheiss den Jacob Isenring zu sich
berufe und seinem Knaben dise stelle
zu vertretten übergebe. Damit aber di-
ser mit allen Kosten verschont bliebe,
so sollen die deswegen erfolgenden
Unncösten, so im schuehlfeste zu
beziehen hat, ihme aus dem Kindenamt
bezahlt werden.»

Die Behörden unterstützten damals das
Fest also noch und überwälzten die
Unkosten auf die Stadt.
Wenige Jahrzehnte später jedoch, zu
Beginn des 19. Jahrhunderts, wurde der
Brauch auf obrigkeitliche Anweisung
hin abgeschafft. Die Zeit um 1800 stellte

in Wil wie auch anderswo eine Klippe
für alte Bräuche dar. Es war die Zeit

der Aufklärung, eine Zeit der politischen

Revolution und des Zusammenbruchs

alter Regierungs- und auch
Denkformen. Manche althergebrachten

Bräuche erhielten damals in der
Schweiz ihren Todesstoss. So auch der
Schülerbischof in Wil. Allerdings
drängten viele Leute - und vor allem
die Kinder - noch während längerer
Zeit auf eine Wiedereinführung. Als

Klagemauer dienten offenbar die Lehrer.

Im Stadtarchiv befindet sich ein
Brief eines Professors Keller an die
Stadtbehörden, datiert vom 1. Dezember

1823, mit folgendem Inhalt:
«Wohlgeehrte, wohledle, wohlgelehrte
Herren Ermüdet durch die ewige
Frage, mit welcher ich in Ansehung der
S. Nicolausfeyer seit einigen Tagen von
Alten und Jungen bestürmt werde,
wage ich es, Sie ehrfurchtsvoll zu
fragen: Ist auch dieses Jahr der von unseren

frommen und weisen Vätern
angeordnete Freudenzug der Jugend wieder
gestattet oder nicht?»
Ein Jahr zuvor war die Schülerprozession

ausnahmsweise nochmals zugelassen

worden. Diesmal aber - 1823 -
wurde der Brauch definitiv abgeschafft.



Eine Rolle spielte dabei vielleicht
auch, dass bald darauf die Lateinschule
abgeschafft wurde und durch die
Sekundärschule - damals Realschule
genannt - ersetzt wurde. Der Brauch des

Schülerbischofs war jedoch eng mit der
Lateinschule gekoppelt gewesen.

«Bochseln» und «Kleinsten»

Neben dem eher etwas aristokratischen
Fest des Schülerbischofs in Wil gab es

hier wie übrigens überall in Aleman-
nien in der Zeit des 6. Dezembers auch
noch andere, urtümlichere und
unheimlichere Bräuche, die vielleicht
eher vom einfacheren Volk getragen
wurden, vor allem von den jungen
Burschen. Ledige junge Burschen waren zu
allen Zeiten wichtige Brauchtumsträger;

manche Forscher vermuten dahinter

letzte Reste archaischer Männerbünde.

In Wiler Ratsprotokollen des frühen
16. Jahrhunderts ist wie ein Nachhall
aus dem Mittelalter noch die Rede von
«Bochse Inächten».
Das Wort «bochseln» kommt von den
mittelhochdeutschen Tätigkeitswörtern

«bochen» oder «bosseln», die beide

«schlagen, klopfen, pochen,
poltern» bedeuten. Tatsächlich bestand
die Besonderheit der Bochselnächte
darin, dass junge Leute wie ein Spuk
durch die nächtlichen Gassen fegten,
an Türen, Fenster und Fensterläden
polterten und da und dort auch Bohnen
oder Erbsen in die Häuser warfen. Dabei

stellten sie allerhand weiteren Un¬

fug an, indem sie zum Beispiel bei
missliebigen Leuten altes Geschirr an
die Haustüre schleuderten, so dass die
Scherben klirrend zu Boden fielen.
Vom Wort «bochseln» leitet sich unser
heutiges Dialektwort «pösseln» ab.
Die Bochselnächte waren früher an
vielen Orten der Schweiz bekannt,
ebenso in Süddeutschland unter dem
Namen «Klöpfleinsnächte». In der Regel

fielen sie auf den letzten Donnerstag
oder die drei letzten Donnerstage vor
der Wintersonnwende im Dezember.
Wahrscheinlich hatten die Bochselnächte

ursprünglich einen heidnischen
Ursprung, die Pössler symbolisierten
wohl die rächenden Totengeister, die
nachts wieder zur Erde zurückkehrten.
Dass die Donnerstagsnächte besonders
dazu prädestiniert waren, hatte
vielleicht mit dem Gott Donar zu tun, der
als mächtigster germanischer Gott galt;
ihm war ja der Donnerstag besonders
geweiht. Eine «Bochselnacht», die
auch noch so heisst, gibt es heute nur
noch in Weinfelden am letzten
Donnerstag vor Weihnachten.
Übrigens ein interessanter Zufall: In
der byzantinischen bzw. griechischen
Ostkirche war dem hochverehrten hl.
Nikolaus ein besonderer Wochentag
zugeordnet, an dem er jeweils speziell
in der Tagesliturgie erwähnt wurde:
auch der Donnerstag!
Vom 17. Jahrhundert an hörte man
dann in Wil nichts mehr von Bochsel-
nächten, aber der Brauch blieb trotzdem

- er rutschte nun zeitlich einfach
mehr in die Nähe des Nikolaustages.
Dieser Festtag beherrschte den Dezember

mittlerweile derart, dass er fluktu¬

ierende andere Dezemberbräuche wie
ein Magnet anzog.
Inzwischen bezeichnete man die «Pössler»

allgemein als «Kläuse». In einem
Dokument aus dem Ende des 17.

Jahrhunderts beklagt sich der Abt von
St.Gallen als Stadtherr bitter über das

unmanierliche «St.-Niklaus-Stäuben»
in Wil, wozu auch das Treicheln mit
grossen Kuhglocken gehörte. (Der
ursprüngliche Sinn der grossen
Paradeglocken der Kühe war ja die Abwehr
böser Geister.) Unter «Stäuben» war
wohl das Schlagen mit Ruten zu verstehen.

Auch in den Ratsprotokollen des 18.

Jahrhunderts sind immer wieder Klagen

über das allzu laute Schellen und
den «krummen Gesang» der Kläuse zu
finden. 1776 wurden 60 Kläuse ge-
büsst, weil sie bei einem gemeinsamen
Nachtessen im Spital «tumultuiert»
hatten.
Im übrigen Fürstenland gehörten
derartige wilde Kläuse bis etwa um 1800
ebenfalls zum verbreiteten Brauchtum
des Dezembers.
Der Stadt-St.Galler Georg Leonhard
Hartmann, der 1817 eine Beschreibung
des st.gallischen Fürstenlandes
veröffentlichte, hält darüber folgendes fest:
«Das Klausen, wo man zum Schrecken
der Kinder vermummt, mit Schellen,
Kettengeklirre und Poltern herum
fährt, ist an wenigen Orten mehr
üblich; aber aller Orten werden in der
Christnacht den Kindern auf dazu
bereitete Teller Esswaren, Spielzeuge
oder neue Kleidungsstücke hingelegt,
die sie von dem „Samiklaus" zu erhalten

glauben.»



Oben: Bronzereliefvom Mittelportal

der Kirche St.Nikolaus in
Wil. Nach einer alten Legende warf
der heilige Nikolaus dreimal heimlich

einen Goldklumpen in ein
Haus, um drei Mädchen zu einer
Mitgift und Heirat zu verhelfen.
Unten: Keramiksignet am Pfarrhaus

bei der Stadtkirche in Wil. Der
stilisiert dargestellte heilige Nikolaus

trägt die legendären drei
Goldklumpen. Unten rechts der Wiler

OuhHHBHHEhHHhHHhBI

Noch um 1900 sind in Wil Klause von
der wilden alten Art verbürgt, die in der
Nachtaufden 6. Dezember ihren
Schabernack trieben.

Weihnachtsmann und Väterchen Frost

Neben der alten hatte sich im 19./20.
Jahrhundert auch eine neue «Sorte»
von Samichlaus entwickelt, die sich
wieder vermehrt ans Bild des gütigen
Bischofs Nikolaus von Myra anlehnte.
Einzig, dass er die Kinder da und dort
auch tadelt, mögen unbewusst letzte
Nachklänge der «rächenden» heidnischen

Winterdämonen sein - vom
«richtigen» Bischof von Myra wird ja
nie erzählt, dass er Kinder getadelt hätte.

Mit dieser «tadelnden» Funktion
lässt sich der Samichlaus indessen auch
gut für pädagogische Zwecke einspannen.

Wenn alles nichts nützt, sagt
man's dem Samichlaus
So bildet denn das Zwiegespann
Samichlaus und Knecht Ruprecht (bzw.
Schmutzli) eine liebenswerte Bereicherung

unserer heutigen, an Bräuchen
leider arm gewordenen Welt. Nach so
vielen Jahrhunderten ist also Bischof
Nikolaus von Myra in den Herzen
unzähliger Menschen immer noch lebendig

- da und dort ein wenig modifiziert
und säkularisiert, sei's als Weihnachtsmann

in Amerika, als «Väterchen
Frost» in der Sowjetunion oder als

Werbemagnet in Warenhäusern. Noch
immer aber vermittelt er eine Ahnung
von Güte und Gerechtigkeit, die uns
wohltut.

Literatur-Auswahl
Colette Méchin, Sankt Nikolaus. Feste und
Volksbräuche. Saarbrücken 1982.
Karl Meisen, Nikolauskult und Nikolausbrauch

im Abendlande. Düsseldorf 1931
(Nachdruck 1981).
Rüdiger Müller (Text) und Helmuth Nils
Loose (Bilder), Sankt Nikolaus. Der Heilige
der Ost- und Westkirche. Freiburg i. Br.
1982.
Arnold Nüscheler, Die Gotteshäuser der
Schweiz. Bd. 1, Zürich 1864.
Werner Vogler (Hrsg.), Ländliche
Wirtschaft und Volkskultur. Georg Leonhard
Hartmanns Beschreibung der st.gallischen
Alten Landschaft (1817/1823). 125.
Neujahrsblatt des Historischen Vereins des Kantons

St.Gallen, 1985.
Magdalen Bless-Grabher, Die Lateinschule
der Stadt Wil (St.Gallen) im Wandel der
Zeit. In: Variorum munera florum,
Festschrift für Hans F. Haefele zum 60. Geburtstag.

Sigmaringen 1985.


	Legenden und Traditionen um St. Nikolaus : Brauchtum in der Stadt Wil

