
Zeitschrift: Oberberger Blätter

Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (1984-1985)

Artikel: Andwiler Kirchengeschichte im Rahmen der St. Galler
Klostergeschichte

Autor: Duft, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Andwiler Kirchengeschichte
imRahmen der St.Galler Klostergeschichte

Georg Thürerstellte an den Anfang seiner

grossen St.Galler Geschichte1 den
Satz: «Das geschichtliche Leben
entsteht aus dem Zusammenspiel vieler
Kräfte in Gottes Schöpfung.» Ich
möchte diesen weisen Satz auch über
die Kirchengeschichte Andwils setzen
und als eine ihrer prägenden Kräfte die
Wirksamkeit des Klosters St.Gallen
bezeichnen. Daraus ergibt sich unser Thema:

Andwiler Kirchengeschichte im
Rahmen der St.Galler Klostergeschichte,

wobei ich mich bewusst aufdie Seel-
sorgsgeschichte beschränke. Die Gründung

der Pfarrei Andwil und die
Errichtung ihrer Kirche vor 250 Jahren
waren nämlich Ereignisse, die für
damals und noch für unsere Gegenwart
und Zukunft seelsorgsgeschichtlich als

beispielhaft zu gelten haben.
Zuvor aber sei, um die geistigen Fundamente

abzuschreiten, ein kurzer Gang
durch

die tausendjährige Vorgeschichte

unternommen. Sie begann mit den beiden

historischen Persönlichkeiten, die
wir als die Gründer und Namengeber
feiern: St.Gallus und St.Otmar.
An unserem geschichtlichen Beginn
steht St.Gallus2, dessen Name noch
nach 1350 Jahren aufklingt, so oft wir
von St.Gallen - dem Kloster, der Stadt,
dem Kanton, dem Bistum - sprechen.
Dabei war Gallus ein Fremdling aus
Irland, ja ein Flüchtling, der mit seinem
Abte Columban um das Jahr 610 an
den Bodensee vorstiess, nachdem sie im

burgundischen Luxeuil, schliesslich
auch in Tuggen am Zürichsee, wegen
ihres eifernden Christentums vertrieben

worden waren.
Wie dann Columban zwei Jahre später
im Unfrieden von seinem fieberkranken

Jünger Gallus schied und über die
Alpen weiterzog, blieb der Einsame
zurück und suchte in den Wäldern
zwischen Bodensee und Alpstein ein
sonniges Plätzchen für eine Einsiedelei.
Dass er sich dann aber beim
schattigfeuchten Wasserfall der Steinach nie-
derliess, war wortwörtlich Zufall, um
nicht zu sagen: Unfall. Denn dort verfing

sich sein Fuss im Dorngestrüpp; er
fiel zu Boden, empfand den Fall als

göttliche Weisung und sprach: «Haec
requies mea, hic habitabo - Dies ist
meine Ruhestatt, hier werde ich
wohnen.» Es waren Worte aus dem 132.
Psalm, womit Gott selber sich die ihm
von David erbaute Burg Zion zum
Wohnsitz erwählt hatte. Damit erhielt
unsere st.gallische Fleimat ein geradezu
biblisches Fundament.
Dort also baute Gallus um 612 seine
Zelle und seine Kapelle. Dort fanden
sich allmählich Jünger ein. Dort holte
sich die alte keltoromanische Bevölkerung,

die einigermassen christlich war,
Bestärkung und Trost. Dort suchten
schliesslich auch die noch weitgehend
heidnischen Alemannen, die seit gut
hundert Jahren das offene Land
besiedelten, Rat und Hilfe in den Nöten
einer sehr harten Umwelt.
Solches aber war der Beginn der
Seelsorge im St.Galler Land, und sie wurde
erfolgreich, weil Gallus sie durch das

Beispiel seiner christlichen Persönlich¬

keit, durch das Vorbild seiner asketischen

Gottverbundenheit, durch das

Zeugnis seiner menschlichen
Hilfsbereitschaft ausübte. Früher war er anders
verfahren: In Tuggen hatte er den
Götterhain in Brand gesteckt; in Bregenz
hatte er die Götzenbilder zerschmettert
und ertränkt; überall hatte er zürnende
Predigten gehalten, und Columban hatte

zu allem Überfluss ein Bierfass
zertrümmert, aus dem die heidnischen
Alemannen zu Ehren des Gottes Wodan

die Minne tranken. Aber solcher
Seelsorgseifer hatte versagt. Erst die
Ruhe - die äussere und die innere
«Requies» - brachte dem Glaubensboten
dauerhaften Erfolg über seinen Tod
(um 650) hinaus.
Professor Fritz Blanke3, der verstorbene

Kirchenhistoriker an der
evangelisch-theologischen Fakultät der
Universität Zürich, stellte zu Recht fest:
«Die Schweiz ist nicht durch einzelne
grosse Missionare, sondern durch Klöster,

die einfach durch ihr Dasein wirkten,

dem Christentum gewonnen worden.

Die Pflanzung des heiligen Gallus
im Steinachtal bleibt dafür für alle Zeiten

das herrlichste Beispiel.»
Dass die Einsiedelei des Gallus im
folgenden Jahrhundert zum weithin
wirkenden Kloster wurde, war das
Verdienst eines Einheimischen, also
eines Alemannen: Auclomar- Otmar
genannt4. Auch er wurde zum Namengeber,

nämlich für jene 85 Kirchen,
darunter Andwil, die ihm im Verlauf der
Geschichte geweiht worden sind; für
Gallus sind es sogar gegen 250. Allerdings

ist zu bedenken, dass St.Gallen
untergegangen und Gallus in Verges- 34



senheit versunken wäre, hätte nicht der
Priester Otmar im Jahr 719 mit
Unterstützung des Grundherrn Waltram und
des fränkischen Hausmeiers Karl Mar-
tell die eigentliche Klostergründung
vorgenommen. Drei Jahrzehnte später
wurde die Regel des Mönchsvaters Be-
nedictus eingeführt: St.Gallen war von
747 bis zu seiner gewaltsamen Aufhebung

durch den neugegründeten Kanton

im Jahre 1805 eine Benediktiner-
Abtei.
Obwohl diese Regel für die Mönche
nicht Seelsorge nach aussen, sondern
Seelsorge nach innen - nämlich die
Selbstheiligung in der geschlossenen
Gemeinschaft der Mitbrüder -
vorsieht, hatten jene frühen Klöster auch
die providentiellen Aufgaben der
Missionierung, der Kultivierung, der Pa-

storierung zu erfüllen. Wie sehr sich
Abt Otmar darum gekümmert hat, ist
bis heute in den Quellen nachzulesen:
Er gründete für die Armen und die Pilger

eine Herberge, er baute für die
Aussätzigen ein abgesondertes Leprosori-
um, er wusch ihnen die eiternden Wunden

und gab ihnen Nahrung, weil er in
ihnen Christus sah und bediente. Es
sind Seelsorgsmethoden, die uns
modern ansprechen, wenn wir uns der
missionsärztlichen Fürsorge in Afrika, der
Aussätzigenhilfe in Indien, aber auch
der unschätzbaren Dienste aller unserer

Krankenschwestern und Krankenbrüder

erinnern.
Abt Otmar, gepriesen als «Pater paupe-
rum - Vater der Armen», war zugleich
eine Art Nationalsymbol der einheimischen

Adelssippen. Damit bezeichne
ich jene Grundbesitzer und Grossbau¬

ern, die ihre Güter vor dem Zugriff der
fernen fränkischen Staatsgewalt der
Karolinger dadurch zu retten versuchten,

dass sie sie dem Kloster St.Gallen
übergaben. Das tat als einer der ersten
Aloin, der zwischen 721 und 737 dem
Gallus-Kloster drei Huben in Arn-
ang/Arnegg (Ahornineswanc) und fünf
Huben in Gauhausen (Gaulichesbura)
schenkte (eine Hube umfasste 35-50
Jucharten)-. Aber diese Volksverbundenheit

des alemannischen Abtes
erweckte das Misstrauen des Königs Pippin;

der zunehmende Klosterbesitz
erregte die Begehrlichkeit der beiden
Gaugrafen Warin und Ruthard. Die
Alemannen wurden bei Cannstadt
verraten und blutig zusammengeschlagen,
ihr Herzogtum wurde aufgehoben, und
Otmar wurde schliesslich seiner
menschlichen und priesterlichen Ehre
beraubt: Man beschuldigte ihn
verleumderischerweise eines Ehebruchs,
schleppte ihn vor das geistliche Gericht
des Bischofs in Konstanz und verbannte

ihn auf die Insel Werd, wo er in
Verlassenheit am 16. November 759 im
Alter von 70 Jahren starb.
Was nicht starb, war sein guter Ruf im
Kloster und beim Volk. Man holte
deshalb den unversehrten Leichnam nach
zehn Jahren ehrenvoll zurück, wobei
sich beim winterlichen Seesturm ereignete,

was in der Lägelisnacht gefeiert
wird: Die Kerzen spendeten Licht, und
das Lägeli - so nannte man das T rag-
fässchen, das man aufs Feld und auf
Reisen mitnahm - spendete Wein. Auf
den Barockaltären unserer St.Galler
Kirchen-auch in Andwil- trägt St.Ot¬

mar sein Fässchen, während St.Gallus

das Brot in Händen hält, das er dem Bär
gereicht haben soll. Brot und Wein sind
nicht nur die Attribute der Legende,
sondern sind auch die Symbole der
Eucharistie, die Gallus und Otmar unseren

Vorfahren gebracht haben.
Solche Seelsorge wurde nach ihrem
Tod weitergeführt; denn ihr Kloster
war in den Jahrhunderten der karolin-
gischen, ottonischen und salischen Kaiser

ein europäisch bedeutsames
Zentrum des liturgischen Gotteslobes.
Davon zeugen bis heute die Manuskripte
der Stiftsbibliothek: die Psalterien,
Lektionarien und Sakramentarien mit
ihren Initialen und Miniaturen, die in
die Kunstgeschichte eingegangen sind,
- dazu die Antiphonarien mit den
Hymnen, Tropen und Sequenzen von
Ratpert, Tuotilo und Notker, die in die
Musik- und Literaturgeschichte
aufgenommen worden sind. Auch solches
war und ist Seelsorge, denn der würdig
gefeierte Gottesdienst strahlt aus und
zieht an.
Wenn ich soeben die Stiftsbibliothek
angeführt habe, seien nach den liturgischen

Manuskripten auch die
wissenschaftlichen Bücher erwähnt. Sie dienten

der Schule, die nach Ekkeharts
Klostergeschichten6 zweifach war: die
innere für die angehenden Mönche, die
äussere für die Weltgeistlichen und die
Weltleute. Wer in unseren Landen
wohnte, hatte somit schon im früheren
Mittelalter die ausserordentliche
Möglichkeit der Bildung seines Geistes und
seiner Seele. Zu Religion und Wissenschaft

gesellten sich das Handwerk und
die Landwirtschaft. Denn das Kloster
besass und betrieb um das Jahr 900



nicht weniger als 160 000 Jucharten
mit 1897 Zinsbauern. Für sie wurde
weitherum Gottesdienst gehalten, und
in der Synthese aller dieser geistigen
und materiellen Elemente vollzog sich
eine Kulturarbeit, wie wir sie heute -
als Voraussetzung jeglicher Seelsorge -
in den Entwicklungsländern zu betreiben

haben (oder zu betreiben hätten).
Von diesen günstigen Gegebenheiten
profitierten damals selbstverständlich
auch die Bewohner der heutigen
Gemeinde Andwil. Ein Dorf dieses
Namens gab es hier allerdings noch nicht;
die im Stiftsarchiv erhaltene Urkunde
vom Jahr 846 betrifft nämlich nicht -
wie man früher angenommen hat - unser

st.gallisches Andwil, sondern ein
thurgauisches Dorf namens Anninwi-
lare7.
Aus der stift-st.gallischen Grundherrschaft,

die ich soeben angedeutet habe,
entwickelte sich im Hochmittelalter ein
Lehensstaat mit einer zahlreichen Mi-
nisterialität. Dazu gehörten auch die
Edlen von Andwil, die vorerst im
Dienst der Konstanzer Bischöfe, nach
1200 im Dienst der St.Galler Fürstäbte
standen. Hermann Eigenmann8 hat die
Geschichte und die Geschicke dieses

verzweigten Geschlechtes mit Geduld
und Scharfsinn aufgehellt.
Obwohl wir uns hier nicht mit politischer,

sondern mit Seelsorgsgeschichte
befassen, sei doch noch mit einem Satz
vermerkt, dass Abt Ulrich Rösch im 1 5.

Jahrhundert das lose Staatsgebilde zu
einem Staat im modernen Sinne
umzuformen verstanden hat. Dazu gehörten
die Alte Landschaft von Rorschach bis
Wil, die noch heute Fürstenland heisst

(hier hatte das Kloster die absolute
Staatsgewalt inne) sowie die 1468
angekaufte Grafschaft Toggenburg (hier
nahm das Kloster die Stellung eines
konstitutionellen Monarchen ein)9. In
den meisten Pfarreien dieser Lande,
dazu auch in einigen des nahen Thur-
gaus und des unteren Rheintals, besass
das Kloster die Kollaturrechte: Es
konnte also die kirchlichen Pfründen
besetzen und nutzen; es hatte aber auch
die entsprechenden Pflichten für Besoldung

und Kirchenunterhalt zu erfüllen.

Aber- und diese Feststellung ist für
unsere weitere Seelsorgsgeschichte
wesentlich - das Kloster St.Gallen hatte
trotz seiner jahrhundertelangen
Wirksamkeit für kirchliche Kultur letztlich
keine kirchenrechtlichen Befugnisse.
Der Abt von St.Gallen war - trotz seines

geistlichen Kleides - ausserhalb des
Klosters nur Landesfürst in weltlichen
Belangen; für die eigentliche Seelsorge
war der Bischof von Konstanz zuständig.

Ich brauche hier nicht eigens
hervorzuheben, dass das Bistum St.Gal¬
len10 erst 1823, endgültig erst 1847
errichtet worden ist; in den 13 früheren
Jahrhunderten gehörten unsere Stiftslande

zur Diözese Konstanz.
Diese Diözese, die übergross war,
versagte seelsorgerlich; sie versagte
insbesondere in den Jahren 1 523-32, als die
Reformation ausbrach und schliesslich
in die zutiefst bedauerliche Kirchenspaltung

ausmündete. Weil sich die
Papstkirche den notwendigen Reformen

verschlossen hatte, stellte Martin
Luther-nach ihm taten es Zwingli und
Calvin - radikale Reformthesen auf,

wobei aber der Bruch mit der katholischen

Uberlieferung noch keineswegs
beabsichtigt war. Die alte Kirche blieb
erstarrt, die neue wurde radikal, und so

erfolgte auch in den st.gallischen Landen

die Scheidung und weitgehend die
Neuerung. Zu religiösen Motiven
gesellten sich politisch-soziale
Beweggründe, versprach man doch den Bauern

hier und in Luthers Landen, die
evangelische Freiheit würde sie auch
von den Abgaben an die Landesherren
befreien.
Dass dann ausgerechnet Luther und
andere Reformatoren die Mitschuld an
der blutigen Unterdrückung der Bauern
und der Wiedertäufer trugen, ist eine
menschliche und kirchliche Tragik.
In der Andwiler Geschichte11 von
Hermann Eigenmann ist nachzulesen, dass
sich auch die Andwiler Bauern, angeführt

von Ritter Fritz Jakob und
Ammann Jakob Herschi, gegen die fürstäb-
tische Obrigkeit erhoben, dass sie zur
neuen Lehre übertraten und dass sie,

zusammen mit anderen Gemeinden,
eine fiirstenländische Demokratie zu
schaffen versuchten. Sie waren dann
aber ernüchtert, als die reformierten
Schirmorte - vor allem Zürich - das

Fürstenland zur eidgenössischen Vog-
tei erniedrigten und weiterhin Abgaben
verlangten. Der Rückweg zur alten
politischen und konfessionellen Ordnung
fiel ihnen deshalb nicht allzu schwer.
In St.Gallen vermochte Abt Diethelm
Blarer von Wartensee 1532, nach
dreijährigem Exil, die Herrschaft über seine
Lande - ausgenommen die Stadt - wieder

aufzunehmen. Und nun galt hier -
wie in allen anderen altgläubigen und



Kirche und Pfarrhaus
vor der Kirchenrenovation
im Jahre 1933



neugläubigen Herrschaften - der
staatsrechtliche Grundsatz: «Cuius regio,
eius et religio - Wessen die Region, dessen

auch die Religion!» Manche
Gemeinden kehrten freiwillig zum
Katholizismus zurück, nachdem ihre
«evangelische Freiheit» enttäuscht worden
war; andere wurden durch fürstäbtische
Mandate zurückbeordert. Dabei
befolgte man aber eine für damals
erstaunliche Toleranz, verursacht
allerdings durch die Rücksichtnahme auf
die politischen Möglichkeiten. Nachdem

dann aber im Sommer 1570 Kar-
dinal-Erzbischof Karl Borromeo12 von
Mailand unser Land bereist und vom
St.Galler Abt Otmar Kunz die
durchgreifende Rekatholisierung verlangt
hatte, erliess dieser 1572 das entsprechende

Landmandat, allerdings auch
wieder im Rahmen der besonderen
politischen Verhältnisse.
Wie aber sollte nach den äusseren
Massnahmen die Rekatholisierung
auch innerlich vollzogen werden, da
das St.Galler Volk eine Herde ohne
Hirten war? Die Äbte nahmen nun die
Seelsorge - zwar widerrechtlich, aber
doch entschieden - selber an die Hand.
Damit gerieten sie allerdings in Gegensatz

zum Bischof in Konstanz, der sich
nach den vielen Gebietsverlusten plötzlich

zu interessieren oder auch um seine
Einkünfte zu fürchten begann. Der
Streitfall wurde vor den päpstlichen
Gerichtshofder Rota getragen und endlich

1613 und nochmals 1748 durch
päpstlich bestätigte Konkordate
zwischen dem Bistum Konstanz und der
Abtei St.Gallen geregelt: Die Äbte
erhielten die kirchliche Jurisdiktion über

ihr ganzes Territorium zugesprochen13.

Damit beginnt eine neue Epoche - für
unseren Uberblick auch ein zweites
Kapitel - st.gallischer Seelsorgsge-
schichte; sie gilt bis heute als beispielhaft.

Nach dem Jahrtausend zwischen
612 (St.Gallus) und 1613 (Konstanzer-
Konkordat) ist es die fürstäbtliche

Glaubenssorge im Barockzeitalter

des 17. und 18. Jahrhunderts. Abt
Bernhard Müller errichtete 1614 eine
quasi-bischöfliche Kurie am Stift und
benannte sie Offizialat. Einer der Kon-
ventualen wurde jeweils vom Abt zum
Offiziell bestellt, womit er die
kirchenrechtliche Funktion des Generalvikars
auszuüben hatte. Es waren die
bedeutendsten der St.Galler Patres, die damit
betraut wurden. Mehrere derselben
hatten sich in Dillingen oder in Rom
den juristischen Doktorgrad erworben,
so auch der mit der Andwiler
Pfarreigründung beauftragte P. Bernhard
Frank von Frankenberg, ein gebürtiger
Innsbrucker, der später Fürstabt in Di-
sentis wurde14.

Geistige Grundlage dieser stift-st.galli-
schen Seelsorge war - ähnlich wie heute

- ein Konzil. Konzilien sind
kirchengeschichtliche Grossereignisse, die das
äussere und das innere Leben der Kirche

in Bewegung, sogar in Erschütterung,

letztlich aber zur Erneuerung
bringen. Das gilt auch für das Konzil
von Trient, das in den Jahren 1545-63
die Ideen der Reform endlich in das Le¬

ben der katholischen Kirche übergeführt

hat. Die tridentinische Reform,
die sich von der Reformation bewusst
distanzierte, erstreckte sich
erfreulicherweise sowohl auf die dogmatische
Theologie, die neu geklärt und definiert
wurde, als auch auf die erneuerte Moral,

die der zerrütteten Disziplin von
Klerus und Volk entgegenzuwirken
hatte. Das Konzil war nach dem Urteil
Hubert Jedins15, seines besten Kenners,
«keine blosse Restauration des Mittelalters;

vielmehr trug es in das Antlitz
der Kirche so viele neue Züge ein, dass

mit ihm eine neue Epoche ihrer
Geschichte begann». Es sei zugegeben,
dass die damals vollzogene «lehramtliche

Abgrenzung des katholischen
Glaubens» später nicht selten zum An-
tiprotestantismus erstarrte; daran war
aber nicht das Konzil schuld, machte
sich doch auf der anderen Seite vielfach
ein erstarrter Antikatholizismus breit.
Vom Dialog wusste man nach den
fallierten Glaubensdisputationen nichts
mehr. Wieviel weiss man davon - ausser

dem wiederentdeckten Wort - heute?

Es gab damals wenige Territorien im
deutschsprachigen Europa, welche die
Impulse des Tridentinums so konsequent

in die kirchliche Praxis umgesetzt

haben wie die stift-st.gallischen
Lande unter den Direktiven der Fürstäbte

und ihrer Offiziale.
Dabei kam ihnen zugute, dass sie neben
der neu erworbenen geistlichen
Jurisdiktion auch die angestammte weltliche

Potestas zur Verfügung hatten.
Dass sie sie im Rahmen der Möglichkeiten

und Menschlichkeiten zwar ge-



Der Errichtungsbriefder Pfarrei
Andwil von Abt Joseph von
Rudolphi enthält eine genaue
Gebietsumschreibung der neuen
Pfarrei.

braucht, dass sie sie aber im Unterschied

zu vielen weltlichen Herren und
eidgenössischen Ständen beider Seiten
nicht missbraucht haben, ist heute
anerkannt.

Sicher ist auch, dassjene St.GallerÄbte
überaus beansprucht waren: Einerseits
waren sie die Vorsteher ihres grossen
Klosters mit den beiden Filialen Mariaberg

ob Rorschach und St.Johann im
Toggenburg; andrerseits waren sie die
Quasi-Bischöfe ihrer Pfarreien (es

waren, nachdem Andwil und Niederwil
gegründet waren, 73, wozu noch 13 Fi¬

lialkirchen und 65 Kapellen kamen,
betreut im Jahr 1769 von 105

Seelsorgepriestern); gleichzeitig waren jene
Äbte die Fürsten ihrer verschiedenartigen

Territorien mit zusätzlichen
Verpflichtungen gegenüber den Eidgenossen

und gegenüber dem Reich. Voll
beansprucht mit Schule und Wissenschaft,

mit Seelsorge und Landesverwaltung

waren auch ihre Mönche (im
Jahr 1796 waren es 61 Patres, 9 Fratres
und 19 Konversbrüder)16.
Noch liegen im St.Galler Stiftsarchiv
wohlbehütet zu Tausenden die Akten

und Protokolle des Offizialates von
1614 bis um 180017. Sie boten mir die
Möglichkeit, in meiner
kirchengeschichtlichen Dissertation (1944) «Die
Glaubenssorge der Fürstäbte von
St.Gallen im 1 7. und 18. Jahrhundert»
darzustellen und damit-wie der Untertitel

es besagt - einen «Beitrag zur Seel-
sorgsgeschichte der katholischen
Restauration als Vorgeschichte des

Bistums St.Gallen» zu bieten. Dabei
erkannte ich, dass diese Glaubenssorge in
dreifacher Beziehung vollzogen wurde:
1. aufkirchlichem Gebiet, 2. im Forum



mixtum, 3. in politischen und
wirtschaftlichen Belangen. Dazu einige
erklärende Worte:
Auf kirchlichem Gebiet18 wurden in
diesen beiden Jahrhunderten systematische

Visitationen durch den Fürstabt
und/oder seinen Offizial unternommen,

was bisher noch kein Konstanzer
Bischof hier getan hatte. Die Anregung
hatte das Trienter Konzil gegeben, und
dieses hatte auch die Verpflichtung
ausgesprochen, dem Volke nahegelegene
Kirchen zu errichten und die unpersönlichen

Grosspfarreien durch Neugründungen

aufzuteilen. Die Abtrennung
Andwils von Gossau ist ein hervorragendes

Beispiel für die Verwirklichung
solcher Glaubenssorge durch die
St.Galler Äbte.
Zu Kirchen und Pfarreien gehören die
Priester. Für sie verlangte das Tridenti-
num bessere geistige und sittliche
Ausbildung durch Seminarien. Deshalb
errichteten die St.Galler Äbte, die für die
Pastoration nicht Mönche, sondern
Weltgeistliche einsetzten, im Kloster
das sogenannte Porta-Seminar, wo der
Pastoralkurs - gleich wie noch heute in
St.Georgen - absolviert werden musste.
Man veranstaltete auch schon
Klerusversammlungen und Synoden; man
setzte die Hilfspastoration der Kapuziner

und der Jesuiten ein; man verlangte
grössten Eifer für Predigt und Katechese

sowie für die Verwaltung der
Sakramente, wobei man angesichts der grossen

Kindersterblichkeit die Nottaufe
und die Förderung des Hebammenwesens

miteinbezog. Man pflegte auch die

Volksfrömmigkeit, dabei besonders die
Bruderschaften, deren Räte schon eine

Vorwegnahme der heutigen Pfarreiräte
waren.
Zu solcher Seelsorge auf kirchlichem
Gebiet gesellte sich die Glaubenssorge
im Forum mixtum19. Dazu gehörte
nach damaligem Konfessionsverständnis

einerseits die Förderung der
Konversion und andrerseits die Verhinderung

der Apostasie sowie die Überwachung

der Prädikanten, wurde doch
auch der eigene Klerus visitiert und
nötigenfalls korrigiert.
In dieses Forum zwischen Kirche und
Staat ist besonders das Volksschulwesen

einzuordnen, das nicht erst von
Pestalozzi und der Aufklärung erfunden,
sondern in unseren st.gallischen Landen

schon von den Fürstäbten in
möglichst allen Pfarreien verlangt,
eingerichtet, gefördert, oft sogar bezahlt worden

ist. Das gilt auch weitgehend für die
250jährige Schule in Andwil; denn wo
eine Kirche gebaut wurde, musste auch
eine Schule errichtet werden. Die
Verfasser unserer Schulgeschichten übersehen

meistens die einschlägigen Akten
des Offizialatsarchivs, sie verschweigen
deshalb die historische Tatsache, dass
die St.Galler Äbte die Initianten unseres

Schulwesens waren. Sie waren aber
auch für dessen stete Verbesserung
besorgt, beispielsweise für die Einführung
der sogenannten Normalschulmethode.

Darüber hielt P. Ildefons von Arx,
der spätere Archivar, Bibliothekar und
Geschichtsschreiber, 1785 Predigten in
Gossau und Andwil, wo schon 1737
nachweisbar Ganzjahrschulen bestanden20.

Was aber kann eine Schule leisten,
wenn sie keine Lehrmittel hat? Es wa¬

ren die St.Galler Äbte, welche die
Volksbücher für Kirche und Schule in
der eigenen Stiftsdruckerei21 herstellen
liessen und damit zugleich für eine
«unité de doctrine» sorgten. Einige
wenige Beispiele aus der Sammlung st.gal-
lischer Klosterdrucke unserer
Stiftsbibliothek seien hier angeführt; sie sind
zweifellos auch in Andwil verwendet
worden.
Dem Singen in Kirche und Schule diente

das «Catholisch Gesang-Büchlein,
Darinnen Allerhand schöne Geistliche
Gesänger zu finden Von newem
wieder gedruckt, verbessert und mit
schönen Liedern vermehret, und auf
die Fürstlich St.Gallische Landschafft
gerichtet. St.Gallen, Gedruckt und zu
finden bey Jacob Müller, Anno 1705.»
Es enthält im ersten Teil 108 Liedertexte,

im zweiten Teil 63 zugehörige Melodien.

Das selten gewordene Exemplar
der Stiftsbibliothek bildet den Anfang
unseres diözesanen Gebet- und
Gesangbuches22.

Erwähnung verdient sodann der
Katechismus. In unseren Landen waren die
Kinder vom 4. bis zum 16. Altersjahr
zum Besuch der Kinderlehre, alle ledigen

Burschen und Mädchen bis ins
Greisenalter zum Besuch der Christenlehre

verpflichtet. Den Katecheten gab
der St.Galler Benediktiner P. Mauritius
Geiger 1689 eine dreifache lateinische
Anleitung «Catecheses extempora-
neae» in die Hand. Er verfasste auch
1676 den grossen Katechismus «Ja-
cobs-Leitteren auffgerichtet für die
Christliche Jugendt», woraus Dekan
Johann Georg Schenkle 1697 die
«Englische Kinder-Lehr in 52 Kin-



Joseph von Rudolphi, Fürstabt
zu St.Gallen 1717-1740.
Er errichtete 1731 die Pfarreien
Andwil und Niederwil, die er
aus der Grosspfarrei Gossan
herauslöste.

der-Lehren abgetheilt» herausgab; eine
der vielen Auflagen erschien im And-
wiler Gründungsjahr 1732.
Eine Erneuerung der Katechese wurde
1784 von Abt Beda Angehrn eingeführt.

Davon seien hier genannt: «Kleiner

Katechismus in Frage und Antwort
für junge Kinder beschrieben» von
1784 und «Der kleine Katechismus.
sammt einem Unterrichte zur heil.
Beichte und Kommunion» von 1786.
Einzelne Geistliche befürchteten von
der neuen Methode den Einbruch der
Aufklärung; das Volk vermutete in den
neuen Büchlein verkappten Protestantismus.

Deshalb entstand Opposition,
wogegen der Abt Hirtenschreiben
herausgab und Strafen verhängte. Die
Katechismen wurden obrigkeitlich eingeführt

und blieben über die Klosteraufhebung

hinweg im Gebrauch.
Zum Katechismus fügte sich die
Biblische Geschichte. Erwähnt sei aus
der Andwiler Zeit die «Christliche Ca-
tholische Lehr, Samt einem Auszug der
Biblischen Geschichten, Für die Catho-
lische Jugend, in Frag und Antwort
verfasset, von R. P. Geraldo Wieland
Mehrmalen aufgelegt St.Gallen
1757».
Die Schulbibel führt uns zu den eigentlichen

Schulbüchern. Erinnert sei jetzt
nur an «Die Geschichte der Religion
des alten und neuen Testamentes:
Erstes (und Zweytes) Stück des Lesebuches»,

wovon die zweite Auflage 1786
erschien. Genannt sei femer die «Kurze
Anleitung zur feinern deutschen Sprache,

zum Nutzen der St.Gallischen
Schulen, zusammen getragen durch
einen Liebhaber im Hochfürstlichen



Segensmonstranz mit der
1762 der Pfarrei Andw.il
geschenkten Fingerreliquie
des Kirchenpatrons St. Otmar.

Gotteshause St.Gallen» 1776. Ein
«Zweytes Lehrbüchlein für das Schreiben

und Rechnen» erschien 1784. Der
Beispiele wären noch zahlreiche,
wiewohl vieles bedauerlicherweise
untergegangen ist.
Die äbtliche Glaubenssorge in unseren
Landen betätigte sich nicht nur im
kirchlichen und im gemischten Forum,
sondern auch in politischen und
wirtschaftlichen Belangen23. Als Stichworte

seien angeführt: die Strafgerichtsbarkeit,
das Beamtenwesen, die

Grundeigentums- und Einbürgerungspolitik,
besonders auch die landesväterliche
Vor- und Fürsorge für alle «Landeskinder»,

wie man die Untertanen in barok-
ker Paternität angesprochen hat. Dabei
waren die Zeitläufte nicht nur idyllisch,
sondern auch oft tragisch24. Erinnert sei

an Pestepidemien25, Flungersnöte und
den sogenannten Toggenburger Krieg,
der den Abt und seine Mönche 1712 in
ein sechsjähriges Exil vertrieb. Abt
Joseph von Rudolphi, der spätere Gründer

der Pfarrei Andwil, brachte 1718
den Frieden zustande.
Trotz solcher Notzeiten galt für den
St.Galler Klosterstaat, der im 18.
Jahrhundert eine Bevölkerung von hunderttausend

Seelen umfasst haben dürfte,
die Feststellung des Rechtshistorikers
Walter Müller: «Faktisch erfreuten die
St.Galler Untertanen sich einer günstigen

Rechtsstellung. So bezahlten sie
keine Steuern, und das Klosterland
konnten sie zinslos, grossteils sogar ehr-
schatzfrei nutzen. In den st.gallischen
Dörfern (Andwil miteinbezogen) bildete

sich eine begüterte Oberschicht aus»,
deren Söhne nicht selten Mönche, Äbte

und Offiziere in heimatlichen und
fremden Landen wurden26. Als
schliesslich der Klosterstaat - zusammen

mit seinem Seelsorge-Offizialat -
1803 infolge der Errichtung des Kantons

St.Gallen und 1805 infolge der
Liquidierung des klösterlichen Besitzes
und Vermögens gewaltsam aufgehoben
wurde, ging die Geschichtsepoche zu
Ende, für welche das Sprichwort gültig
gewesen war: «Unterm Krummstab ist
gut wohnen.»
Dieses Wort traf nicht zuletzt seelsorgs-
geschichtlich zu, wie es unser zweites
Kapitel soeben angedeutet hat und wie
es noch ein drittes am lokalen Beispiel
konkretisieren möge:

Andwil in derfürStäb tlichen Seelsorge

Aufder Fortsetzung der geistigen Linie,
die von Trient nach St.Gallen geführt
hatte, lag die Errichtung der Pfarrei und
der Kirche des heiligen Otmar zu Andwil.

Die Originalakten im Stiftsarchiv
St.Gallen27 sowie die gedruckten
Geschichtswerke von Paul Staerkle über
Gossau28 und von Flermann Eigenmann

über Andwil29 ergeben den
folgenden Ablauf der Jahre und Geschehnisse:

Am 17. Juli 1731 ereignete sich der
Dorfbrand in Gossau, der auch die
Pfarrkirche und die beiden Pfrundhäu-
ser zerstörte. Das Unglück weckte die
latent schon seit langem vorhanden
gewesenen Absichten der Aufteilung der
übergrossen Pfarrei. Die Andwiler
äusserten dieses Begehren in Versammlun¬

gen und Eingaben; die Niederwiler30
taten dasselbe; aber die Gossauer legten
bei Abt Joseph von Rudolphi Protest
ein. Dieser notierte am 3. September in
seinem Tagebuch31: Weil mehrere
Einzelpersonen und Gemeinden ihn
mündlich und schriftlich ersucht hätten,

es möchten anstatt der einen
abgebrannten Kirche drei neue Kirchen an
verschiedenen Orten errichtet werden,
habe er sich beraten und die Frage
untersuchen lassen; heute nun habe er den
Offizial P. Bernhard Frank und den
Bauherren P. Placidus Lieber ausgesandt,

um drei mögliche Bauplätze zu
inspizieren. Einer Gossauer Delegation
erklärte er am 25. Oktober, das Seelenheil

seiner Untertanen bestärke ihn im
gefassten Plan, denn «es sei Zeit, dass

St.Gallen der Vorschrift des Konzils
von Trient über die Teilung zu grosser
Pfarreien nachkomme»32. Dasselbe
hatte der geistliche Fiscal am 11.

November in Gossau zu verkünden.
Die Gossauer waren total3 schockiert;
denn sie hatten nun nicht nur auf
annähernd die Hälfte der Kirchgenossen
und deren Steuern zu verzichten,
sondern sie hatten auch ihr Kirchenvermögen

prozentual aufzuteilen und die
Jahrzeitstiftungen abzukuren. Ich frage
mich, ob nicht hier der Keim zu ihrer
späteren Auflehnung gegen die fiirst-
äbtliche Herrschaft gelegt worden sei.

Abt Joseph erliess aber unbeirrt am 29.
November den feierlichen «Aufrich-
tungs-, Concessions- und Confirma-
tions-Brief», womit die Pfarrei Andwil
errichtet und in ihrem Umfang genau
festgelegt worden ist33. Dasselbe
geschah für Niederwil.





Wer nun die einhellige Freude der And-
wiler erwartet hatte, wurde enttäuscht.
Es entstanden vielmehr Streitigkeiten
unter den Gemeinden und Weilern, die

inskünftig die neue Pfarrei zu bilden
hatten. Die Geretschwiler, um nur die
«schlimmsten» zu erwähnen, weigerten
sich überhaupt, nach Andwil pfarrge-
nössigzu werden, bis der Abt laut Tage-
bucheintrag vom 14. Februar 1732
mehrere derselben «abstrafte». Der
Streit ging um den Bauplatz der neuen
Kirche, die jeder in seiner nächsten
Nähe haben wollte. Er wurde schliesslich

durch ein Machtwort des Abtes
entschieden und im Ebnat festgelegt.
Am 13. Dezember 1731 vermerkte Abt
Joseph im Tagebuch, er habe dem
bautüchtigen Pfarrer Johann Nepomuk
Pfister (1679-1762) in Bernhardzell
«die Kirchen und Pfarhoff in Andtwyl
zu bauen ubergeben», wie es die dortigen

Bewohner «bittlich vom hiesigen
officio» verlangt hätten. Die Baukosten
für die drei neuen Pfarrhäuser in Goss-

au, Andwil und Niederwil gingen nicht
zu Lasten der Pfarreien, sondern des

Fürstabtes. So liest man im Ausgabenbuch

Abt Josephs 1734: «Den Pfarrhoff
in Andwyl aufs neue zu erbauen, laut
specificirter Rechnung, 1370 Gulden»,
dasselbe für Niederwil sogar 1540
Gulden34.

Bewundernswert waren die Entschlusskraft

dieses Mannes und die Effizienz
seines Offizialates: 17. Juli 1731
Kirchenbrand in Gossau, 29. November
Errichtung der beiden neuen Pfarreien,
13. Dezember Beauftragung des Bauleiters

Pfarrer Pfister. Ebenso rasch ging
der Andwiler Kirchenbau vonstatten:

21. Februar 1732 Baukontrakt mit
Pfarrer Pfister, der inzwischen die
Bauleute angeworben und die Pläne und
Berechnungen erstellt hatte; 22. April
Grundsteinlegung durch Fürstabt
Joseph persönlich, der am Tag nach der
Gossauer Grundsteinlegung mit 20
Reitern hergeritten kam und die
Feierlichkeit vornahm, während 60 Mann in
Gewehr die Ehrenwache bildeten; 16.

November desselben Jahres - also am
Festtag des Kirchenpatrons St. Otmar-
Einzug in die neue Kirche und erster
Gottesdienst.
Der Offizial P. Bernhard Frank hatte
das Allerheiligste von Gossau her nach
Andwil übertragen; sein Mitbruder P.

Otmar Walzer, der Namenstag feierte,
hielt die Festpredigt33. Zu diesem
denkwürdigen Tag schrieb Abt Joseph in
sein Diarium36: «Hab heut P. Officia-
lem vnd P. Othmarum aufAndtwyl ge-
schickht, allwo diser gebrediget, iener
aber das sacratissimum in die Neue
Kirchen getragen: Ist darmit der Gottsdienst

in diser Neuen Kirchen angefangen

worden, wie auch diese Pfarrey sein

Völligen anfang genomen. Rings her-
umb haben die weitiste Pfarrkinder ein
halbe Stund in ihr Pfarrkirchen. Deo
soli sint laudes pro gratia sacramento-
rum.»
Dass die Dreiteilung der Grosspfarrei
Gossau unter dem pastoralen Gesichtspunkt

vernünftig war, zeigen die
ungefähren Seelenzahlen: Zu Gossau gehörten

noch immer 1700-1800 Pfarrgenossen,

zu Andwil 1100, zu Niederwil
400. Die teils schmerzliche, teils erfreuliche

Abkurung war wirklich aus Motiven

der Seelsorge mit wörtlicher Beru¬

fung aufdie T ridentinische Reform
unternommen worden. Davon spricht der
eindrückliche Aufrichtungsbrief vom
29. November 1731; davon zeugt auch
schon ein bemerkenswertes Dokument
vom 10. August desselben Jahres, ver-
fasst von Pfarrer Notker Stadelmann,
der damals in Mörschwil war, der aber
in den Jahren 1709-23 die Pfarrei
Gossau geleitet hatte. Es war zweifellos
Abt Joseph gewesen, der ihn um ein
Gutachten ersucht hatte, und dieses

beantwortete aufgrund von zehn Motiva
die Frage, «warumb Gossau nicht mehr
ein Kirchen, sondern 2 oder 3 Kirchen
bauen soll»37.

Die Gründe waren diese: Viele andere
Pfarreien im St.Galler Land, die weniger

weitläufig als Gossau waren, haben
Filialkirchen erbauen lassen, warum
nicht auch Gossau? - In einer übergrossen

Kirche kann die Stimme des Predigers

die Zuhörer nicht erreichen. - Ferner

ist es keinem Pfarrherrn möglich, so
vielen Pfarrangehörigen in und ausser
der Kirche «Meister zu werden». -
Wenn die Weitentlegenen in fremde
Kirchen gehen, hören sie oftmals keine
Predigt und Christenlehre und sind im
Bedarfsfall Schäflein ohne einen Hirten.

- Weitentlegene sterben in plötzlichen

Fällen unversehen und bleiben in
Krankheiten unversorgt, während die
Näheren wöchentlich vom Pfarrer
heimgesucht werden können. - Die
Gossauer werden fast so leicht drei
mittelgrosse Kirchen statt einer übergrossen

bauen können. - Für die drei gestifteten

Gossauer Pfründen müssten in
jedem Fall drei Häuser gebaut werden,
warum also nicht dezentralisiert? - Ma-



St.Otmar, Gründer-Abt cles

Klosters St.Gallen 719-759,
Patron von Kirche und
Pfarrei A ndwil.
Holzschnitt aus dem 15.
Jahrhundert als Einblattdruck.

terie für Glocken in drei Kirchen ist
beinahe genug vorhanden, sofern das
Geläute in Gossau nicht grösser wird
als in anderen St.Galler Pfarreien. -
Wenn die Leute eine nahegelegene Kirche

bekommen, arbeiten sie daran
williger und tragen sie dazu ein mehreres
bei, und auch der Himmel gibt mehr
Segen zu einem Werk, das der Ehre
Gottes und dem Heil der Seelen dienlicher

ist. - Das letzte Motivum Pfarrer
Stadelmanns lautete wörtlich: «St.Gal¬
len thuot hiermit dem Himmel das liebste

Werkh, wan es denen mit rath vndt
that verhilfflich ist, die 3 kirchen begehren,

vndt denen widersteth, die nuhr ein
Kirchen verlangen vndt darmit nuhr
ihr eitell ehr, hochmuoth, oder eignen
nutzen suochten.» Solches war die
Sprache eines in st.gallischer Pastoral
erfahrenen Seelsorgers, und sie fand
Gehör.
Andwil erhielt also seine Pfarrei, seine
Kirche, sein Schulhaus und Mesmer-
haus, seinen Kirchturm aus grossen
Findlingssteinen der Burgruine Alt-
Andwil und seinen ummauerten Friedhof.

Andwil erhielt auch schon einen
eigenen, anscheinend tüchtigen Pfarrer.

Es war in den Jahren 1732-40
Franz Kolumban Bürki aus Rorschach.
Von ihm ist überliefert, dass er an der
St.Galler Synode 1737 vorschlug, alle
Kleriker sollten wenigstens jedes dritte
Jahr zu geistlichen Exerzitien
verpflichtet werden3S.

Die Kirchweihe erlebte Andwil
allerdings erst 1737, als der Weihbischof
von Konstanz zur Firmspendung im
St.Gallischen weilte. Die Kirche wurde
sinnigerweise zu Ehren der heiligen Ot-



mar, Gallus, Benedikt und Columban
geweiht. 1746 konsekrierte Fürstabt
Cölestin Gugger den einen Seitenaltar
zu Ehren der Gottesmutter Maria, den
anderen zu Ehren des Gossauer
Kirchenpatrons St.Andreas, wobei er sich,
weil die Kirche arm sei, selbst verköstigt

habe39.

Der selbe grosszügige Abt legte am 24.
September 1745 für die bedürftigen
Pfarreien Andwil, Niederwil und
Kriessern ein Kapital von 100 Dukaten
bzw. 425 Gulden an40 und erzeigte sich
auch sonst gegenüber Andwil wohltätig41.

Wohltaten im geistig-geistlichen Sinn
waren die Visitationen der Jahre 1742,
1747, 1759 und 1763, die von der
bisherigen Geschichtsschreibung wegen
Unkenntnis der Akten übersehen worden

sind42. Weil sie die Seelsorgsge-
schichte berühren, verdienen sie hier
zumindest eine kurze Beachtung.
Am 13. September 1742 besichtigte der
Abt oder sein Stellvertreter Kirche,
Sakristei und Friedhof zu Andwil43; er
brachte Beanstandungen vor den Pfarrer

und ermahnte den Mesmer zu grösserer

Sorgfalt. Die Wege zur Kirche
sollten erneuert werden, damit man sie

besser begehen und damit die Kranken
besser mit Sakramenten versehen werden

könnten. Beigefügt sei, dass der Of-
fizial P. Iso Walser noch 1769 die
Instandsetzung der Prozessionswege unter

Androhung von Strafen und Verbot
aller Prozessionen urgieren musste44.

Aufschlussreich ist die Bevölkerungsstatistik

anlässlich der Visitation von
1742: Die Pfarrei zählte 1062 Seelen,
davon 795 Kommunionempfanger,

296 Eheleute, 32 Witwer und Witwen,
766 Unverheiratete, 231 Hausarme, 89

Bettler, 46 Knechte, 58 Mägde, 11

Schlecht-Haushaltende, 26 Murrköpfe
(Discoli), 1 im Militär Abwesenden.
Eine zweite Visitation ist durch einen
Rezess von 1747 fassbar geblieben45.
Dabei wurde verlangt, dass gegenseitigen

Beschuldigungen nicht leichtfertig
Gehör gegeben werde, ferner dass der
Gottesdienst stets zur festgesetzten
Stunde gefeiert werde und dass dabei
der Cantus figuratus (der mehrstimmige

Gesang) nicht gestattet sei, damit
nicht die öffentlichen Gebete vernachlässigt

und das einfache Volk zerstreut
werde. - Beigefügt sei, was 1745 dem
Schulmeister Niederer, der 1733 durch
P. Bernhard Frank eingesetzt worden
war, als Kirchendienst46 aufgetragen
wurde: Er habe die Lob- und Rorate-
ämter zu singen, er habe täglich mit lauter

Stimme vorzubeten und vorzusingen,

er habe an allen Sonn- und Feiertagen

die Kinderlehre zu halten.
Bemerkenswert ist sodann, was aus der
Visitation vom 19. September 1759
überliefert ist47. Fürstabt Cölestin Gugger

von Staudach, der Erbauer unserer
barocken Stiftskirche und Stiftsbibliothek,

visitierte das Gotteshaus und hörte

sich hernach Pfarrer Johann Ulrich
Rohner und die Gemeindevorsteher
an, worauf er im Pfarrhaus übernachtete.

Das Protokoll vermerkt sechs Punkte:

1. Die Kontrolle der Häuser soll durch
die Beauftragten eifriger vorgenommen
werden, damit sowohl der Feuersgefahr
als auch den sittlichen Gefahren vorgebeugt

werde; die Beauftragten sollen

aus dem Bussenamt oder dem Fiskus
besoldet werden.
2. Nachdem der Streit zwischen den
Waldkirchern und den Andwilern über
das Turbenfeld im Andwilermoos vor
dem stift-st.gallischen Pfalzgericht
zugunsten Andwils entschieden worden
ist, wünscht man hier die Erlaubnis,
Torfverkäufe auch nach auswärts tätigen

zu können, um damit die Prozesskosten

zu bezahlen, aber auch um die
Schule und die Pfarrpfründe zu verbessern.

(Eine Genehmigung wurde
damals, wohl in Rücksicht aufWaldkirch,
nicht erteilt; erst Fürstabt Beda An-
gehrn hob 1767 das Verkaufsverbot zur
Freude Andwils und zum Nutzen von
Schule und Pfarrei auf48.)
3. Die Andwiler beklagen sich, dass sie

kein Holz ausser Land verkaufen dürfen;

die Bauern bräuchten schliesslich
Geld zum Zinsen.
4. Weil die «jungen Gesellen von And-
wy1» bei den «Schüsshütten zu Gossau»
unwert seien, bitten sie den Abt, er
möge von der fürstlichen Gabe, die
diesbezüglich nach Gossau gehe, etwas
für die Andwiler abzweigen: «sie wol-
ten hernach das ihrige zu Andwil aus-
schiessen» und könnten so auch zu
Hause den Gottesdienst besuchen und
viele «Unordnungen» verhüten.
5. Die Andwiler bitten für ihre Kirche
um ein von den Gossauern widerrechtlich

beanspruchtes Wäldlein.
6. Der Abt wird inständig um bessere

Dotierung der Pfarrpfründe gebeten,
weil sonst die fähigeren Pfarrherren
nicht lange hier verweilen. Bei der
Gründung der Pfarrei habe man Andwil

den ganzen Bestand der Gossauer



Kaplaneipfründe versprochen; er sei
dann aber zwischen Andwil und Nie-
derwil geteilt worden.
Soviel aus den Visitationsakten!
Seelsorge und Landesverwaltung
durchmischten sich gegenseitig, wie es für den
stift-st.gallischen Kirchenstaat des 18.

Jahrhunderts typisch war.
Ein letztes Gedenken sei noch dem
Kirchenpatron gewidmet, der am Anfang
unserer Ausführungen gestanden ist:
St. Otmar. Es war eine Auszeichnung,
dass dieser neben Gallus höchstverehrte

Landespatron der neuen Kirche als

Titelheiliger verliehen wurde. Nieder-
wil hatte sich zufriedenzugeben mit
dem wenig bekannten Eusebius, einem
irischen Mönch, der im 9. Jahrhundert
nach St.Gallen gekommen und 884 als
Rekluse auf dem Viktorsberg in Vorarlberg

gestorben war49.

Um die Otmarsverehrung zu pflegen,
schenkte Fürstabt Cölestin Gugger der
Andwiler Otmarskirche am 12. Januar
1762 ein Fingerglied des Eleiligen, das
dem Reliquienbehälter unter dem
Otmarsaltar der Klosterkirche entnommen

worden war50; es wird hier noch
heute in einer Segensmonstranz
aufbewahrt. Darauf bezog sich Offizial P. Iso
Walser in seiner grossen Festpredigt51
zum 50-Jahr-Jubiläum dieser Pfarrei:
«Der Heilige Othmarus, der beste
Schutz- und Kirchen-Patron, der
Löblichen Pfarrey Andwil in einer Ehr- und
Sittenrede vorgestellet, nach fünfzig
Jahren von Errichtung der Pfarrey, von
Iso Walser, Capitular zu St.Gallen. Den
16.ten Tag Wintermonats 1781.
Gedruckt, im Fürstlichen Gotteshaus
St.Gallen, 1782.»

Bei dieser Gelegenheit sei auf einen
anderen, zwar unscheinbaren, aber für die
Andwiler Seelsorgsgeschichte doch
schätzenswerten Klosterdruck
hingewiesen, der sehr selten sein dürfte; er
betrifft die Gut-Tod-Bruderschaft52
und trägt den Titel: «Andächtige
Versammlung um Erhaltung eines guten
Todes unter Anrufung des allerheilig-
sten Namens Jesu. Mit Genehmhaltung
Seiner Päpstl. Heiligkeit Pii VI. fürbey-
derley Geschlecht aufgerichtet in der
Lobl. Pfarrkirche bey St.Othmar in
Andwyl, im Jahr 1779. Mit Erlaubniss
der Obern. Gedruckt im Fürstlichen
Gotteshause St.Gallen.»
Nachdem das Gallus-Kloster schon
untergegangen war, gelangte der Pfarrer
von Andwil - es war der ehemalige
St.Galler Konventuale P. Thomas
Braendle53 aus Kirchberg - im Jahr
1812 schriftlich an den in Wien weilenden

Abt Pancratius Vorster mit der Bitte,

er möge ihm das Haupt des heiligen
Otmar für seine Kirche beschaffen.
Dieses Haupt befand und befindet sich
im Dom zu Prag, wohin es 1353 von
Kaiser Karl IV. mit Zustimmung des

damaligen St.Galler Abtes verschleppt
worden ist. Der nicht unbescheidene
Wunsch des Andwiler Pfarrers ging
nicht in Erfüllung, obwohl Abt Pankraz

sogar beim Kaiser vorgesprochen hatte;
er wurde sowohl in dieser Bitte als auch
in der weit wichtigeren Frage der
Wiedererrichtung seines Klosters abgewiesen54.

Damit war die Andwiler Kirchengeschichte,

soweit und solange sie sich im
Rahmen der St.Galler Klostergeschichte

abgespielt hatte, vollendet. Sie be¬

stand, wie es ein Rückblick auf unsere
drei Kapitel ergibt, (1.) aus der tausendjährigen

Vorgeschichte von 612 bis
1613 und insbesondere (2.) aus der
fürstäbtlichen Glaubenssorge von 1614
bis 1800, woraus (3.) viele lokale
Geschehnisse des 18. Jahrhunderts der
Vergessenheit enthoben werden konnten.

Dabei ging und geht es in einer solchen
Geschichtsbetrachtung nicht nur um
die Vergangenheit, obwohl sie
Anspruch auf unsere dankbare Anerkennung

hat; sondern es geht auch um das
Verständnis der Gegenwart und um die
Bestärkung für die Zukunft. In dieser
dreifachen Sicht bilde der Satz Georg
Thürers, den ich an den Anfang gestellt
habe, auch den Schluss: «Das
geschichtliche Leben entsteht aus dem
Zusammenspiel vieler Kräfte in Gottes
Schöpfung.»

Anmerkungen
1 Georg Thürer, St.Galler Geschichte. Kultur,

Staatsleben und Wirtschaft in Kanton
und Stadt St.Gallen von der Urzeit bis zur
Gegenwart. 1. Band St.Gallen 1953. 2.
Band in 2 Halbbänden ebd. 1972.

2 Über ihn Sankt-Gallus-Gedenkbuch,
hrsg. vom Bischöflichen Ordinariat und
Kath. Administrationsrat, redigiert von
Johannes Duft, St.Gallen 1952: darin
S. 15-34 L. Kilger, Vom Leben des hl.
Gallus; S. 37-46 A. Kobler, Des hl. Gallus

Tod, Grab und Reliquien; S. 48-74 P.

Staerkle, Von den St.Gallus-Patrozinien;
S. 76-96 J. Duft, Der hl. Gallus in der
stift-st.gallischen Kunst.

3 Columban und Gallus, Urgeschichte des
schweizerischen Christentums, Zürich
1940, S. 167.



Über ihn Johannes Duft, Sankt Otmar,
Die Quellen zu seinem Leben, lateinisch
und deutsch Bibliotheca Sangallensis,
4. Bd.), Zürich und Lindau/Konstanz
1959; dazu ders., Sankt Otmar in Kult
und Kunst Buchausgabe der Neujahrsblätter

106 und 107 des Histor. Vereins
des Kts. St.Gallen), St.Gallen 1966.

Die Urkunde, überliefert in einer
Abschrift des 9. Jahrhunderts, ist abgedruckt
bei Hermann Wartmann, Urkundenbuch
der Abtei St.Gallen, 1. Theil, Zürich
1863, S.4f., Nr.4. Zur Interpretierung:
Hermann Eigenmann, Geschichte von
Andwil, Andwil und Gossau 1978,
5. 24 f.

Neueste lateinische Ausgabe mit
deutscher Übersetzung: Hans F. Haefele, Ek-
kehardi IV. Casus sancti Galli - Ekkehard
IV., St.Galler Klostergeschichten
Ausgewählte Quellen zur Geschichte des
Mittelalters, 10. Bd.), Darmstadt 1980.

Nachgewiesen von Paul Staerkle, Die
Rückvermerke der älteren St.Galler
Urkunden Mitteilungen zur vaterländ.
Geschichte, XLV), St.Gallen 1966, S.71.
Vgl. Wartmann, Urkundenbuch (siehe
hier Anm. 5), 2. Theil, 1866, S.20f.
Nr. 399.

Geschichte von Andwil, S.27-83. Vgl.
auch die beiden Artikel «Andwil» von
Placid Bütler im Historisch-Biographischen

Lexikon der Schweiz, 1. Bd., 1921,
S. 372 f.

Vgl. Walter Müller, Die innere Ordnung
des sanktgallischen Klosterstaates, in
Blätter für deutsche Landesgeschichte,
109. Jg., 1973, S.246-252.
Vgl. Josephus Meile (Hrsg.), Hundert
Jahre Diözese St.Gallen, Uznach 1947.

1 S. 100-111: Die Reformation in Andwil
und Umgebung. Dazu jetzt auch Frank
und Marianne Jehle, Kleine St.Galler
Reformationsgeschichte, hrsg. vom evange-
lisch-reformierten Kirchenrat des Kts.
St.Gallen, St.Gallen 1977.

2 Vgl. Joseph Müller, Karl Borromeo und
das Stift St.Gallen, Freiburg 1921 ; Johannes

Duft, Karl Borromäus in St.Gallen,

Ein Gedenken nach 400 Jahren, St.Gal¬
len 1970; Bernhard Anderes u.a. (Hrsg.),
Kunst um Karl Borromäus, Luzern 1980,
S. 232 (Register: St.Gallen).

13 Hierüber Johannes Duft, Die Glaubenssorge

der Fürstäbte von St.Gallen im 17.
und 18. Jahrhundert, Luzern 1944,
S.44-63. - Ausführlicher Karl Steiger,
Das Kloster St.Gallen im Lichte seiner
kirchlichen Rechtsgeschichte, nach ar-
chivalischen Quellen dargestellt, Freiburg

1925.
14 Über ihn Rudolf Henggeier O.S.B.,

Professbuch der fürstl. Benediktinerabtei der
hl. Gallus und Otmar zu St.Gallen, Zug
1929, S. 362 ff.; über seine Wirksamkeit
in Disentis Leo Schmid, Bernhard Frank
von Frankenburg, Fürstabt von Disentis
1742-1763, Ein Beitrag zur Politik und
Geistesgeschichte Bündens im 18.
Jahrhundert, Chur 1958.

15 Hier zitiert nach seinem grossen Artikel
«Das Konzil von Trient» im Lexikon für
Theologie und Kirche, 2. Aufl., 10. Bd.,
1965, Sp. 342-352. Hingewiesen sei auf
Hubert Jedin, Geschichte des Konzils von
Trient, 4 (5) Bde., Freiburg i.Br.
1949-75. Vgl. Johann Georg Mayer, Das
Konzil von Trient und die Gegenreformation

in der Schweiz, 2 Bde., Stans
1901/03.

16 Für solche Zahlen und Fakten sei
hingewiesen auf den Artikel «Sankt Gallen,
Abtei und Bistum» von J. Duft im Lexikon

für Theologie und Kirche, 2. Aufl.,
9. Bd., 1964, Sp. 144-147.

17 Archivalische Quellen bei J. Duft,
Glaubenssorge (siehe hier Anm. 13), S. 18-24.

18 Hierüber ausführlich J. Duft, Glaubenssorge

(siehe hier Anm. 13), S. 65-226.
19 Hierüber ausführlich J. Duft, Glaubenssorge

(siehe hier Anm. 13), S. 227-332.
20 Vgl. J. Duft, Glaubenssorge (siehe hier

Anm. 13), S.262 Anm. 159 und S.277.
Zur Entstehung der Schule in Andwil H.
Eigenmann (siehe hier Anm. 5), S. 181 f. -
Ildefons von Arx, Geschichten des
Kantons St.Gallen, 3 Bde., St.Gallen
1810-13. Dazu die Gedenkschrift «Ilde¬

fons von Arx 1755-1833» Publikation
Nr. 4 aus dem Stadtarchiv Ölten, hrsg.
von Eduard Fischer), Ölten 1957.

21 Vgl. MorizGrolig, Die Buchdruckerei des
Klosters St.Gallen 1633-1800, in Mitteilungen

zur vaterländ. Geschichte, 39. Bd.,
St.Gallen 1934, S.289-326; Hermann
Strehler, Die Buchdruckerkunst im alten
St.Gallen, St.Gallen 1967, S. 55-62,
198-200,226-230.

22 Hierüber Josef Müller, Das st.gallische
Diözesangesangbuch in seiner geschichtlichen

Entwicklung 1705-1927, St.Gal¬
len 1927.

23 Hierüber ausführlicher J. Duft,
Glaubenssorge (siehe hier Anm. 13),
S.333-398.

24 Wer sich für Näheres interessiert, sei
hingewiesen auf Aloisius Scheiwiler, Das
Kloster St.Gallen, Die Geschichte eines
Kulturzentrums, Einsiedeln/Köln und
St.Gallen 1937.

25 Vgl. Silvio Bucher, Die Pest in der
Ostschweiz 119. Neujahrsblatt, hrsg. vom
Histor. Verein des Kts. St.Gallen), St.Gal¬
len 1979.

26 Hierzu Johannes Duft, Die staatsbildende
Funktion des Stiftes St.Gallen, in St.Gal¬
ler Hochschulnachrichten, Nr. 79,
St.Gallen 1974, S. 38-50 (in der dortigen
Anm. 15 Hinweise auf die Schriften von
Walter Müller).

27 Vor allem die Rubrik XLIV Faszikel II,
dazu die hier noch anzuführenden
Archivalien.

28 P. Staerkle, Geschichte von Gossau,
Gossau 1961, besonders S. 248-255 über
den Kirchenbrand von 1731 und seine
Folgen.

29 H. Eigenmann, Geschichte von Andwil,
Andwil und Gossau 1978, besonders
S. 149-180 über die Pfarreigeschichte.

30 Vgl. Alois Mosberger, 250 Jahre Pfarrei
Niederwil, in Oberberger Blätter
1980/81, S.32-40.

31 StiA SG Tom. 272b, vor allem folgende
Seiten; 233, 238, 239, 244, 247, 248f.,
257, 258,260, 261 f., 264, 291 f.



32 So nach P. Staerkle, S. 250.
33 Pergamentoriginal mit Siegel sowie

gleichzeitige Papierabschrift im Stiftsarchiv

St.Gallen (H3 Dd 1 und la).
34 StiA SG Tom. D 889, S. 36 und 37.
35 Diese Aufteilung der beiden geistlichen

Funktionen ergibt sich aus dem Tagebuch
des Abtes; entsprechend ist H. Eigenmann

S. 159 f. zu korrigieren, ebenso R.
Henggeier, Professbuch (siehe hier
Anrn. 14), S. 366 in der Kurzbiographie P.

Otmar Walzers (1698-1782).
36 StiA SG Tom 272 b, S.291 f.

37 Das Schreiben liegt in StiA SG: Akt
Nr. 20 in Rubr. XLIV Fasz. II. Es ist
verwertet bei H. Eigenmann (siehe hier
Anm. 29) S. 151 f. sowie bei A. Mosberger
(siehe hier Anm. 30) S. 32 f.

38 Vgl. J. Duft, Glaubenssorge (siehe hier
Anm. 13), S. 121.

39 Ausgabenbuch Tom. D 891 A, S. 69, dazu
Handbüchlein D 896 E, S.26.

"to Tom. D 891 A, S. 69, dazu D 896 E, S. 9.

ti Vgl.Tom.D891 A, S. 452 f., sowie D 896
D, S. 12, dazu Akt Nr. 32 in Rubr. XLIV
Fasz. II (das Offizialat gab 55 Gulden an
die Pfarrpfründe Andwil).

42 Die Visitation von 1763 ist im Ausgabenbuch

Tom. D 891 A, S. 452 f., nachgewiesen;

für die anderen werden die Quellen
im folgenden angeführt.

43 StiA SG Tom. 688, fol. 129.
44 Akt Nr. 28 in Rubr. XLIV Fasz. II.
43 StiA SG Tom. 688, fol. 132T
46 Akt Nr.27 in Rubr. XLIV Fasz. II.
47 StiA SG Tom. 689, S. 71 f.

48 Hierüber Heinrich Ledergerber, Die
wechselvolle Geschichte der Ortsgemeinde

Andwil, in «Die Ostschweiz» (Ausgabe
«Fürstenland und Untertoggenburg», 27.
3. 1982.

49 Vgl. Viktor Wratzfeld, Eusebius vom
Viktorsberg, Geschichte - Legende - Kult

Schriften zur Vorarlberger Landeskunde,
11. Bd.), Dornbirn 1975, besonders

S. 129 ff.

50 Vgl. Johannes Duft, Sankt Otmar in Kult
und Kunst, St.Gallen 1966, S. 21,24, 39,
46, 55 f., 59 f.

51 Je ein gedrucktes Exemplar liegt im Stifts¬
archiv (Rubr. XLIV Fasz. II) und in der
Stiftsbibliothek (Nr. 14 160).-Über P. Iso
Walser (1722-1800) R. Henggeier,
Professbuch (siehe hier Anm. 14),
S. 389-392; ferner Josef Grünenfelder,
Beiträge zum Bau der St.Galler Landkirchen

unter dem Offizial P. Iso Walser
1759-1785 (Sonderdruck aus den Schriften

des Vereins für Geschichte des Bodensees

und seiner Umgebung, 85. Heft),
Friedrichshafen und St.Gallen 1967.

52 In Andwil bestanden die Rosenkranz-
und die Gut-Tod-Bruderschaften; vgl. J.

Duft, Glaubenssorge (siehe hier
Anm. 13), S. 174 Anm. 140 und S. 189.

33 Über ihn R. Henggeier, Professbuch (sie¬
he hier Anm. 14), S. 429.

54 Hierüber ausführlicher J. Duft, Sankt
Otmar (siehe hier Anm. 50), S. 22 ff. Hingewiesen

sei auch auf Werner Vogler, Abt
Pankraz Vorster von St.Gallen und der
Wiener Kongress 1814/15, in Oberberger
Blätter 1982/83 und 1984/85.


	Andwiler Kirchengeschichte im Rahmen der St. Galler Klostergeschichte

