Zeitschrift: Oberberger Blatter
Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (1984-1985)

Artikel: Die Thematik der Klosterkirche Glattburg
Autor: Grunenfelder, Josef

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-946640

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-946640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

3

Die Thematik

der Klosterkirche Glattburg

Wer die kleine Klosterkirche betritt,
den beeindruckt die grosse einheitliche
Wirkung ihres Innenraumes: Architek-
tur, Skulptur und Malerei wirken zu-
sammen und bringen im Zusammen-
klang das barocke Gesamtkunstwert
hervor.

Dieser so unmittelbar erlebbaren Ge-
samtwirkung entspricht auf der thema-
tischen Seite eine ebenso schltissige Ge-
samtidee. Allerdings hat sich bis heute
kein schriftliches Konzept finden las-
sen, das der gestaltenden Verwirkli-
chungals Vorlage hitte dienen kénnen.
Es besteht aber kein Zweifel, dass ein
theologisch gebildeter Geist ein solches
Konzept entworfen hatte. Dass wir es
nicht kennen, macht es umso spannen-
der, das Kunstwerk selbst in dieser
Richtung zu befragen.

Die Architektur

Es gibt Bauwerke, die schon in ihrer
Grundrissform eine thematische Aus-
sage machen. Wir denken etwa an die
Kirchen mit kreuzformigem Grundriss,
wie er fiir die von Abt-Bischof Salomon
fiir die dem HI. Kreuz geweihte
St.Mangenkirche in St.Gallen bewusst
gewdhlt worden sein soll (um 898), oder
an die aus demselben Gedanken ent-
standene Vierpassanlage der HI.-
Kreuz-Kapelle in Berneck, oder ganz
allgemein an Kirchen mit Querschiff.
Die Glattburger Kirche greift keinen
derartigen Gedanken auf. Thr Grundriss
ist vielmehr dhnlich «abstrakt» wie der-
jenige ihrer «Mutterkirche», der Klo-

sterkirche St.Gallen: In Lings- und
Querachse symmetrisch aufgebaut.
Wiéhrend dort aber die grosse Kuppel
durch Verwé6lbung der Wand und ab-
weichende Dachform sich nach aussen
kundtut, l4sst das schlichte Aussere der
mit einem Wohngebdude unter einem
First liegenden Glattburger Kirche
kaum einen Schluss zu auf ihre Innen-
gestalt. Diese iiberrascht ndmlich, in-
dem in das kurze Rechteck vier Pfeiler
gestellt sind, die einen mittleren quer-
gestellten und tiberkuppelten Achteck-
raum ausscheiden, auf welchen Altar-
raum und Eingangsjoch miinden, das
letztere durch die Nonnenempore un-
terteilt. Also eine aus der geometri-
schen regelmaéssigen Teilung gewonne-
ne, «abstrakte» Architektur. Ahnlich
wie in St.Gallen werden die einzelnen
Raumteile eigentlich erst durch die
Ausstattung in ihrer Rolle definiert:
Der Hochaltar macht den Ostteil zum
Altarhaus; vom Grundriss her kdnnte
man den Hochaltar auch an die West-
wand stellen und den Eingang in die
Ostwand setzen, ja es gibt Indizien da-
fiir, dass man zunichst diese Vorstel-
lung verfolgt hatte.

Angesichts dieser «neutralen» Archi-
tektur werden wir, auf der Suche nach
dem geistigen Sinngehalt der Kirche,
auf deren Ausstattung verwiesen.

Ausstattung

Die Ausstattung besteht aus den Ge-
milden von Franz Anton Weiss und
Dionys Roman Weiss an Decken,

Josef Griinenfelder

Wainden, Seitenaltdren und Suprapor-
ten sowie aus den Altdren und Skulptu-
ren, die nach Entwurf und Anleitung
des Bildhauers Johannes Wirthensohn
entstanden sind.

Wir gehen sicher nicht fehl, wenn wir
uns dem Gegenstand zuerst zuwenden,
der am méchtigsten unsere Aufmerk-
samkeit auf sich zieht, gleich wenn wir
die Tiir 6ffnen: dem

Hochaltar

Am Ostende der Kirche aufgebaut be-
wirkt er, zusammen mit den Seitenalté-
ren, eine ausserordentlich dichte At-
mosphédre. Fiir den Eintretenden
schliesst er sich mit ihnen zu einer ein-
zigen, reich bewegten «Marmorwand»
zusammen, entfernt an die Wirkung der
Ikonostase in &stlichen Kirchen erin-
nernd.

Wenn wir ihn ndher betrachten, stellen
wir fest, dass er aus zwei ineinanderge-
stellten Baldachinen besteht. Der um-
fassende, grosse bildet das eigentliche
Retabel, getragen von zwei wuchtigen
Sdulen, begleitet von vielfach ge-
schweiften Voluten. Das in Schwiingen
und Gegenbewegungen aufsteigende
Hauptgesims ist wie eine Thronbekrs-
nung mit Quasten behédngt und bietet
einem grossen, von Engelchen zurtick-
geschlagenen Vorhang Ausgangspunkt
und Halt.

Nennt man barocke Kirchen gerne
«Thronsédle Gottes», so trifft dies fiir
Glattburg in besonderem Masse zu.
Der innere Baldachin ndmlich ist



nichts anderes als der Aussetzungs-
thron fiir die Monstranz mit der ge-
weihten Hostie. Glattburg ist ja das
Kloster, von dem aus die «kEwige Anbe-
tung» sich in den FrauenklOstern ver-
breitete. Diese ewige Anbetung gilt dem
in der Hostie gegenwértigen Erldser.
Hier begegnen sich Himmel und Erde:
Der grosse sternenbeséite Vorhang, seit
der Antike ein rangschaffendes Zei-
chen, bedeutet nichts anderes als den
gedffneten Himmel!, aus dem denn
auch die anbetenden und Weihrauch

spendenden Engel herniedergestiegen
zu sein scheinen. Unter diesem Aspekt
sind sogar die beiden Engelskdpflein
nicht zufdllig, auf denen die Stellfliche
fiir die Monstranz aufruht: sie gehort
zur himmlischen Spére (panis angelo-
rum; panis, qui de coelo descendit).

Zurtickhaltend fligt sich das Taberna-
keltlirchen mit dem Gekreuzigten zwi-
schen die schwungvollen Voluten, Be-
héltnis des geweihten Brotes. Zu Seiten
erscheinen in der Art von Broncereliefs
die Vorbilder aus dem Alten Testa-

Die Benediktinerinnen von Glatt-
burg konnen als der letzte Zweig der
Abtei St.Gallen bezeichnet werden.
Mit dem Stiftungsbrief vom 8. De-
zember 1760 bestimmte Abt Coele-
stin Gugger von Staudach als kirch-
liche und weltliche Oberinstanz die
Geschicke des Frauenklosters, das
er dem Benediktinerorden einver-
leibte. Die Schwesterngemeinschaft
war zwar bereits 1754 vom Priester
Josef Helg in Libingen gegriindet
worden mit der besonderen Aufga-
be, die ewige Anbetung vor dem
Heiligsten Sakramente zu pflegen.
Die Griindung Helgs wurde jedoch
erst mit dem Eingreifen des St.Gal-
ler Abtes lebensfahig. Die ein-
schneidendste und zugleich segens-
reichste Entscheidung nach der
Griindung «Neu St.Gallens» — wie
das Benediktinerkloster genannt
wurde — war die Verlegung des Kon-
vents aus den schlecht gebauten und

feuchten Gebduden im Toggenbur-
gertal auf die Glattburg. Diese Burg
—erstmals erwdhnt im Jahre 788 als
Besitz eines dbtischen Ministerialen
Arnold — war 1625 vom Kloster
St.Gallen tibernommen worden und
nahm nach einer baulichen Erweite-
rung 1782 die Klostergemeinschaft
auf. Klosterkirche samt Zellentrakt
sind auf den Einzug der Schwestern
hin neu gebaut worden. Die Restau-
ration des Kircheninnern hat den
Zustand des spéten 18. Jahrhun-
derts wiederhergestellt. Seit der Auf-
hebung des Klosters St.Gallen wird
das Kloster Glattburg vom Abt von
Einsiedeln visitiert, und auch der je-
weilige Spiritual wird aus den Kon-
ventualen jener Abtei gewdhlt. Im
vergangenen Jahr wurde das Frau-
enkloster zur Abtei erhoben, der als
erste Abtissin Frau M. Irmengard
Forster vorsteht.

ment: Der seinen Sohn opfernde Abra-
ham und Melchisedech, der Brot und
Wein darbringt (iiber ihm verheis-
sungsvoll der Kelch mit der Hostie). Es
sind die beiden Vorbilder, deren im Ka-
non der Messe gedacht wird, die auf der
Mensa vor dem Tabernakel gefeiert
wird. Dass diese Reliefs nicht naturali-
stisch, wie etwa das Kruzifix am Taber-
nakel und all die anderen Figuren, son-
dern wie einfarbige Bronzeskulpturen
gefasst sind, diirfte aufihre untergeord-
nete Rolle als Vorbilder gegentiber der
realen Erfiillung im Kreuzopfer hin-
deuten. Blutiges Kreuzopfer und un-
blutiges Messopfer schliesslich kom-
men zur Darstellung, wenn iiber dem
Kruzifixus des Tabernakels die Hostie
in der Monstranz ausgesetzt ist. Das
Lamm auf dem Buch mit den sieben
Siegeln nimmt ebenfalls Bezug auf den
im Sakrament gegenwértigen Erloser,
im Sinne der Identitdt, und weist auf die
eschatologische Dimension des geop-
ferten Gottessohnes hin: Das Lamm,
das geschlachtet ist, wird verherrlicht.
Himmlisches Licht strahlt aus den
Wolken des Altarauszugs golden her-
nieder. Es mutet an wie eine barocke I1-
lustration zu Offenbarung 4 bis 7, wo
die Schar der Heiligen ruft: «Heil unse-
rem Gott, der auf dem Throne sitzt,
und dem Lamme».

In der Wolkengloriole weist das Drei-
faltigkeitssymbol auf die Wesensgleich-
heit der drei gottlichen Personen hin,
die hier einzeln auftreten. Im Decken-
bild ndmlich erscheinen Gottvater und
der HI. Geist, denen zwei Putten aus
dem Altarauszug den goldenen Mess-
kelch darbringen, das Blut der Erlsung



Der Hochaltar und die beiden
Seitenaltdre verleihen dem
relativ kleinen Kirchenraum

einen ausserordentlich reichen
Schmuck.

— auch dieses Zeichen wird eigentlich
erst ganz verstiandlich, wenn unten die
gleichfalls goldene Monstranz die ande-
re eucharistische Gestalt des Brotes
zeigt. Sind auf diese Weise in der Mit-
telachse aufsteigend Opfer, Gegenwart
und Wiederkunft Christi angedeutet, so
tragen zwei grosse Engel von den Seiten
her die Symbole dessen iiber den Altar

empor, was die Menschen Gott dar-
bringen konnen: das Kreuz des Glau-
bens, den Anker der Hoffnung, das
brennende Herz der Liebe, die als hoch-
ste der theologischen Tugenden mit
dem Lorbeerkranz ausgezeichnet ist.
Der Kranz ist ja auch die Auszeichnung
der Mirtyrer, der Lohn fiir die liebende
Hingabe.

Die Seitenaltére

In der barocken Kirche sind drei Altdre
die Regel. Gerne verbindet jene Zeit
diese Dreizahl mit der H1. Familie. Dies
wird in Glattburg besonders augenfil-
lig. Wie sehr der Hochaltar Christus
darstellt, haben wir gesehen.

Am nordlichen Seitenaltar — vom




Hochaltar aus gesehen rechts, am Eh-
renplatz — tritt uns Maria als unbefleckt
Empfangene entgegen, nach dem Bild
der Apokalypse der Schlange den Kopf
zertretend, um das Haupt den Sternen-
kranz. Die Engel auf den Voluten wei-
sen marianische Zeichen vor: den Ro-
senkranz, Krone und Szepter der Him-
melskOnigin.

Der stidliche Seitenaltar geh6rt dem hl.
Josef, dem Nahrvater, der das Kind
sorgsam auf dem Arm trégt, begleitet
von den Engeln mit seinen Werkzeu-
gen: Massstab, Winkel und Senkblei.
In barock-vielschichtiger Denkweise
sind diese Gestalten nicht auf einen Be-
zug allein beschrinkt. Sie stehen ja, von
den Altaraufbauten gerahmt, in zweien
der in allen vier Kuppelpfeilern ausge-
sparten Nischen. Diejenigen in den
riickwértigen Pfeilern sind ohne Ver-
kleidung, besitzen aber gleichfalls Figu-
ren. Hier treten uns Gallus mit dem Bér
und Otmar mit dem Fasschen in
schwarzer Benediktiner-Tracht entge-
gen: der erste und der zweite Griinder
des Mutterklosters St.Gallen. Maria
und Josef, Gallus und Otmar aber sind,
so betont die Klosterchronik, «die vier
Hauptpfeiler des neuen Klostersy.
Treten schon die beiden kraftvollen
Monchsgestalten gegeniiber dem gold-
gefassten  hochsten  «himmlischen
Adel» der hl. Familie bescheidener auf,
so will die Gruppe von vier ovalen
Brustbildern mit benediktinischen Hei-
ligen erst auf den zweiten Blick beach-
tet sein: Benedikt und Scholastika als
ranghohe Griinder des Ordens seitlich
des Hochaltars iiber den Portalen, die
in Glattburg besonders verehrte und

mit einmaliger Reliquie vertretene
St.Galler Inklusin Wiborada und der
hl. St.Galler M6nch Notker aber volks-
nédher an den Seitenaltéren.

Wand- und Deckenmalereien

Das feingemalte, in Violettonen gehal-
tene Bild des Abendmahls zwischen
den Monogrammen Jesu und Mariens
an der Emporenbriistung scheint zu-
nédchst ohne feste thematische Bezie-
hung zu seiner Umgebung zu sein. Es
bindet sich aber sinnvoll ein, wenn man
beachtet, dass es das Gegeniiber des
Hochaltars bildet. In seiner reliefarti-
gen Farbgebung verbindet es sich mit
den Vorbildern der Eucharistie am Ta-
bernakel, und es selbst ist ja das Urbild
des neutestamentlichen Opfermahles.
Driickt der Hochaltar vor allem Opfer
und Realpridsenz aus, so kommt hier
der Gedanke des Liebesmahles zum
Ausdruck, und zwar im Raume der Ge-
meinde. Die erhohte Lage des Bildes
entspricht der herausgehobenen Stel-
lung des Aussetzungsthrones im Altar,
womit das Bild Vorbild fiir die dort vor-
handene Wirklichkeit wird. Die Schwe-
stern auf der Empore konnen sich
gleichsam als erweiterte Apostelschar
empfinden.

Blicken wir nun empor, so entdecken
wir liber den Pfeilern die in dhnlicher
Art wie das Abendmahl Ton in Ton ge-
malten méchtigen Gestalten der vier
Evangelisten, auf Wolken schwebend
vor griin hinterlegten Gittergriinden.
Sie sind in der Eindriicklichkeit &hnlich

wie die Skulpturen der Klosterpatrone,
reliefartig gemalt und damit der Wir-
kung nach Bildwerken nahestehend.
Als Verfasser des Neuen Testaments
sind sie Kronzeugen der christlichen
Botschaft, Vermittler jenseitigen Wis-
sens in unser Diesseits. So stehen sie
sinnvoll in der Ubergangszone zwi-
schen dem wirklichen gebauten Raum
und den im Kuppelgemilde sich &ff-
nenden Himmelsrdumen, in denen die
triumphierende Kirche, die zur Selig-
keit Gelangten des Alten und Neuen
Bundes sich zur Anbetung des auf dem
Kreuz geopferten Lammes vereinigt.

In lockerer Spirale angeordnet, sitzen,
knien oder stehen die himmlischen Ge-
stalten auf Wolkenbénken, angefiihrt
von der Immaculata und den Verwand-
ten Jesu, sieben grossen Engeln und den
Apostelfiirsten. Moses und Aron, Ab-
raham und David vertreten das Alte
Testament als Vorbilder des ErlGsers.
Es folgen die Benediktinerheiligen Be-
nedikt, Scholastika, Gallus und Otmar,
Gertrudis mit dem brennenden Herzen
— die grosse Verehrerin des Herzens
Jesu — und die hl. Mechtildis, das Mo-
nogramm Christi auf der Brust.
Schliesslich der hl. Martin mit dem
Bettler und die oft angerufenen heiligen
Frauen Barbara, Agnes, Ida von Tog-
genburg und Agatha. Etwas einsam
giesst der hl. Florian seinen Loschkrug
aus. Die Biisserin Magdalena und der
im Sanktgallerland seit 1672 mit Offizi-
um gefeierte Nikolaus von Fliie bleiben
demiitig am Kuppelrand, der letztere
librigens an derselben Stelle wie in der
Kuppel der St.Galler Klosterkirche, die
offensichtlich vorbildhaft wirkte (1760



Der heilige Josef, dem wie auch
der Gottesmutter je ein Seiten-
altar gewidmet ist, bildet zu-
sammen mit Gallus und Otmar
einen der «vier Hauptpfeiler des
neuen Klosters» Glattburg

nach Entwurf Christian Wenzingers
von Josef Wannenmacher gemalt).

So wird die in der Kirche gehaltene
Ewige Anbetung durch die im Bilde
vergegenwairtigte jenseitige weiterge-
fihrt und erweitert in &hnlicher Weise,
wie mit andern Mitteln am Hochaltar
die Eucharistie ausgedeutet wird.

Uber der Empore schliesslich wird im
Deckenbild das Herz Jesu gezeigt, um-
geben von Engeln, deren einige musi-
zieren. Das Herz Jesu ist gerade in
Glattburg und von hier ausgehend im
Sanktgallischen Gegenstand besonde-
rer Verehrung.

Haben wir damit die grossen Linien der
bildlichen und skulpturalen Darstel-
lungen in der Klosterkirche verfolgt, so
sind damit die Zusammenhinge bei
weitem nicht ausgeschopft. Barocke
Geisteswelt und Kunst leben ja in viel-
schichtigen, man mé&chte sagen «poly-
phonen» Denkvorgdngen, wie dies die
vielstimmige Musik der Zeit oder die in
der Barockzeit zu voller Reife entwik-
kelte Orgel als geordneter, aber immer
wieder anders klingender Kosmos bei-
spielhaft zum Ausdruck bringen. Es sei-
en einige Beispiele herausgegriffen.
Bisher nicht erwahnt haben wir die bei-
den Katakombenheiligen Donatus und
Magnus, die in barocken Prunkriistun-
gen unter den Mensen der Seitenaltédre
ruhen. Thr Ort ist mit Bedacht gewéhlt.
Hier sind sie, die Hauptreliquien des
Klosters, dem Volke am néchsten, ha-
ben den Ehrenplatz zu Fiissen der Im-
maculata und des hl. Josef, sind diesen
aber gleichzeitig nachgeordnet, ent-
sprechend der himmlischen Hierar-
chie. Hier kann das Messopfer iiber



dem Martyrergrabe gefeiert werden,
wie in den Katakomben selbst. Diese
Beziehung zur Urkirche, zu den Blut-
zeugen der Friithzeit und zur Mitte der
Christenheit war dem von Echtheits-
zweifeln nicht angefochtenen From-
men der Barockzeit Bestétigung seiner
Rechtgldubigkeit, erlebte Einheit der
kdmpfenden mit der triumphierenden
Kirche. Dies erst recht, wenn an hohen
Festen die Deckel vor den Reliquien
entfernt waren und diese selbst ge-
schaut werden durften.

In durchdachter Weise ist Maria der
Evangelist Johannes zugeordnet, der
Lieblingsjiinger, zu dem Jesus am
Kreuz sagte: Siehe deine Mutter.

Dem hl. Josef steht der Evangelist Mat-
thdus nahe, dessen Evangelium mit
dem Stammbaum Jesu beginnt.

Bei Markus und Gallus ist der Zusam-
menhang weniger offensichtlich. Wenn
man nicht die beiden starken Wildtiere
Leu und Bér bemiihen will, was einem
barocken Denker gewiss gelungen
wire, so kann man bei Lukas bedenken,
dass er in &hnlicher Weise nachtréglich
zu den Aposteln gestossen ist, wie Ot-
mar ein Jahrhundert nach Gallus zu
dessen Jiingern, die er zu neuer Ge-
meinschaft und Regel fiihrte. Ob der
Arzt Lukas an Otmars heilbringendem
Fédsschen einen weiteren Ankniipfungs-
punkt fande, sei dahingestellt. Dass
Markus, als weitreisender Missionar zu
Gallus passend, der stdndige Begleiter
Petri, Lukas aber des hl. Paulus war,
wird bedeutsam, wenn man bedenkt,
dass Gallus und Otmar gern mit den
Apostelfiirsten in Analogie gesetzt wur-
den.

Es ist nicht zu tibersehen, dass wir zwei
verschiedene Arten von Malerei vor
uns haben.

An den Winden und Kuppelzwickeln
wollen die Gemailde ganz offensichtlich
mit dem Gebdude und seiner Zier zu-

sammengehdren. Weiss gibt das
Abendmahl an der Emporenbriistung
in einen Rahmen von gleicher Farbe
wie das Bild, illusionistisch-plastisch
gemalt wie die Fensterumrahmungen,
die Schmuckelemente in den Gurtbo-
gen etc. Das Bild selbst wirkt wie ein
Relief, gleichsam im Gebdude ange-
brachtes Erinnerungsbild an das histo-
rische Ereignis der Einsetzung der Eu-
charistie. Ahnliches lsst sich sagen von
den in die Architekturmalerei einge-
bundenen Evangelistengestalten: vor

Uber der Empore, die den Klo-
sterfrauen zur Ewigen Anbe-
tung dient, wird im Deckenbild
das Herz Jesu gezeigt, das in
Glattburg besonders verehrt
wird.

Gittergriinde gesetzte Hochreliefs, Bil-
der von den heiligen Méannern, nicht
diese selbst. Lassen wir unser modern-
stoffliches Denken fiir einmal beiseite
und betrachten wir die illusionisch ge-
malte Darstellung als Realitdt, so
schliesst der Raum mit dem von vier
Urnen {iberhdhten grossen Kranzge-
sims ab. Man konnte sich vorstellen,
dass dartliber eine Kuppelarchitektur
ansetzen wiirde. Statt dessen geht unser
Blick {iber das Gesims hinaus in einen
Wolkenhimmel, der von den erwdhn-
ten Heiligen und biblischen Personen
bevolkert ist.

Da ist nun nichts mehr von gemalten,
einfarbigen Reliefs. Hier will der Maler
den wirklichen Himmel, wirkliche
Wolken und lebende Menschen aus



Das Kuppelgemdilde dffnet
die Himmelsrdume, in denen
die triumphierende Kirche die
zur Seligkeit Gelangten des
Alten und Neuen Bundes
vereinigt




Fleisch und Blut darstellen. Er offnet
den Blick von der diesseitigen in die an-
dere, jenseitige Realitdt, stellt sie als le-
bendig-gegenwirtig, aber jenseits des
gebauten Raumes dar.

So wird auch verstdndlich, weshalb
iiber dem Hochaltar der reale Kelch
dem im Deckengemalde erscheinenden
Gottvater dargebracht wird. Der Bild-
rahmen ist sozusagen ein Fenster zum
Jenseits, aus dem der Hochste hernie-
derblickt?. So kann man auch verste-
hen, dass verschiedene Heiligengestal-
ten zweimal in dieser Kirche auftreten:
Im gebauten Raume als gemalte oder
skulpierte Figur, offensichtlich von
Menschenhand gefertigtes Abbild, in
den Himmelsrdumen dariiber aber als
der wirkliche, in der Seligkeit lebende
Firbitter.

Liésst sich im Hochaltar als der Opfer-
stdtte neben dem statischen Moment
eine aufsteigende, hingebende Bewe-

gung erkennen, so ist es im Kuppel-
raum, wie wenn das Ewige gleichsam
herunterstiege und gegenwirtig wiirde.
Auch die Zahlensymbolik ist von be-
eindruckender Schliissigkeit. Der Al-
tarbereich ist auf die Dreizahl abge-
stimmt: drei Altdre, Heilige Familie,
Dreifaltigkeit, drei gottliche Tugenden.
Im Kuppelraum herrscht die Vierzahl:
vier Patrone, vier Evangelisten, vier
Vertreter des Alten Bundes im Kuppel-
bild. Vier benediktinische Heilige, die
Glattburg besonders nahestehen, ver-
binden das Schiff mit dem Altarhaus,
wie ja der sakrale Bereich der Dreizahl
mit den Seitenaltdren ins Schiff iiber-
greift und sich in Maria und Josef dem-
jenigen der Vierzahl verbindet.

Die Drei aber ist seit alters dem G6ttli-
chen, die Vier dem geschaffenen Kos-
mos zugeordnet.

So ist die Klosterkirche Glattburg nicht
nur ein gemauertes, sondern auch

Das in sehr verhaltenen Ténen
gemalte Abendmahl an der
Emporenbriistung bildet ein
thematisches Gegeniiber zum
Hochaltar.

kunst- und sinnvolles geistiges Gebidu-
de, dessen Gehalt die Lebensaufgabe
des Anbetungsklosters tiefsinnig deu-
tet. Nehmen wir uns Zeit, diesen Ge-
danken schauend nachzugehen, so wird
uns der Besuch zur Betrachtung im
doppelten und eigentlichen Sinn des
Wortes.

Anmerkungen

I Brigitt Andrea Sigel: Der Vorhang der
Sixtinischen Madonna. Herkunft und Be-
deutung eines Motivs der Marienikono-
graphie. (Diss.) Ziirich 1977 (ISBN 3 260
04342 X)S.92/93. Der Vorhang bezeich-
net die Heiligkeit des von ihm umschlos-
senen Gegenstandes. ebda. S. 111.

2 vgl. dazu Hermann Bauer: Der Himmel
im Rokoko. Regensburg 1965.

10



	Die Thematik der Klosterkirche Glattburg

