
Zeitschrift: Oberberger Blätter

Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (1984-1985)

Artikel: Die Thematik der Klosterkirche Glattburg

Autor: Grünenfelder, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Thematik JosefGrünenfelder

der KlosterkircheGlattburg

Wer die kleine Klosterkirche betritt,
den beeindruckt die grosse einheitliche
Wirkung ihres Innenraumes: Architektur,

Skulptur und Malerei wirken
zusammen und bringen im Zusammenklang

das barocke Gesamtkunstwert
hervor.
Dieser so unmittelbar erlebbaren
Gesamtwirkung entspricht auf der
thematischen Seite eine ebenso schlüssige
Gesamtidee. Allerdings hat sich bis heute
kein schriftliches Konzept finden
lassen, das der gestaltenden Verwirklichung

als Vorlage hätte dienen können.
Es besteht aber kein Zweifel, dass ein
theologisch gebildeter Geist ein solches
Konzept entworfen hatte. Dass wir es

nicht kennen, macht es umso spannender,

das Kunstwerk selbst in dieser
Richtung zu befragen.

Die Architektur

Es gibt Bauwerke, die schon in ihrer
Grundrissform eine thematische Aussage

machen. Wir denken etwa an die
Kirchen mit kreuzförmigem Grundriss,
wie er für die von Abt-BischofSalomon
für die dem Hl. Kreuz geweihte
St.Mangenkirche in St.Gallen bewusst
gewählt worden sein soll (um 898), oder
an die aus demselben Gedanken
entstandene Vierpassanlage der HL-
Kreuz-Kapelle in Berneck, oder ganz
allgemein an Kirchen mit Querschiff.
Die Glattburger Kirche greift keinen
derartigen Gedanken auf. Ihr Grundriss
ist vielmehr ähnlich «abstrakt» wie der-

3 jenige ihrer «Mutterkirche», der Klo¬

sterkirche St.Gallen: In Längs- und
Querachse symmetrisch aufgebaut.
Während dort aber die grosse Kuppel
durch VerWölbung der Wand und
abweichende Dachform sich nach aussen
kundtut, lässt das schlichte Äussere der
mit einem Wohngebäude unter einem
First liegenden Glattburger Kirche
kaum einen Schluss zu auf ihre
Innengestalt. Diese überrascht nämlich,
indem in das kurze Rechteck vier Pfeiler
gestellt sind, die einen mittleren
quergestellten und überkuppelten Achteckraum

ausscheiden, auf welchen Altarraum

und Eingangsjoch münden, das
letztere durch die Nonnenempore
unterteilt. Also eine aus der geometrischen

regelmässigen Teilung gewonnene,
«abstrakte» Architektur. Ähnlich

wie in St.Gallen werden die einzelnen
Raumteile eigentlich erst durch die
Ausstattung in ihrer Rolle definiert:
Der Hochaltar macht den Ostteil zum
Altarhaus; vom Grundriss her könnte
man den Hochaltar auch an die Westwand

stellen und den Eingang in die
Ostwand setzen, ja es gibt Indizien
dafür, dass man zunächst diese Vorstellung

verfolgt hatte.
Angesichts dieser «neutralen» Architektur

werden wir, auf der Suche nach
dem geistigen Sinngehalt der Kirche,
auf deren Ausstattung verwiesen.

Ausstattung

Die Ausstattung besteht aus den
Gemälden von Franz Anton Weiss und
Dionys Roman Weiss an Decken,

Wänden, Seitenaltären und Supraporten
sowie aus den Altären und Skulpturen,

die nach Entwurf und Anleitung
des Bildhauers Johannes Wirthensohn
entstanden sind.
Wir gehen sicher nicht fehl, wenn wir
uns dem Gegenstand zuerst zuwenden,
der am mächtigsten unsere Aufmerksamkeit

auf sich zieht, gleich wenn wir
die Tür öffnen: dem

Hochaltar

Am Ostende der Kirche aufgebaut
bewirkt er, zusammen mit den Seitenaltären,

eine ausserordentlich dichte
Atmosphäre. Für den Eintretenden
schliesst er sich mit ihnen zu einer
einzigen, reich bewegten «Marmorwand»
zusammen, entfernt an die Wirkung der
Ikonostase in östlichen Kirchen
erinnernd.

Wenn wir ihn näher betrachten, stellen
wir fest, dass er aus zwei ineinanderge-
stellten Baldachinen besteht. Der
umfassende, grosse bildet das eigentliche
Retabel, getragen von zwei wuchtigen
Säulen, begleitet von vielfach
geschweiften Voluten. Das in Schwüngen
und Gegenbewegungen aufsteigende
Hauptgesims ist wie eine Thronbekrö-
nung mit Quasten behängt und bietet
einem grossen, von Engelchen
zurückgeschlagenen Vorhang Ausgangspunkt
und Halt.
Nennt man barocke Kirchen gerne
«Thronsäle Gottes», so trifft dies für
Glattburg in besonderem Masse zu.
Der innere Baldachin nämlich ist



nichts anderes als der Aussetzungsthron

für die Monstranz mit der
geweihten Hostie. Glattburg ist ja das

Kloster, von dem aus die «Ewige Anbetung»

sich in den Frauenklöstern
verbreitete. Diese ewige Anbetung gilt dem
in der Hostie gegenwärtigen Erlöser.
Hier begegnen sich Himmel und Erde:
Der grosse sternenbesäte Vorhang, seit
der Antike ein rangschaffendes
Zeichen, bedeutet nichts anderes als den
geöffneten Himmel1, aus dem denn
auch die anbetenden und Weihrauch

Die Benediktinerinnen von Glattburg

können als der letzte Zweig der
Abtei St.Gallen bezeichnet werden.
Mit dem Stiftungsbrief vom 8.
Dezember 1760 bestimmte Abt Coele-
stin Gugger von Staudach als kirchliche

und weltliche Oberinstanz die
Geschicke des Frauenklosters, das

er dem Benediktinerorden einverleibte.

Die Schwesterngemeinschaft
war zwar bereits 1754 vom Priester
Josef Helg in Libingen gegründet
worden mit der besonderen Aufgabe,

die ewige Anbetung vor dem
Heiligsten Sakramente zu pflegen.
Die Gründung Helgs wurde jedoch
erst mit dem Eingreifen des St.Gal¬
ler Abtes lebensfähig. Die
einschneidendste und zugleich
segensreichste Entscheidung nach der
Gründung «Neu St.Gallens» - wie
das Benediktinerkloster genannt
wurde - war die Verlegung des
Konvents aus den schlecht gebauten und

spendenden Engel herniedergestiegen
zu sein scheinen. Unter diesem Aspekt
sind sogar die beiden Engelsköpflein
nicht zufallig, auf denen die Stellfläche
für die Monstranz aufruht: sie gehört
zur himmlischen Spare (panis angelo-
rum; panis, qui de coelo descendit).
Zurückhaltend fügt sich das Taberna-
keltürchen mit dem Gekreuzigten
zwischen die schwungvollen Voluten,
Behältnis des geweihten Brotes. Zu Seiten
erscheinen in der Art von Broncereliefs
die Vorbilder aus dem Alten Testa-

feuchten Gebäuden im Toggenbur-
gertal auf die Glattburg. Diese Burg
- erstmals erwähnt im Jahre 788 als
Besitz eines äbtischen Ministerialen
Arnold - war 1625 vom Kloster
St.Gallen übernommen worden und
nahm nach einer baulichen Erweiterung

1782 die Klostergemeinschaft
auf. Klosterkirche samt Zellentrakt
sind auf den Einzug der Schwestern
hin neu gebaut worden. Die Restauration

des Kircheninnern hat den
Zustand des späten 18. Jahrhunderts

wiederhergestellt. Seit der
Aufhebung des Klosters St.Gallen wird
das Kloster Glattburg vom Abt von
Einsiedeln visitiert, und auch der
jeweilige Spiritual wird aus den Kon-
ventualen jener Abtei gewählt. Im
vergangenen Jahr wurde das
Frauenkloster zur Abtei erhoben, der als

erste Äbtissin Frau M. Irmengard
Forster vorsteht.

ment: Der seinen Sohn opfernde Abraham

und Melchisedech, der Brot und
Wein darbringt (über ihm verheis-
sungsvoll der Kelch mit der Hostie). Es
sind die beiden Vorbilder, deren im
Kanon der Messe gedacht wird, die aufder
Mensa vor dem Tabernakel gefeiert
wird. Dass diese Reliefs nicht naturalistisch,

wie etwa das Kruzifix am Taber-
nakel und all die anderen Figuren,
sondern wie einfarbige Bronzeskulpturen
gefasst sind, dürfte auf ihre untergeordnete

Rolle als Vorbilder gegenüber der
realen Erfüllung im Kreuzopfer
hindeuten. Blutiges Kreuzopfer und
unblutiges Messopfer schliesslich kommen

zur Darstellung, wenn über dem
Kruzifixus des Tabernakels die Hostie
in der Monstranz ausgesetzt ist. Das
Lamm auf dem Buch mit den sieben
Siegeln nimmt ebenfalls Bezug auf den
im Sakrament gegenwärtigen Erlöser,
im Sinne der Identität, und weist auf die

eschatologische Dimension des
geopferten Gottessohnes hin: Das Lamm,
das geschlachtet ist, wird verherrlicht.
Himmlisches Licht strahlt aus den
Wolken des Altarauszugs golden
hernieder. Es mutet an wie eine barocke
Illustration zu Offenbarung 4 bis 7, wo
die Schar der Heiligen ruft: «Heil unserem

Gott, der auf dem Throne sitzt,
und dem Lamme».
In der Wolkengloriole weist das

Dreifaltigkeitssymbol auf die Wesensgleichheit

der drei göttlichen Personen hin,
die hier einzeln auftreten. Im Deckenbild

nämlich erscheinen Gottvater und
der Hl. Geist, denen zwei Putten aus
dem Altarauszug den goldenen Messkelch

darbringen, das Blut der Erlösung 4



Der Hochaltar und die beiden
Seitenaltäre verleihen dem
relativ kleinen Kirchenraum
einen ausserordentlich reichen
Schmuck.

- auch dieses Zeichen wird eigentlich
erst ganz verständlich, wenn unten die
gleichfalls goldene Monstranz die andere

eucharistische Gestalt des Brotes
zeigt. Sind auf diese Weise in der
Mittelachse aufsteigend Opfer, Gegenwart
und Wiederkunft Christi angedeutet, so

tragen zwei grosse Engel von den Seiten
5 her die Symbole dessen über den Altar

empor, was die Menschen Gott
darbringen können: das Kreuz des Glaubens,

den Anker der Hoffnung, das

brennende Herz der Liebe, die als höchste

der theologischen Tugenden mit
dem Lorbeerkranz ausgezeichnet ist.
Der Kranz ist ja auch die Auszeichnung
der Märtyrer, der Lohn für die liebende
Hingabe.

Die Seitenaltäre

In der barocken Kirche sind drei Altäre
die Regel. Gerne verbindet jene Zeit
diese Dreizahl mit der Hl. Familie. Dies
wird' in Glattburg besonders augenfällig.

Wie sehr der Hochaltar Christus
darstellt, haben wir gesehen.
Am nördlichen Seitenaltar - vom



Hochaltar aus gesehen rechts, am
Ehrenplatz - tritt uns Maria als unbefleckt
Empfangene entgegen, nach dem Bild
der Apokalypse der Schlange den Kopf
zertretend, um das Haupt den Sternenkranz.

Die Engel auf den Voluten weisen

marianische Zeichen vor: den
Rosenkranz, Krone und Szepter der
Himmelskönigin.

Der südliche Seitenaltar gehört dem hl.
Josef, dem Nährvater, der das Kind
sorgsam auf dem Arm trägt, begleitet
von den Engeln mit seinen Werkzeugen:

Massstab, Winkel und Senkblei.
In barock-vielschichtiger Denkweise
sind diese Gestalten nicht auf einen
Bezug allein beschränkt. Sie stehen ja, von
den Altaraufbauten gerahmt, in zweien
der in allen vier Kuppelpfeilern
ausgesparten Nischen. Diejenigen in den
rückwärtigen Pfeilern sind ohne
Verkleidung, besitzen aber gleichfalls Figuren.

Hier treten uns Gallus mit dem Bär
und Otmar mit dem Fässchen in
schwarzer Benediktiner-Tracht entgegen:

der erste und der zweite Gründer
des Mutterklosters St.Gallen. Maria
und Josef, Gallus und Otmar aber sind,
so betont die Klosterchronik, «die vier
Hauptpfeiler des neuen Klosters».
Treten schon die beiden kraftvollen
Mönchsgestalten gegenüber dem gold-
gefassten höchsten «himmlischen
Adel» der hl. Familie bescheidener auf,
so will die Gruppe von vier ovalen
Brustbildern mit benediktinischen
Heiligen erst auf den zweiten Blick beachtet

sein: Benedikt und Scholastika als

ranghohe Gründer des Ordens seitlich
des Hochaltars über den Portalen, die
in Glattburg besonders verehrte und

mit einmaliger Reliquie vertretene
St.Galler Inklusin Wiborada und der
hl. St.Galler Mönch Notker aber volksnäher

an den Seitenaltären.

Wand- und Deckenmalereien

Das feingemalte, in Violettönen gehaltene

Bild des Abendmahls zwischen
den Monogrammen Jesu und Mariens
an der Emporenbrüstung scheint
zunächst ohne feste thematische Beziehung

zu seiner Umgebung zu sein. Es
bindet sich aber sinnvoll ein, wenn man
beachtet, dass es das Gegenüber des

Hochaltars bildet. In seiner reliefartigen

Farbgebung verbindet es sich mit
den Vorbildern der Eucharistie am
Tabernakel, und es selbst ist ja das Urbild
des neutestamentlichen Opfermahles.
Drückt der Hochaltar vor allem Opfer
und Realpräsenz aus, so kommt hier
der Gedanke des Liebesmahles zum
Ausdruck, und zwar im Räume der
Gemeinde. Die erhöhte Lage des Bildes
entspricht der herausgehobenen Stellung

des Aussetzungsthrones im Altar,
womit das Bild Vorbild für die dort
vorhandene Wirklichkeit wird. Die Schwestern

auf der Empore können sich
gleichsam als erweiterte Apostelschar
empfinden.
Blicken wir nun empor, so entdecken
wir über den Pfeilern die in ähnlicher
Art wie das Abendmahl Ton in Ton
gemalten mächtigen Gestalten der vier
Evangelisten, auf Wolken schwebend
vor grün hinterlegten Gittergründen.
Sie sind in der Eindrücklichkeit ähnlich

wie die Skulpturen der Klosterpatrone,
reliefartig gemalt und damit der
Wirkung nach Bildwerken nahestehend.
Als Verfasser des Neuen Testaments
sind sie Kronzeugen der christlichen
Botschaft, Vermittler jenseitigen Wissens

in unser Diesseits. So stehen sie

sinnvoll in der Übergangszone
zwischen dem wirklichen gebauten Raum
und den im Kuppelgemälde sich
öffnenden Himmelsräumen, in denen die
triumphierende Kirche, die zur Seligkeit

Gelangten des Alten und Neuen
Bundes sich zur Anbetung des auf dem
Kreuz geopferten Lammes vereinigt.
In lockerer Spirale angeordnet, sitzen,
knien oder stehen die himmlischen
Gestalten auf Wolkenbänken, angeführt
von der Immaculata und den Verwandten

Jesu, sieben grossen Engeln und den
Apostelfürsten. Moses und Aron,
Abraham und David vertreten das Alte
Testament als Vorbilder des Erlösers.
Es folgen die Benediktinerheiligen
Benedikt, Scholastika, Gallus und Otmar,
Gertrudis mit dem brennenden Herzen

- die grosse Verehrerin des Herzens
Jesu - und die hl. Mechtildis, das

Monogramm Christi auf der Brust.
Schliesslich der hl. Martin mit dem
Bettler und die oft angerufenen heiligen
Frauen Barbara, Agnes, Ida von
Toggenburg und Agatha. Etwas einsam
giesst der hl. Florian seinen Löschkrug
aus. Die Büsserin Magdalena und der
im Sanktgallerland seit 1672 mit Offizium

gefeierte Nikolaus von Flüe bleiben
demütig am Kuppelrand, der letztere
übrigens an derselben Stelle wie in der
Kuppel der St.Galler Klosterkirche, die
offensichtlich vorbildhaft wirkte (1760 6



Der heilige Josef, dem wie auch
der Gottesmutterje ein Seitenaltar

gewidmet ist, bildet
zusammen mit Gallus und Otmar
einen der «vier Hauptpfeiler des

neuen Klosters» Glattburg

nach Entwurf Christian Wenzingers
von Josef Wannenmacher gemalt).
So wird die in der Kirche gehaltene
Ewige Anbetung durch die im Bilde
vergegenwärtigte jenseitige weitergeführt

und erweitert in ähnlicher Weise,
wie mit andern Mitteln am Hochaltar
die Eucharistie ausgedeutet wird.
Über der Empore schliesslich wird im
Deckenbild das Herz Jesu gezeigt,
umgeben von Engeln, deren einige
musizieren. Das Herz Jesu ist gerade in
Glattburg und von hier ausgehend im
Sanktgallischen Gegenstand besonderer

Verehrung.
Haben wir damit die grossen Linien der
bildlichen und skulpturalen Darstellungen

in der Klosterkirche verfolgt, so

sind damit die Zusammenhänge bei
weitem nicht ausgeschöpft. Barocke
Geisteswelt und Kunst leben ja in
vielschichtigen, man möchte sagen
«polyphonen» Denkvorgängen, wie dies die
vielstimmige Musik der Zeit oder die in
der Barockzeit zu voller Reife entwik-
kelte Orgel als geordneter, aber immer
wieder anders klingender Kosmos
beispielhaft zum Ausdruck bringen. Es seien

einige Beispiele herausgegriffen.
Bisher nicht erwähnt haben wir die beiden

Katakombenheiligen Donatus und
Magnus, die in barocken Prunkrüstungen

unter den Mensen der Seitenaltäre
ruhen. Ihr Ort ist mit Bedacht gewählt.
Hier sind sie, die Hauptreliquien des

Klosters, dem Volke am nächsten,
haben den Ehrenplatz zu Füssen der
Immaculata und des hl. Josef, sind diesen
aber gleichzeitig nachgeordnet,
entsprechend der himmlischen Hierarchie.

Hier kann das Messopfer über



Über der Empore, die den
Klosterfrauen zur Ewigen Anbetung

dient, wird im Deckenbild
das Herz Jesu gezeigt, das in
Glattburg besonders verehrt
wird.

dem Märtyrergrabe gefeiert werden,
wie in den Katakomben selbst. Diese
Beziehung zur Urkirche, zu den
Blutzeugen der Frühzeit und zur Mitte der
Christenheit war dem von Echtheitszweifeln

nicht angefochtenen Frommen

der Barockzeit Bestätigung seiner
Rechtgläubigkeit, erlebte Einheit der
kämpfenden mit der triumphierenden
Kirche. Dies erst recht, wenn an hohen
Festen die Deckel vor den Reliquien
entfernt waren und diese selbst
geschaut werden durften.
In durchdachter Weise ist Maria der
Evangelist Johannes zugeordnet, der
Lieblingsjünger, zu dem Jesus am
Kreuz sagte: Siehe deine Mutter.
Dem hl. Josefsteht der Evangelist
Matthäus nahe, dessen Evangelium mit
dem Stammbaum Jesu beginnt.
Bei Markus und Gallus ist der
Zusammenhang weniger offensichtlich. Wenn
man nicht die beiden starken Wildtiere
Leu und Bär bemühen will, was einem
barocken Denker gewiss gelungen
wäre, so kann man bei Lukas bedenken,
dass er in ähnlicher Weise nachträglich
zu den Aposteln gestossen ist, wie
Otmar ein Jahrhundert nach Gallus zu
dessen Jüngern, die er zu neuer
Gemeinschaft und Regel führte. Ob der
Arzt Lukas an Otmars heilbringendem
Fässchen einen weiteren Anknüpfungspunkt

fände, sei dahingestellt. Dass
Markus, als weitreisender Missionar zu
Gallus passend, der ständige Begleiter
Petri, Lukas aber des hl. Paulus war,
wird bedeutsam, wenn man bedenkt,
dass Gallus und Otmar gern mit den

Apostelfürsten in Analogie gesetzt wurden.

Es ist nicht zu übersehen, dass wir zwei
verschiedene Arten von Malerei vor
uns haben.
An den Wänden und Kuppelzwickeln
wollen die Gemälde ganz offensichtlich
mit dem Gebäude und seiner Zier
zusammengehören. Weiss gibt das
Abendmahl an der Emporenbrüstung
in einen Rahmen von gleicher Farbe
wie das Bild, illusionistisch-plastisch
gemalt wie die Fensterumrahmungen,
die Schmuckelemente in den Gurtbogen

etc. Das Bild selbst wirkt wie ein
Relief, gleichsam im Gebäude
angebrachtes Erinnerungsbild an das
historische Ereignis der Einsetzung der
Eucharistie. Ähnliches lässt sich sagen von
den in die Architekturmalerei
eingebundenen Evangelistengestalten: vor

Gittergründe gesetzte Hochreliefs, Bilder

von den heiligen Männern, nicht
diese selbst. Lassen wir unser
modernstoffliches Denken für einmal beiseite
und betrachten wir die illusionisch
gemalte Darstellung als Realität, so
schliesst der Raum mit dem von vier
Urnen überhöhten grossen Kranzgesims

ab. Man könnte sich vorstellen,
dass darüber eine Kuppelarchitektur
ansetzen würde. Statt dessen geht unser
Blick über das Gesims hinaus in einen
Wolkenhimmel, der von den erwähnten

Heiligen und biblischen Personen
bevölkert ist.
Da ist nun nichts mehr von gemalten,
einfarbigen Reliefs. Hier will der Maler
den wirklichen Himmel, wirkliche
Wolken und lebende Menschen aus 8



Das Kuppelgemälde öffnet
die Himmelsräume, in denen
die triumphierende Kirche die
zur Seligkeit Gelangten des
Alten und Neuen Bundes
vereinigt

9

VA {"* {'

' * •



Das in sehr verhaltenen Tönen
gemalte Abendmahl an der
Emporenbrüstung bildet ein
thematisches Gegenüber zum
Hochaltar.

' \ v^rv- {/p,r\ - pfy pzp

Fleisch und Blut darstellen. Er öffnet
den Blick von der diesseitigen in die
andere, jenseitige Realität, stellt sie als
lebendig-gegenwärtig, aber jenseits des
gebauten Raumes dar.
So wird auch verständlich, weshalb
über dem Hochaltar der reale Kelch
dem im Deckengemälde erscheinenden
Gottvater dargebracht wird. Der
Bildrahmen ist sozusagen ein Fenster zum
Jenseits, aus dem der Höchste
herniederblickt2. So kann man auch verstehen,

dass verschiedene Heiligengestalten
zweimal in dieser Kirche auftreten:

Im gebauten Räume als gemalte oder
skulpierte Figur, offensichtlich von
Menschenhand gefertigtes Abbild, in
den Himmelsräumen darüber aber als
der wirkliche, in der Seligkeit lebende
Fürbitter.
Lässt sich im Hochaltar als der Opferstätte

neben dem statischen Moment
eine aufsteigende, hingebende Bewe¬

gung erkennen, so ist es im Kuppelraum,

wie wenn das Ewige gleichsam
herunterstiege und gegenwärtig würde.
Auch die Zahlensymbolik ist von
beeindruckender Schlüssigkeit. Der
Altarbereich ist auf die Dreizahl
abgestimmt: drei Altäre, Heilige Familie,
Dreifaltigkeit, drei göttliche Tugenden.
Im Kuppelraum herrscht die Vierzahl:
vier Patrone, vier Evangelisten, vier
Vertreter des Alten Bundes im Kuppelbild.

Vier benediktinische Heilige, die
Glattburg besonders nahestehen,
verbinden das Schiff mit dem Altarhaus,
wie ja der sakrale Bereich der Dreizahl
mit den Seitenaltären ins Schiff
übergreift und sich in Maria und Josef
demjenigen der Vierzahl verbindet.
Die Drei aber ist seit alters dem Göttlichen,

die Vier dem geschaffenen Kosmos

zugeordnet.
So ist die Klosterkirche Glattburg nicht
nur ein gemauertes, sondern auch

kunst- und sinnvolles geistiges Gebäude,

dessen Gehalt die Lebensaufgabe
des Anbetungsklosters tiefsinnig deutet.

Nehmen wir uns Zeit, diesen
Gedanken schauend nachzugehen, so wird
uns der Besuch zur Betrachtung im
doppelten und eigentlichen Sinn des
Wortes.

Anmerkungen
1 Brigitt Andrea Sigel: Der Vorhang der

Sixtinischen Madonna. Herkunft und
Bedeutung eines Motivs der Marienikonographie.

(Diss.) Zürich 1977 (ISBN 3 260
04342 X) S. 92/9 3. Der Vorhang bezeichnet

die Heiligkeit des von ihm umschlossenen

Gegenstandes, ebda. S. 111.
2 vgl. dazu Hermann Bauer: Der Himmel

im Rokoko. Regensburg 1965.


	Die Thematik der Klosterkirche Glattburg

