
Zeitschrift: Oberberger Blätter

Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (1982-1983)

Artikel: Katakombenheilige im Oberberger Amt : zur Festlichkeit des 18.
Jahrhunderts

Autor: Achermann, Hansjakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katakombenheilige
im Oberberger Amt

Hansjakob Achermann

Zur Festlichkeit des 18. Jahrhunderts

Übertragungsfeste nehmen im kirchlichen

Leben des 17. und 18. Jahrhunderts

eine recht bedeutende Rolle ein.
Kein Jahr vergeht, ohne dass nicht
mindestens eine Translation stattfindet,
selbst im relativ kleinen Gebiet der
damaligen katholischen Eidgenossenschaft.

Dabei werden innerhalb
prunkender Feiern Reliquien, Gnadenbilder,

ja vereinzelt sogar Bruderschaften
in ein neues oder doch stark erneuertes
Gotteshaus übertragen. Zahlenmässig
bilden hierin die Reliquientranslationen

die stärkste Gruppe, und unter
ihnen ragen wieder jene mit den
Katakombenheiligen besonders stark
hervor'.

Ganz durch Zufall hatten nämlich
Arbeiter im Jahre 1578 an der Via Salaria
nova in Rom eine der völlig in Vergessenheit

geratenen Katakomben wieder
entdeckt. Voll Staunen standen die
herbeigeeilten Kardinäle, Ambassadoren
und sonstigen geistlichen und weltlichen

Würdenträger vor den spätantiken

Gräbern und bewunderten
Inschriften und Malereien aus frühchristlicher

Zeit. Angeregt durch die Entdek-
kung, begann man nun mit einer
systematischen Erforschung der römischen
Friedhöfe. So wurden nach und nach
alle alten Coemeterien wieder gefunden.

Nach damaliger Ansicht lagen in diesen
Totenstätten unzählige Märtyrer
begraben. Allein für die Calixtus-Kata-
kombe rechnete man mit 1,7 Millionen
bestatteter Blutzeugen. War auf einer
Grabplatte eine Palme eingemeisselt
oder fand sich eine Blutampulle als

5 Grabbeigabe, so galt dies als sicherstes

Zeichen dafür, dass hier die Gebeine
eines Märtyrers ihre Ruhestätte hätten.
Erst viel später konnte die kritischen
Forschung die Falschheit dieser
Annahme beweiskräftig feststellen. Vorerst

wurden aber die gefundenen
Skelette als Märtyrerreliquien ausgegraben.

War ihr Erhaltungszustand eini-
germassen befriedigend, so Hess man sie
als «ganzer hl. Leib» beieinander, an-
sonst wurden sie partikelweise zum
Vorrat gelegt, bis sie mit anderen
Reliquien verschenkt wurden. Sie schmük-
ken noch heute unzählige barocke Reli-
quiare. Bekannt wurden diese Gebeine
unter Sammelnamen wie «Römer
Heilige» oder «Römische Märtyrer», dann
auch «Heilige Leiber» und später
«Katakombenheilige».

Kaum war die Kunde von den
ungeheuren Funden in die Welt hinaus
gedrungen, so bewarben sich Fürsten,
Städte, Stifte, Klöster und Dörfer um
den Besitz solcher Martyrer-Leiber.
Tausend und abertausend
Katakombenheilige wechselten in der Folge ihre
Stätte vom Dunkel der unterirdischen
Friedhöfe in die lichte Helle barocker
Altäre. Hatte man nämlich einen
solchen Märtyrer von Rom erhalten, so
wurden die Gebeine gefasst, das heisst
mit Perlen, Kronen und kostbaren
Prunkgewändern geschmückt, in einer
festlichen Prozession in die Kirche
übertragen, wo sie in einem Schrein
hinter Glas zur Verehrung ausgestellt
blieben.
Auf diese Weise kamen viele Gotteshäuser

Österreichs, Süddeutschlands
und der Schweiz zu Römischen Märtyrern.

Der fromme Wettstreit unter Für¬

sten und Stiften, wer am meisten hl.
Leiber besässe, brachte allein unserem
Land in der Barockzeit über 200
Katakombenheilige. Bezogen auf eine Kirche

hat dabei das fürstliche Stift Einsiedeln

den ersten Rang erobert. Es konnte
1744 den 14. heiligen Leib in die
Klosterkirche überführen. Betrachten wir
aber ein ganzes Territorium, so kommt
dieser Vorrang eindeutig dem Gebiet
der Fürstabtei St.Gallen zu. Mit Recht
rühmt P. Kolumban Brändle: «Nicht
leicht wird man eine Landschaft in
Deutschlande antreffen, welche in
einer gleichen Stäcke mit so vielen Hei-
ligthümern und Leichnamen der Heiligen

Gottes pranget, als die Hochfür-
stlich-St.Gallische, Alte und Neue
Landschaft, darmit gezieret und
beglücket ist»2. Tatsächlich wurden bis
zum Ende der äbtischen Herrschaft
nicht weniger als 30 Katakombenheilige

in dieses Gebiet überbracht. Sie
verteilen sich aufdie einzelnen Gotteshäuser

wie folgt:

In der Alten Landschaft:
Landshofmeister Amt:
St.Gallen, Stiftskirche: S. Honoratus
(1), S. Antoninus (2), S. Hyazinthus (2),
S. Bacchus (2), S. Sergius (2), S. Erasmus

(2), S. Lucina (3); St.Gallen, Stift,
St.Galluskapelle: S. Benedictus (3), S.

Bonifatius (4); St.Gallen, Frauenkloster
Notkersegg: S. Julianus (3), S. Juliana
(4); St.Gallen, Frauenkloster St.Geor¬

gen: S. dementia (4); St.Gallen,
Heiligkreuzkirche Rotmonten: S. Pius (4);
St.Gallen, Pfarrkirche St.Fiden: S.

Theodora (4); St.Gallen, Pfarrkirche
Brüggen: S. Fidelis (4).



Der Einbezug der Katakombenheiligen
in die Deckenmalerei der

Stiftskirche sprichtfür ihre Wertschätzung.
Neben Gallus, der die Alte Landschaft
in Schutz nimmt, sind hier Antonius,
Justinus und Pankratius dargestellt.

Rorschacher Amt:
Rorschach, Pfarrkirche: S. Constantius
(2); Rorschach, Frauenkloster St.Scho¬
lastika: S. Benedictus (3); Goldach,
Pfarrkirche: S. Valentinus (4).

Oberberger Amt:
Gossau, Pfarrkirche: S. Justinus (3);
Waldkirch, Pfarrkirche: S. Coelestinus
(4).

Wiler Amt:
Wil, Stadtpfarrkirche: S. Pancratius (2);
Glattburg, Frauenkloster St.Gallen¬
berg3: S. Magnus (4), S. Donatus (4).

In der Grafschaft Toggenburg:
Neu St.Johann, Klosterkirche: S.

Theodoras (2); Lichtensteig,
Stadtpfarrkirche: S. Marinus (2); Magdenau,
Frauenkloster: S. Theodora (2); Wildhaus,

Pfarrkirche: S. Laureatus (2);
Wattwil, Frauenkloster Maria Angelo-
rum: S. Leander (2), S. Victoria (3), S.

Bonifatius (4).

Zeitlich verteilen sich die Translationen

der Römischen Märtyrer so: Vor
1650 (1) ein Katakombenheiliger,
zwischen 1650 und 1700 (2) zwölf,
zwischen 1700 und 1750 (3) sechs und
zwischen 1750 und 1800 (4) elfheilige
Leiber4. Auffallend ist, dass mit Ausnahme
des Klosters Maria Angelorum im 18.

Jahrhundert keine neue Katakombenheiligen

mehr ins Toggenburg gelangten.

Dies hängt wohl mit den konfessionell

unstabilen Verhältnissen in der
Neuen Landschaft zusammen. Das
Eintragen eines Reliquienleibes wäre
wohl von den Reformierten der damaligen

Zeit als Provokation und als
Störung des Landfriedens empfunden wor¬

den. Anders verhielt es sich im Fürstenland.

Dank der stärkeren Bindung an
die äbtische Herrschaft war hier im 16.

Jahrhundert die katholische Religion
fast vollumfänglich wieder eingeführt
worden. Darum brauchte man keine
diesbezüglichen Rücksichten zu
nehmen. Tatsächlich stellen wir denn auch
hier das Schwergewicht der Translationen

im 18. Jahrhundert fest.

Die Translationen
in der Alten Landschaft

Das erste Übertragungsfest eines
Katakombenheiligen in der Alten Landschaft

fand 1643 am Sitz des Landesfürsten

statt. Die Honoratus-Translation
setzte gleichzeitig den Massstab für alle
weiteren Übertragungen, nicht bloss im
Fürstenland, sondern auch in den
Gebieten der übrigen Eidgenossenschaft.
Eine zweite, noch pompösere Translation

inszenierte die Abtei 1654 für den
Leib S. Antoninus. Darauf folgten solche

Feste in zwei anderen wichtigen
Zentren der Landschaft: 1672 in Wil,
1674 in Rorschach, wobei am letzteren
Ort eine ganze Schiffsarmada den
Katakombenheiligen begleitete. Die
Übertragung der vier Märtyrer Sergius,
Bacchus, Hyacinthus und Erasmus 1680 in
die St.Galler Stiftskirche stellte einen
Höhepunkt barocker Festlichkeit dar.
Zudem war sie die letzte diesbezügliche
Feier des 17. Jahrhunderts im Fürstenland,

gleichzeitig die letzte öffentliche
Katakombenheiligen-Übertragung ins
Kloster überhaupt. Die später erworbe¬

nen Martyrer-Leiber wurden nur noch
still in die Abtei eingetragen. Wohl aber
beteiligten sich einzelne Stiftsherren
mit dem jeweils regierenden Fürstabt
an den Übertragungsfesten des 18.

Jahrhunderts im Untertanengebiet.
Macht die Verteilung der Märtyrer im
17. Jahrhundert deutlich, dass nur gerade

die vornehmsten Orte für würdig
befunden werden, einen oder mehrere
Katakombenheilige zu beherbergen, so

zeigt das folgende Säkulum mit dem
Massenimport der Gebeine die zunehmende

Verflachung. Trotzdem bleibt
es auch jetzt noch eine besondere Ehre,
einen hl. Leib im eigenen Gotteshaus
zu wissen. Längst nicht jeder Ort wird
damit ausgezeichnet.
Das Frauenkloster St. Scholastika in
Rorschach begann im 18. Jahrhundert
als erstes den Reigen. Mit kräftiger
Unterstützung durch das Stift St.Gallen
trugen die Schwestern 1732 den Bene-
dictus-Leib ein. Elf Jahre später folgte
Gossau, 1748 das Frauenkloster Not-
kersegg mit S. Julianus. Diese Translation

gestalteten Stift und Kloster zu
einer besonders eindrücklichen Feier.
P. Honorât Peyer im Hof zeichnete als

Hauptverantwortlicher für deren
Gestaltung5.

Die zweite Hälfte des 18. Jahrhunderts
brachte sieben weitere Translationen,
für die zu einem schönen Teil der
damalige Offizial P. Iso Walser das

Programm entwarf, wie er überhaupt den
Kult der Katakombenheiligen förderte,
wo er konnte. Allein in die Alte Landschaft

vermittelte er mehrere hl. Leiber:
1761 nach Goldach, 1763 nach Waldkirch,

1769 ins Frauenkloster St.Geor-



gen (zugleich Pfarrkirche), 1776 ins
Frauenkloster St.Gallenberg, 1777
nach Rotmonten und 1778 nach St.Fi-
den. Die letzte Translation unter
äbtischer Herrschaft wurde schliesslich in
Brüggen durchgeführt, 1783 mit dem
Fidelis-Leib.

S. Justinus in Gossan

Der Gossauer Katakombenheilige
7 stammt aus dem Cyriaca-Coemeteri-

um, das über 40 hl. Leiber für die
Schweiz geliefert hat. P. Bernhard
Frank von Frankenstein hatte den
römischen Märtyrer 1742 für sein Kloster
erhalten, als er im Namen der Abtei wegen

eines Jurisdiktionsstreites mit dem
Bischofvon Konstanz in Rom rechtete.
Der päpstliche Generalvikar, Giovanni
Antonio Guadagni, hat den hl. Leib am
3. Januar 1742 authentisiert und
verschenkt. Der Märtyrer Justinus kam im
Reisegepäck von P. Bernhard nach
St.Gallen. Davon erhielt der damalige
Gossauer Pfarrer Dr. Franz Müller

Kenntnis. Er setzte nun alle Hebel in
Bewegung, um für die vor kurzem neu
erbaute Kirche in den Besitz der
Reliquien zu kommen. Denn alle anderen
Ämter des Fürstenlandes hatten innerhalb

ihrer Grenzen bereits mindestens
einen hl. Leib, nur das Oberberger Amt
noch nicht. Welch eine Gelegenheit bot
sich da für Gossau, diesen Mangel zu
beheben. Nur hatten sich die Gossauer
im 18. Jahrhundert etwas aufmüpfe-
risch gegen die äbtische Herrschaft
betragen, auch beim Kirchenbau hatten
sie Widerstand gezeigt; wen wundert's,



Das mit Gewändern geschmückte
Skelett von Justinus, nach einer
Darstellung in der Stiftsbibliothek

wenn man in St.Gallen nicht besonders
gut auf sie zu sprechen war? So schlug
der Fürstabt Coelestin Gugger von
Staudach zuerst des Pfarrers Bitte rundweg

ab.
Er zweifle nach allem Vorgefallenen
daran, meinte der Prälat, ob die
Pfarrkinder eine solche Gabe richtig zu
schätzen wüssten. Erst der Elinweis auf
die vielen Vergabungen für eine allfällige

Fassung erbrachte beim Abt einen
Gesinnungswandel. Am 21. Januar
1743 war es soweit. Er gab dem Pfarrer
die Zusage, der diesmal gar mit allen

vorgesetzten Flerren Gossaus zum
Landesfürsten gekommen war, um seiner

Bitte die grössere Resonanz zu
verleihen.

Nun versiegen die Quellen. Wir wissen
darum nicht, wo der hl. Leib gefasst
wurde und wer diese Arbeiten ausgeführt

hat. Nur soviel ist bekannt, dass

der Märtyrer als ruhender Soldat (miles
Christi) auf einem Paradebett
hergerichtet wurde. Als Grundgerüst diente
eine hölzerne Figur, die an den passenden

Stellen mit den entsprechenden
Knochen bestückt war. Wie andere

Gnadenbilder hat man sie darauf in
erlesene Stoffe gekleidet und mit Pretiosen

geschmückt. So lag nun S. Justinus
auf seinem Paradebett, mit der rechten
Hand stützte er sein behelmtes Haupt,
die Linke hielt einen Palmzweig als
Symbol für das bestandene Martyrium.
Das weisse Spitzenhemd wurde
grösstenteils von einem golddurchwirkten
Oberkleid bedeckt, das aber die Brustpartie

freiliess, um hier die Gebeine zeigen

zu können. Dazu trug der Blutzeuge

einen grünen, goldbestickten Rock,
entsprechende Stiefel an den Füssen 8



und einen um die ganze Gestalt gefällig
drapierten blaugoldenen Mantel.
Auf ähnliche Art wurden die meisten
Katakombenheiligen gefasst, seltener
stehend wie etwa S. Pancratius in Wil,
oder gar sitzend, wie S. Benedictus im
Frauenkloster in Rorschach. Der
hölzerne Korpus bzw. das entsprechende
Drahtgerüst hat in späterer Zeit den
barocken Fassern des öftern den Vorwurf
des Betrugs oder wenigstens der
Täuschung eingebracht. Wer so urteilt, gibt
zu erkennen, dass er sich in der Epoche
des 17. und 18. Jahrhunderts sowie
ihrem Kunstschaffen nicht auskennt. Die
Absicht der Fasserinnen und Fasser
war es, den JTeiligen in seiner Ruhestätte

körperhaft darzustellen, zugegebe-
nermassen mit etwas barocker Theatra-
lik, wie dies dem Zeitgeschmack
entsprach. Aber niemals dachte jemand
daran, hier einen unverwesten Körper
vorzutäuschen. Dazu liess man den
Schädel, die Hand- und Fussknochen
zu sichtbar.
Auf den 22. September 1743 hatte der
Fürstabt zusammen mit dem Pfarrer
den Tag der Translation festgesetzt.
Über dessen Ablauf sind wir quellen-
mässig schlecht orientiert. Aus allem,
was für die Nachwelt aufgeschrieben
wurde, zeigt sich aber, dass es ein recht
grosses Fest gewesen ist. Allein die
Prozession auf der Matte vor dem Zollhaus
dauerte drei Stunden. Sicher war der
Aufzugsweg mit entsprechenden
Triumphbögen, Pyramiden und anderen
Kunstbauten ausgeziert gewesen, wie
ich das für Waldkirch noch zeigen werde.

Ebenso dürften innerhalb der
Prozession verschiedene auf den Märtyrer

bezogene Bilder mitgeführt worden
sein. Dem kirchlichen Aufzug schlössen

sich die Festpredigt und das Pontifi-
kalamt an. Schliesslich wurde S. Justi-
nus in die Kirche überführt. Die ganze
Feier dauerte von morgens um acht
Uhr bis nachmittags um zwei Uhr,
sechs Stunden also.
Der skizzierte Ablauf der Justinus-
Translation (Prozession, Predigt,
Hochamt) entsprach eigentlich im Aufbau

den Übertragungsfesten des 17.

Jahrhunderts, in denen die Begrüssung
des Märtyrers im Vordergrund steht.
Im Gegensatz dazu betonen die Feiern
des 18. Jahrhunderts vor allem den Tri-
umph des Heiligen, was sich auch auf
die Gestaltung des Tages auswirkt. Wir
werden dies in Waldkirch noch sehen.

Möglicherweise wurde in Gossau der
Märtyrer zum ersten Mal den Gläubigen

öffentlich gezeigt und darum das

Begrüssungsmotiv stärker betont. Ein
sicherer Hinweis dafür lässt sich
allerdings in den Quellen nicht finden.
Für die Translation hatte man auch ein
eigenes Lied verfasst. Ich möchte es

P. Kolumban Brändle gleichtun. Weil
schon ihm weitere Angaben über das

Fest fehlten, hat er das Lied hingesetzt.

«Gesang des H. Märtyrers Justini,
Schutzpatron zu Gossau:

1.

Last uns vor allen
nur Gott gefallen,

die wir im Herrn
heut versamblet seind:

In lauterer Freud
und Fröligkeit

kommbt laßet uns singen
vor allen Dingen
das Lob vollbringen

Justino, Gottes Freund.

2.

Der hat hergeben
sein Leib und Leben,

für Gottes Ehr
auch vergossen sein Bluth:

Treu war er an Gott
bis in den Todt,
war nit abwendig,
im Glauben beständig,
zeigt hoch verständig

ein großen Helden-Muth.»

In der dritten und vierten Strophe wird
weiter auf das Martyrium des Justinus
eingegangen, im allgemeinen natürlich,
weil man ja nichts Genaues über ihn
wusste. Dann folgt der Übergang zu
dessen Lohn im Himmel:

«5.
Nach dem Abscheiden,
nach Todt und Leiden

Justino worden der Himmel zutheil:
Sein heilige Gebein,
all' groß und klein,
die seind beschert,
die seind verehrt,
wie man begehrt,

Gossau zu seinem Heil.

6.

Darum all zusammen
in Gottes Nammen,

Die Ihr Pfarrkinder
zu Gossau hier seind:



Die Darstellung Coelestins bezeugt
barocke Feierlichkeit und Frömmigkeit

Mit Hertz und Mund
alle Tag und Stundt
Justinum ehret,
zu ihm Euch kehret,
sein Lob vermehret,

ist unser bester Freund.»

Die beiden letzten Strophen stellen
schliesslich Justinus als grosses Vorbild
und als Schutzpatron vor. Mit dem
Wunsche, dass sich auf die Fürbitte des

Heiligen zum Seelenheil eines jeden
Glaube, Hoffnung und Liebe, die
drei Kardinaltugenden, vermehren,
schliesst das Lied.
Die Dichtung, deren Verfasser wohl im
St.Galler Stift zu suchen ist, hebt sich
formal und inhaltlich nicht über andere
Translationslieder heraus. Als solche
ist sie der Gattung der Gebrauchslyrik
zuzurechnen, nur für den Tag gemacht,
um bald wieder in Vergessenheit zu
geraten6.

S. Coelestinus in Waldkirch

Fast genau 20 Jahre nach der Translation

in Gossau fand in Waldkirch die
zweite Übertragung eines
Katakombenheiligen im Oberberger Amt statt.
Wenn ich im folgenden ausführlicher
auf dieses Fest eingehe, so darum, weil
wir hierüber quellenmässig besser
informiert werden. Doch sei in Erinnerung

gerufen, dass sich die Translation
in Gossau wohl im grossen und ganzen
ähnlich abgespielt hat.
S. Coelestinus stammt aus der Priscilla-
Katakombe, der für die Schweiz eigent¬

lich nur wenige hl. Leiber enthoben
wurden. Auch hier vollzog die Schenkung

wieder der päpstliche Generalvikar,

nur hiess er diesmal Antonio Maria
Erba-Odescalchi. Die Authentik wurde
am 10. Januar 1761 ausgestellt. Der
Beschenkte war kein anderer als der
St.Galler OfFizial P. Iso Walser, der
damals in Rom weilte und einen Monat
später auch den Valentinus-Leib
geschenkt erhielt.
Die Rekognoszierung der Reliquien,
d. h. die Überprüfung, ob die in St.Gal¬
len vorliegenden Gebeine mit jenen in
der Authentik erwähnten
übereinstimmten, geschah am 28. Juli 1763 im
Stift. An diesem Tage feierte die Abtei
das Fest der Katakombenheiligen
Sergius, Bacchus, Hyacinthus und Erasmus.

Wie wir aus dieser Bezugnahme
ersehen können, legte auch das Kloster
viel Wert aufdas Formale. Am Fest des

Märtyrers Laurentius wurde schliesslich

die Schenkung in Anwesenheit des

Pfarrers, des Ammanns und der Richter
von Waldkirch schriftlich niedergelegt
und rechtskräftig, nachdem sie vorher
schon mehrere Male mit dem Fürstabt
und dem Offizial besprochen worden
war. - Am gleichen Tag überführte
man die ungefassten Reliquien vom
Stift nach Waldkirch.
Am Morgen des 10. August nach dem
Pfarrgottesdienst (Laurentiustag war
Feiertag) brach Pfarrer Josef Stiger
zusammen mit Ammann Josef Schildknecht

und den Richtern Sebastian Stu-
der, Anton Schaffhauser und Andreas
Scheywiler nach St.Gallen auf. Begleitet

wurden sie von 47 Reitern, die alle
in Ledergöller gekleidet waren. Diese

warteten an der Grenze zur Stadt
St.Gallen, während jene sich ins Stift
begaben. Dort wurden sie von P. Iso
Waiser empfangen und zur Audienz
geführt.

Hier empfing sie Fürstabt Coelestin
Gugger von Staudach. Pfarrerund
Ammann haben ihr Anliegen nochmals
vorgetragen und nach erhaltenem Ja-
Wort pflichtschuldigst gedankt, wohl
zum x-ten Male. Aber das gehörte nun
einmal zur höfischen Etikette! Dann
wurde das vorbereitete Schriftstück in
Gegenwart der Zeugen unterschrieben.
Nach der Verabschiedung führte sie der
Offizial in die Galluskapelle.
Hier lag der hl. Leib in der gleichen
Kiste, wie er von Rom hertransportiert
worden war. P. Iso legte jetzt die
Reliquien in die Arme des Pfarrers und
überreichte gleichzeitig die dazugehörenden

Dokumente. Die Männer von
Waldkirch verrichteten eine kurze
Andacht vor S. Coelestinus, dann brachen
sie auf.
Der Name des Heiligen bedeutete
natürlich eine Anspielung aufden Namen
des Landesfürsten. P. Iso Walser hatte
den Märtyrer wohl deswegen in Rom
unter den zur Verfügung stehenden
Katakombenheiligen ausgewählt. Oder er
hat gar daraufhingewirkt, dass den
Gebeinen dieser Name gegeben werde. Die
Inschriften mancher Grabplatten waren

nämlich so verwittert, dass man sie

nicht mehr lesen konnte.
Um nicht namenlose Heilige verschenken

zu müssen, hat man ihnen einen
neuen gegeben. So spricht man heute
manchmal auch von «getauften Heiligen».

Bei der Taufe wurde öfters auf



\ '
'

den Empfanger Rücksicht genommen,
so möglicherweise auch bei S. Coele-
stin.
Durchs Karlstor, der einzigen Verbindung

des Stifts mit seinem Territorium,
ohne das reformierte Stadtgebiet betreten

zu müssen, verliessen die fünf
Waldkircher mit dem hl. Leib die Abtei.

Kaum wurden sie von den wartenden

Reitern gesichtet, gaben diese zu
Ehren des Märtyrers aus ihren Gewehren

Schüsse ab. Gleichzeitig setzte
ein «fröhliches» Trompetenspiel ein.
Dann stellten sie sich für die Heimkehr
auf: An der Spitze die zwei Trompeter
und der Heerpauker, dann 20 Reiter
(mit gezückten Säbeln), der Pfarrer mit
dem hl. Leib, die Vertreter der Gemeinde

und zuletzt die übrigen Reiter. So
geordnet setzte sich der Zug in Bewegung
und passierte Brüggen und Andwil. An
beiden Orten läuteten alle Kirchenglocken,

und die Dorfbewohner säumten

den Wegrand.
Solches war auch üblich, wenn der
Landesherr oder sonst eine hochgestellte

geistliche Person in offizieller Mission

vorüberritt.

An der Gemeindegrenze von Waldkirch

wartete das Pfarrvolk mit Kreuz
und Fahne. Zwei Kompanien Fuss-Soldaten,

über 140 Mann, paradierten unter

Geschützsalven vor dem neuen
Schutzpatron. Darauf setzte sich die
Prozession in Bewegung, während
kontinuierlich mit den Mörsern geschossen
wurde und alle Kirchenglocken von
Waldkirch läuteten. Der Festzug
näherte sich dem Gotteshaus, da begannen

die Reiter eine kurze Attacke vor
dem hl. Leib auszutragen. Solche
Scheingefechte bildeten bei
Übertragungsfesten keine Seltenheit. Irgendwie
manifestiert sich auch darin die
Wertschätzung, die man für den Heiligen
aufzubringen bereit war. Darauf
formierte sich die Prozession auf das

Neue, zog mit den Reliquien zuerst um
die Kirche herum, bis sie in das Gotteshaus

hineingetragen wurden. Dort
stellte sie der Pfarrer aufden Hochaltar.
Mit der Inzensierung, dem Gebet und
dem Absingen des Liedes von S. Coele-
stin ging die kirchliche Feier zu Ende.
Die Illation oder erste Einbegleitung
des Heiligen war Vergangenheit. In al¬

ler Stille hat der Pfarrer später die
Reliquien in den Pfarrhof überführt7.
Hier begann man sofort mit den
Fassungsarbeiten. Dazu hatte der Pfarrer
eine begabte Künstlerin kommen
lassen, die schon den hl. Julianus in
Notkersegg und die beiden hl. Theodore

in Neu St.Johann bzw. Berneck
geschmückt hatte: Margaritha Kuen aus
Bregenz. Für einfachere Stickereien
wurden Frauen aus der Pfarrei beigezogen,

denn die Zeit drängte. Für das Fassen

blieben bis zur Translation nur gut
fünf Wochen.
Wie bei S. Justinus in Gossau und
S. Theodor in Berneck gab man dem
Heiligen eine ruhende Stellung. Seine
Kleidung bestand zur Hauptsache aus
rotem Samt, der reich mit Goldfäden
bestickt wurde. Nach einer zeitgenössischen

Schilderung stellten der
golddurchwirkte Mantel, der Helm, der mit
drei Federbüschen geschmückt war,
und das Prunkschwert die Hauptstücke
dar. Von der Decke des Reliquienschreins

herab hing die Ampulle mit
dem Martyrerblut in Form einer silbernen

Muschel.



Die feierliche Translation

Ausser der Reliquienfassung mussten
für das Fest noch andere
Vorbereitungsarbeiten an die Hand genommen
werden. Um davon eine Vorstellung zu
erhalten, müssen wir bedenken, dass

man damals nichts dem Zufall überlassen

wollte. Alles, selbst das belangloseste

Detail, wurde geplant.
Ein grosses Stück Wiesland, an die 100
Jucharten weit, musste für den Translationstag

vorbereitet werden: Acht
Triumphbögen, zwanzig Pyramiden und
einige andere künstliche Bauten waren
an den entscheidenden Stellen des

Prozessionsweges aufzustellen, der in der
Form eines Doppelkreuzes angelegt
wurde. Gegen Ende hat man dieses

Kreuz noch grossräumig umschritten.
Auf diese Weise war es möglich, auf
überschaubarem Raum den kilometerlangen

kirchlichen Aufzug so zu gestalten,

dass er auch von den Teilnehmern
in verschiedenen Ausschnitten immer
wieder eingesehen werden konnte. Was
es für die bildhafte Gestaltung des Weges

alles an Inventionen von Sinnbildern,

Symbolen und Emblemen
gebraucht hat, kann heute nicht mehr
dargestellt werden. Das meiste war ja
nur für den Augenblick geschaffen,
darnach verschwand die ganze Herrlichkeit

für immer.
Ebenfalls im Freien, bei der alten Ka-
planei, wurde der Bühnenunterbau von
je zwölf Metern Seitenlänge und gut
zwei Metern Höhe errichtet. Darauf
kam der Altar zu stehen, für den das

Antependium, die übrigen
Altar-Verkleidungen und die Geräte aus dem

St.Galler Kloster entlehnt wurden,
desgleichen das Falsistorium für den
fürstlichen Zelebranten und die grossen
Altarleuchter. Auf der Bühne fand auch
der Predigtstuhl seinen Platz. In den
Grundzügen unterscheidet sich die

ganze Einrichtung wenig von anderen
Translationsorten. Eine Eigenheit
Waldkirchs stellt höchstens der Bau
einer eigenen erhöhten Tribüne für die
Sänger und Musikanten dar. Altar und
Kanzel waren im Freien notwendig,
weil man zum Fest viele Gläubige
erwartete, die in der Pfarrkirche nie alle
Platz gefunden hätten.
Rückte der Festtag näher, so mussten
die wichtigsten Gäste eingeladen werden:

Zuallererst natürlich den Fürstabt
mit dem Hofstaat, dann besonders den
P. Offizial und weitere Stiftsherren,
einige weltliche Würdenträger und
schliesslich die benachbarte Geistlichkeit.

Ausser ihnen erwartete Waldkirch
eine grosse Volksmenge. Der Pfarrer
hatte darum Schreiben an die
umliegenden Pfarreien abgeschickt, worin er
seine Kollegen auffordert, das Translationsfest

vom kommenden 18. September

von den Kanzeln herab zu verkünden

und an den Kirchentüren Hinweiszettel

anzuschlagen. Der Erfolg dieser
Aktion war gross. 10 000 Männer und
Frauen wurden erhofft, gegen 14 000
sollen schliesslich gekommen sein.
Manche kamen bereits am Vorabend
nach Waldkirch und verbrachten die
Nacht in Notunterkünften. Andere
machten sich beim Morgengrauen auf
den Weg, nachdem sie das ferne Dröhnen

des Geschützes zur Teilnahme an
der Translation ermuntert hatte.

Freilich hätte bald das schlechte Wetter
den Waldkirchern einen Strich durch
die Rechnung gezogen. Schon hatte der
Abt dem Pfarrer ausrichten lassen, er
solle die Translation um acht Tage
verschieben. Doch langsam trat eine
Wetterbesserung ein, die sich in Waldkirch
schon am Samstag ankündigte, während

es in St.Gallen noch bis in die
Nacht regnete. Am Sonntag zeigte sich
das Wetter von der besten Seite, was
von einigen Gläubigen bereits als erstes
Wunder des Märtyrers angesehen wurde.

Natürlich kostete eine solche Translation

auch eine rechte Menge Geld. Für
die Beschaffung des Leibes aus Rom,
für dessen Fassung und für die Translation

selber wurden in Waldkirch 828
Gulden ausgegeben. Davon gingen 559
Gulden an die Ausschmückung und
200 Gulden an die Translation. Allerdings

ist in dieser Summe nicht alles
enthalten. So muss beispielsweise das
Herstellen des Prozessionsweges in
Fronarbeit geschehen sein, weil sich dafür

kein Posten in der Abrechnung
findet. Anderes, wie die Kleider, die Ornate,

die Instrumente usw., hat die Abtei
gratis zur Verfügung gestellt. Einzig die
Reparatur der Pauke, die während des

Festes beschädigt wurde, musste
bezahlt werden. - Die ausgewiesenen
Kosten wurden aus den Kapitalien der
Rosenkranzbruderschaft und der Kirche
sowie durch Stiftungen aufgebracht. So

zahlte etwa der Pfarrer von Waldkirch
allein 100 Gulden an die Unkosten,
dann der Ammann und die Gerichtsherren

zusammen 80 Gulden, der
Fürstabt 45 Gulden. Zwei Kirchenop-



fer erbrachten auch noch 80 Gulden.
Darum konnte der Pfarrer schon Ende
1763 nach St.Gallen melden, dass alles
bezahlt sei8.

Schliesslich brach der ersehnte Tag an,
Sonntag, der 18. September 1763.
Schon um vier Uhr morgens wurde mit
dem Abfeuern des Geschützes und dem
Läuten aller Glocken eine halbe Stunde
lang das Zeichen zum Beginn der Festivität

gegeben. Daraufhat der Pfarrer für
die Miliz und andere, die an der
Teilnahme des Festamtes verhindert waren,
in der Kirche eine Messe gelesen.
Danach haben vier Männer den hl. Leib
auf den im Freien aufgerüsteten Altar
übertragen, wo ihm von nun an 24
Männer in Paradeuniformen die
Ehrenwache hielten. Hier und in der Kirche

begannen die ankommenden Priester

mit dem Lesen der Messe zu Ehren
des Katakombenheiligen. Das Messformular

wurde dem Commune Sanctorum

entnommen. Unterdessen rückten
immer neue Festbesucher an, die sich
beim hl. Leib einfanden und hier das
erste Gebet verrichteten.
Um sieben Uhr machte sich die Reiterei

aufden Weg. An der Gemeindegrenze
erwarteten sie den fürstlichen Prälaten

mit seinem Gefolge. In der Kirche
besammelten sich fast gleichzeitig die
Geistlichen und die weltliche
Führerschicht, um zusammen mit den
Pfarrkindern von Waldkirch den Landesherren

am Dorfeingang zu begriissen. Dort
wartete auch die Infanterie.
Fürstabt Coelestin erreichte den Ort
gegen acht Uhr in einer «Chaise». Wie er
im Tagebuch vermerkt, war er mit den
ihm erwiesenen geistlichen und weltli¬

chen Ehrungen zufrieden. Er zog sich
zuerst in den Pfarrhof zurück. Vor dessen

Zimmer standen acht «Pagen» bis
zu seiner Abreise Ehrenwache. Seine
Bediensteten begaben sich ins nahe
Wirtshaus zur Stärkung, die sie gut
gebrauchen konnten, sollte doch die
Translation bis in die frühen
Nachmittagsstunden dauern.
Vor neun Uhr formte sich der Zug vor
dem Pfarrhof. Unter Mörserklängen
und Glockengeläute schritt der Fürstabt

im Rochette prozessionsweise zum
Bühnenaltar. Ihn begleiteten 16

Weltgeistliche, alle in Chorröcken mit roter
Stola, vier Stiftsherren, die mit Dalma-
tiken bekleidet waren, der Archipres-
byter im Chormantel und die Herren
des Hofstaates. Vom Altar her zogen
ihm die Ministranten, der Subdiakon,
der Diakon und der Zeremonienmeister

entgegen und begleiteten ihn zum
Falsistorium. Hier liess sich der Fürstabt

nach kurzem Gebet nieder.
Nun begann der Pfarrer von Niederbüren

mit der Festpredigt. Johann Balthasar

Bürki war ein guter Redner. Er
kannte die rhetorischen Kunstfiguren
und die biblische Exemplaliteratur gut
und setzte sie auch entsprechend ein.
Stellen wir uns vor, von S. Coelestinus
wusste er nichts anderes, als dass er sein
Leben für Christus hingegeben hat, und
doch vermochte Bürki eine Stunde lang
über ihn zu predigen.
Die Predigt bestand aus drei Hauptteilen,

denen als Einleitung ein Exordium
vorausging und als Beschluss eine
Zusammenfassung des Gesagten folgte.
S. Coelestinus wurde von Gott der
katholischen Kirche als grosse Zier,

Waldkirch zum besonderen Trost,
einem jeden von uns aber zum eindrücklichen

Vorbild geschenkt. So kann man
kurz die Themen der Ehrenpredigt
umschreiben. Was dazwischen an barok-
kem Pathos, an rednerischem Feuerwerk,

an allegorischer Deutung, an alt-
und neutestamentlichen Beispielen
versteckt liegt, erfährt nur derjenige,
der sich die Mühe nimmt, die ganze
Predigt durchzulesen, und sich dabei
die dazugehörende Gestik vorstellt. Mit
der eindrücklichen Bitte, der hl. Coelestinus

möge Waldkirch und allen
Hilfesuchenden ein machtvoller Fürbitter
bei Gott sein, setzte der Prediger zum
fulminanten Schluss an: «Sag ja,
hl. Coelestine, sag ja! So sage ich:
Amen»9.
Der Predigt folgte die Festmesse. Dazu
zog sich der Fürstabt um und legte jetzt
die Pontifikalgewänder an. Das hohe
Amt, das nun begann, dürfte wohl das

grossartigste gewesen sein, das je in
Waldkirch gefeiert wurde. Zur
Verschönerung war viel Prunk aufgeboten
worden: Der kostbare Reliquienschrein,

das herrliche Antependium,
der silberne Ornat. Zusammen mit den
heiligen Gefässen und den Leuchtern
zauberte das einstrahlende Sonnenlicht
einen eigenartigen Schimmer in die
Landschaft. Dieser Eindruck wurde
noch verstärkt durch die als Epheben
und Heilige verkleideten Personen, die
in gebauschter Gewandung der
Festmesse beiwohnten. So entstand für den
Gläubigen fast der Eindruck, als hätte
sich jetzt der Himmel geöffnet und als
wären seine Bewohner selber herabgestiegen,

um gemeinsam mit Waldkirch



die Translation einer der ihren zu
feiern. Wie hatte der Prediger kurz vorher
ausgerufen: «O auserwählter Tag». Zu
den visuellen Eindrücken traten die
akustischen hinzu: Sänger und Musiker
leisteten ihr Bestes. Die alten
Choralmelodien wechselten ab mit
«zeitgenössischem Figuralmusik. Und in den
mehrstimmigen Gesang mischte sich
an den passenden Stellen der helle
Klang der Zimbeln mit dem dumpfen
Dröhnen der Mörser. Indessen blieb
aller Aufmerksamkeit auf das solenne
Geschehen am Altar gerichtet, wo der
fürstliche Prälat zusammen mit der
Assistenz das feierliche Pontifikalamt zu
Ehren des Katakombenheiligen Coele-
stinus zelebrierte.
Das «Benedicamus Domino», vom
Diakon gesungen, leitete über zur
Prozession. Sie übernahm das Triumphale
der Predigt und des Hochamtes und
führte es weiter aus. Doch zuerst muss-
ten die vielen Teilnehmer in die richtige

Ordnung gebracht werden. Dazu waren

mehrere Personen teilweise sogar
zu Pferd bestimmt.
Der kirchliche Aufzug zerfiel in 40

Nummern, die nebst einem Vortrab
vier Themen zum Inhalt hatten: Martyrium,

Victoria, Missio, Patrocinium
S. Coelestini. Eine Waldkircher
Besonderheit stellte eigentlich nur die
Sendung des Heiligen dar. So beeindruk-
kend habe ich dieses Thema sonst
nirgends gefunden. Alle übrigen gehören
zu den üblichen Sujets einer
Triumphprozession. Ich lasse nun den Aufzug
nummernweise vorüberziehen:
1. Ein Herold zu Pferd, römisch gekleidet,

mit einer Fahne, darin geschrieben

steht: Ich habe einen starken Engel vom
Himmel herabsteigen sehen10.

2. Zwei Kreuzfahnen.
3. Der Waldkircher Schutzengel,
begleitet von zwei Genien, die als Wappen

von Waldkirch je ein Doppelkreuz
in den Händen tragen.
4. Die kleinen Mädchen, alle bekränzt
mit rotem Blumenschmuck.
5. Die grossen Mädchen und ledigen
Töchter, auch entsprechend bekränzt.
6. Die Bilder der 15 Rosenkranzgeheimnisse,

von Jungfrauen in den
entsprechenden Geheimnisfarben getragen.

7. Das Marienbild.
8. Drei Genien, die Lorbeerkränze,
Palmzweige und Blumenkronen tragen
- Symbole für das Martyrium und die
Glorie des hl. Coelestinus.
9. Ein grosses Ferkulum (ein Gestell,
das von mehreren entsprechend gekleideten

Männern getragen wurde), das

Martyrium des hl. Coelestinus darstellend:

Auf einem Thron sass der römische

Kaiser Diokletian. Vor ihm stand
der Heilige, den der dahinter agierende
Scharfrichter zu töten im Begriffe war.
Ein Schild trug die Inschrift: Das Opfer
geziemt dem Herren.
10. Die kleinen Knaben mit Kränzen.
11. Die erste Standarte, getragen von
einem Reiter im Ledergöller, begleitet
von vier ebenmässig Gekleideten. Auf
der Standarte konnte man lesen: Tod,
wo ist dein Sieg?
12. Ein Teil der grösseren Knaben, alle
rot gekleidet.
13. Zwei Trompeter zu Fuss.
14. Der Hauptmann und die halbe
Infanterie mit ihrer Fahne.

15. Ein grosses Ferkulum, S.Coelesti¬
nus in der Glorie vorführend: S. Coelestinus

mit zwei Genien, die dem Heiligen

die Krone und den Palmzweig
entgegentragen. Auf der Palme stand
geschrieben: Komm, ich werde dich
krönen.

16. Der zweite Teil der grösseren Knaben,

auch rot gekleidet.
17. Ein Triumphwagen, auf welchem
S. Coelestinus unter einem Baldachin
stand, begleitet von drei Genien mit der
Authentik, dem Rekognitions- und
Donationsinstrument.
18. Der hl. Bischof Blasius in rotem
Pluviale.
19. Zwei Genien, welche die Attribute
des Heiligen trugen: Inful und Kerzen.
20. Der hl. Gallus mit dem Bären und
der hl. Othmar mit dem Weinfässchen,
beide natürlich in schwarzer Kukulle
und mit Abtsstab.
21. Die zweite Standarte, im Aufbau
gleich wie die erste.' Inschrift: Er wird in
die Kirche geführt.
22. Ein Teil der Männer.
23. Das dritte Ferkulum, die Aussendung

des hl. Coelestinus darstellend:
Der Papst sitzt auf seinem Thron und
zeigt auf das Kirchenmodell von Waldkirch.

S. Coelestinus ruht noch, gleichsam

in den römischen Katakomben.
Auf einem Schild die Aufforderung des

Papstes an den Märtyrer: Steh auf und
geh zu deiner Ruhestätte.
24. Die dritte Standarte, wie die vorigen

mit fünfReitern. Inschrift: Ich habe
für dich diesen Ort gewählt.
25. Das silberne Vortragskreuz, begleitet

von zwei Akolythen, dann der Thu-
riferrarius und der Navikularius.



Der Prozessionswegführte vom Eingang rechts
über ein Doppelkreuz an den Ausgangspunkt
zurück. Der Weg war durch Furchen vorgezeichnet,
geschmückt mit Triumphbogen und Pyramiden
von Palmen. In der Mitte war die «Läuterey»
aufgestellt, «welche die Unordnung verhüten solle».

" ' 1 Aa

s®

26. Vier Pyramidenreliquiare und
zwei Brustbilder aus der Kirche von
Waldkirch (sie hatten ebenfalls auf der
Bühne gestanden).
27. Zwei Bilder: St. Blasius und St.
Antonius, die beiden Hauptpatrone der
Kirche.
28. Der Leib von S.Coelestinus, von
vier Priestern in roten Dalmatiken
getragen.

29. Vor dem Katakombenheiligen
15 schritt ein Gardehauptmann, nach Art

der alten Schweizer gelb und schwarz
gekleidet, mit zwei Leibschützen. Auf
beiden Seiten des Leibes gingen je drei
Soldaten mit Hellebarden in Ledergöl-
lern und hintendrein ein Geharnischter.

30. Musiker und Choristen, der
Weltklerus, Stab- und Infulträger.
31. Die weiteren Ministranten, der Ze-
remoniar, der Subdiakon und der
Diakon, der Archipresbyter, die Thronassistenz.

32. Die hochfürstlichen Gnaden unter
einem Baldachin.
3 3. Der Hofstaat und weitere Ehrengäste.

34. Der Ammann und die Gerichtsherren

in ihren Mänteln.
35. Die vierte Standarte, begleitet von
26 Reitern. Inschrift: Ich will für euch
beim Vater bitten.
36. Der zweite Teil der Infanteristen.
37. Die rote Fahne, gefolgt von den
übrigen Männern.
38. Ein grosses Ferkulum, das Patrozi-
nium von S. Coelestinus vorstellend:
S. Coelestinus in der Stellung eines
Beters, bedrängt von Armen und Lahmen.
Auf einem Schild die Inschrift: Der
Mund des Gerechten dringt bis in den
Himmel.
39. Die weisse Fahne.
40. Die Frauen".
Auf diese Weise zogen alle den
vorgezeichneten Weg entlang, vorbei an den
Pyramiden aus grünem Laubwerk und
Buchsbaum sowie farbigen Bändern,
vorbei auch an den Triumphbögen, die
in ihren Sinnsprüchen die Glorie des

Märtyrers und den Ehrenpreis Waldkirchs

abwandelten. Dabei sangen die

Gläubigen das Loblied aufden Heiligen
«Erhebet Euch Ihr Stimmen» und
andere Hymnen. Wahrhaftig, «ein Tag
der Freuden, ein Tag der Ehre, ein Tag
der Huldigung und ein Tag des
herrlichsten Triumphs», wie es der Prediger
vorausgesagt hatte.
Die Prozession dauerte mehr als zwei
Stunden und dürfte dabei gut und gern
sieben Kilometer zurückgelegt haben.
Schliesslich langte sie bei der Pfarrkirche

an. Hier fanden die Feierlichkeiten
mit dem Te Deum und dem Pontifikal-
segen nachmittags um halb drei Uhr
den Abschluss.
Alles begab sich zum wohlverdienten
Mittagsmahl. Für die vornehmsten Gäste

hatte man dafür ein Zimmer im
Pfarrhof hergerichtet. Die andern Gäste,

es mögen über 50 Personen gewesen
sein, wurden im Wirtshaus verköstigt.
Die meisten auswärtigen Translationsteilnehmer

verpflegten sich im Freien.
Bäcker- und Metzgermeister hatten auf
das Fest hin ihre Vorratskammern bis
auf den letzten Platz aufgefüllt. Sie
machten am heutigen Tag ein gutes
Geschäft. Und je reichlicher die Tranksame

die durstigen Kehlen hinunterfloss,
um so mehr verschwand das Feierliche
aus den Gesichtern und überliess der
Fröhlichkeit den Platz. Doch schon
bald mahnte der Sonnenstand zum
Aufbruch, denn viele mussten noch den
langen Heimweg unter die Füsse
nehmen.

Mit dem letzten Lösen der Mörser während

des abendlichen Betzeitläutens
wurde das Fest offiziell beschlossen.
Von einer Illumination der Häuser, wie
das etwa bei der Jubeltranslation in Wil



der Fall gewesen ist, lesen wir nichts.
Am andern Morgen hat der Fürstabt
nochmals vor dem hl. Leib eine Messe
gelesen und anschliessend die Visitation

gehalten. Nach dem Mittagessen
verreiste auch er, dabei kamen ihm wieder

die gleichen Ehrungen zu wie schon
bei seiner Ankunft. Damit war das
Translationsfest endgültig vorbei.
Wir wollen hier nochmals den Ablauf
der Feierlichkeiten überschauen. Flatten

sie nicht eine gewisse Ähnlichkeit
mit einem Mysterienspiel? Da sind die

von der Bewegung erfüllten Teile wie
der Empfang und die Verabschiedung
des Fürstabtes, das Flochamt und die
Prozession, die wie dramatische Szenen
erscheinen. Sie wechseln ab mit eher
besinnlichen Abschnitten: Die Stille im
Gebet vor dem hl. Leib, in gewissem
Sinne auch die Festpredigt und endlich
das Te Deum. Wie «scenae mutae»
dienen sie zur Verinnerlichung des
Geschehens. Die Gläubigen schlüpften
dabei je nach Erfordernis in die Rolle
des aktiven oder passiven Spielers. Eine
solche Betrachtungsweise ruft
unwillkürlich der Idee vom Leben als Spiel
vor dem Schöpfer. Die Übertragungsfeierlichkeiten

bildeten hierzu eine der
möglichen festlichen Varianten.
Tatsächlich war ja die Translation in
gewissem Sinne ein Spiel mit dem
Reliquien-Leib. Der fürstenähnliche Empfang

vom 10. August, dann der
Triumph des Märtyrers am 18. September,
verbunden mit dem Einführen in seine
zukünftige Residenz - sie galten nur
bedingt den leiblichen Überresten des

Blutzeugen, letztlich war alles für den
Heiligen im Himmel bestimmt, um

ihm real zeigen zu können, wie hoch er
von Waldkirch geschätzt würde'2.

Die weitere Verehrung der beiden
Katakombenheiligen

Um die Verehrung zum örtlichen
Schutzpatron zu mehren, wurde an beiden

Orten alljährlich in Erinnerung an
die Translation ein Festtag gehalten, in
Gossau zuerst am letzten Sonntag im
Juli (später auf den vierten Sonntag im
September verschoben), in Waldkirch
aber am Sonntag nach dem Fest
Kreuzerhöhung (14. September). 1768, 1808
und 1868 fanden in Gossau, 1863 und
1913 in Waldkirch sogenannte
Jubeltranslationen statt, wieder mit grossen
Prozessionen, Festmessen und
Ehrenpredigten. 1913 nahm auch der damalige

St.Galler Bischof an den 150-Jahr-
Feierlichkeiten teil.
Die Gläubigen ihrerseits nahmen den

von der Geistlichkeit propagierten Kult
um die Katakombenheiligen willig auf,
indem sie ihren Kindern die Namen der
Römischen Märtyrer gaben, in den
Heiligen ein Vorbild sahen und sie als

Fürbitter anriefen. Weit über die
Ortsgrenze hinaus wurden S. Justinus und
S. Coelestinus als Wundertäter nicht
bekannt. Doch scheint wenigstens der
hl. Justinus im 18. Jahrhundert recht
oft Mirakel gewirkt zu haben. So nennt
Pfarrer Johannes Lehner zwischen
1745 und 1749 dreizehn gestiftete Vo-
tivtafeln für verschiedene Anliegen. Im
weiteren führt er aus, viele hätten eine
Gabe aus Wachs (Auge, Ohr, Finger

usw.) geschenkt, weil sie erhört worden
seien, anderen wäre durch S. Justinus
Hilfe geschehen, indem sie hl. Messen
versprochen hätten.
Allerdings überzeugen uns einige dieser
Wunder heute nicht mehr ganz: Wenn
etwa von einem gewissen Bartholomäus

Elser berichtet wird. Ihn hatte ein
Schlaganfall derart getroffen, dass er
weder reden, hören noch etwas verstehen

konnte, kurz, im Koma gelegen ist.
Da haben seine Verwandten zwei Messen

versprochen, worauf der Kranke
«wider alles verhofen die Red und
Verstand wider überkommen, bis er
gebeichtet und alle Hl. Sacramenten
versehen worden, darauf er alle Sinnen
wider verlohren und seelig verschieden
ist». Oder ein anderes Wunder: Ein
Johannes Schwyzer lag schwer krank im
Bett über längere Zeit, ohne dass sich
eine Wende abzeichnete. Da gelobte er,
dem S. Justinus und den beiden
Kirchenpatronen Jakobus und Andreas
eine Votivtafel zu schenken, wenn eine
Änderung eintrete. Sie stellte sich ein,
aber nicht zum Bessern, wie wir erwarten

würden. «Es hat sich geschwind
zum Sterben gezeigt und ist under
ihrem [gemeint sind die drei angerufenen
Heiligen] Schutz mit Trost und Freud
gestorben.»
Um solche Wunder zu verstehen, müssen

wir uns in die damalige Zeit einfühlen.

Damals besass ein seliger Tod noch
einen ganz anderen Stellenwert, als ihm
heute viele von uns zubilligen.
Aus den überlieferten Wunderberichten

- die entsprechenden Aufzeichnungen

von Pfarrer Franz Müller sind
leider durch ein Feuer vernichtet worden



- kann nicht festgestellt werden, dass
S. Justinus für ein Spezialleiden besonders

zuständig gewesen wäre, etwa für
Augenkrankheiten oder in Kindsnöten.
Hingegen taucht auch in Gossau jener
Topos auf, wonach der Heilige jene
straft, die ein Gelöbnis nicht einhalten.
Katharina Schildknecht erblindete
gänzlich, als sie nach einer ersten Genesung

dem Märtyrer das Wachsopfer
vorenthielt.
Kulturgeschichtlich interessant ist
auch die Tatsache, dass für Menschen
gewöhnlich nur eine, höchstens aber
zwei Messen versprochen wurden,
während für die Genesung einer Kuh
drei Messen nicht zuwenig waren13.
Neben diesen äusseren Zeichen, die
natürlich das Ansehen eines
Katakombenheiligen gewaltig vergrössert haben
(S. Pancratius von Wil war deshalb bis
ins Schwäbische hinaus bekannt),
haben die Römischen Märtyrer auch viel
zur Vertiefung des Glaubens beigetragen.

In Predigten und Liedern als Vorbild

hingestellt, wurden sie in persönlichen

Gebeten auch als Fürbitter für ein
christliches Leben angegangen.

Anmerkungen
1 Hansjakob Achermann, Translationen

heiliger Leiber als barockes Phänomen,
in: Jahrbuch für Volkskunde, Neue Folge
4 (Würzburg 1981), S. 101-111, hier
finden sich unter dem Thema «Die Verehrung

heiliger Leiber» vier weitere Aufsätze
von Beate Plück, Fritz Markmiller, Edgar

Krausen und Walter Pötzl vereinigt.
Für weitergehende Literaturangaben ver-

Der Dichter dürfte hierin wohl
manchem aus der Seele gesprochen haben,
wenn er S. Coelestinus in den letzten
beiden Strophen um diese Gnade bittet:

O Coelestin in allem
hertzlieber Schutz-Patron,

mach, daz wir Gott gefallen
vor seinem Himmels-Thron.

Erwerb uns Frid
und christlich Lieb,

all Zanck und Hass
weit von uns schieb.
Die gantze Gmeind bewahr
vor allen üblen Gfahr.

9.

Schick uns die werthen Gaaben
vom hohen Himmel zu,

damit wir allzeit haben
die beste G'wiissens Ruh.

Wann endlich auch
der Tod anruckht,

sein Mordpfeil auf
uns grimmig truckt,
o da verlass uns nit,
leg ein bey Gott dein Bitt.»14.

weise ich auf: Hansjakob Achermann,
Die Katakombenheiligen und ihre Trans-
lationen in der schweizerischen Quart des
Bistums Konstanz, in: Beiträge zur
Geschichte Nidwaldens, Heft 38 (Stans
1979). Ferner: Wolfgang Müller, Katholische

Volksfrömmigkeit in der Barockzeit,
in: Barock in Baden-Württemberg,
Ausstellungskatalog, Band 2 (Karlsruhe
1981), S. 399-408.

2 STIB St.Gallen: Codex 1721, Einleitung
(unpag.).

3 Das Kloster wurde zuerst in Libingen im
Toggenburg gegründet.

4 Die genauen Daten finden sich in: Achermann,

Katakombenheilige und Translationen,

S. 300-305. Für Notkersegg hat
sich ein falsches Translationsdatum
eingeschlichen, richtig muss es heissen: 29.
September 1748.

5 Eine gute Beschreibung dieser Translation

in: Arthur Kobler, Die Katakombenheiligen,

in: Kloster Notkersegg
1381-1981 (St.Gallen 1981), S. 81-88.

6 Quellen: PFA Gossau, Urkunden 4 (Au-
thentik, Gebetserhörungen), STIA
St.Gallen: B 274, S. 19 f., S. 124ff. STIB
St.Gallen: Codex 1721, fol. 64-69. Literatur:

Johann Theodor Ruggle, Geschichte
der Pfarrgemeinde Gossau (Gossau
1878), T ranslation S. 302-306. Paul
Staerkle, Geschichte von Gossau (Gossau
1961).

I STIB St.Gallen: Codex 1721,
fol. 130-133. Die Originalurkunden für
den Leib S. Coelestinus in: STIA St.Gal¬
len: H2 Bb 25-27, Kopien in: Tomus 45,
S. 207-213.

s Abrechnung in: STIA St.Gallen: H2 Bb
28, Kopie in: Tomus 45, S. 214 f.

9 Der Predigttext in: STIB St.Gallen: Codex

1721, fol. 142-164.
10 Alle Inschriften waren in lateinischer

Sprache und sind zum grossen Teil Bibelzitate:

Offb. 10.1; Jer. 46.10; 1 Kor. 4.8;
Sir. 23.24; Ps. 132.8; Ps. 132.14.

II Prozessionsordnung in: STIB St.Gallen:
Codex 1721 fol. 134-137.

12 Translationsrelation in: STIA St.Gallen:
B 279, S.407-415. STIB: Codex 1721,
fol. 131-140. Ich habe hier nur die wichtigen

Quellen angeführt.
13 Aufzeichnungen der Wunder in: STIB

St.Gallen: Codex 1721, fol. 66-68, ferner
in PFA Gossau: Urkunden 4 und Schachtel

28.
14 Lied von S. Coelestinus in: STIB St.Gal¬

len: Codex 1721, fol. 138-140.


	Katakombenheilige im Oberberger Amt : zur Festlichkeit des 18. Jahrhunderts

