
Zeitschrift: Oberberger Blätter

Herausgeber: Genossenschaft Oberberg

Band: - (1980-1981)

Artikel: Bruder Klaus und St. Gallen

Autor: Ochsenbein, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-946605

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-946605
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bruder Klaus
und St.Gallen

Von Dr. Peter Ochsenbein
Stiftsbibliothekar, St.Gallen

Du warst ein Schweizer voll
Heimatwärme
Und warntest wie ein prophetisch Buch,
Dass unser Banner sich nicht
verschwärme,
Doch auch nicht verschlafe im
Futtertuch

Heinrich Federer

Mit den Feierlichkeiten zur 500jähri-
gen Wiederkehr des Stanser Verkomm-
nisses rückte der Obwaldner Eremit
Nikolaus von Flüe (1417-1487), von
Papst Pius XII. 1947 heilig gesprochen
und Patron der Eidgenossenschaft,
wiederum stärker ins Bewusstsein der
Öffentlichkeit. Mit Hilfe seiner
Ratschläge, die er vom Ranft aus über den
Boten Heini am Grund der Tagsatzung
in Stans vermittelte, und wohl vor
allem dank seiner charismatischen
Ausstrahlung kam am 22. Dezember
1481 in allerletzter Minute - ein
Bürgerkrieg schien unvermeidlich - ein
Abkommen zustande, das die
Beziehungen zwischen den in Streit geratenen

Städten (Zürich, Bern, Luzern) und
Ländern (Uri, Schwyz, Ob- und Nid-
walden, Zug, Glarus) friedlich regelte.
Das Stanser Verkommnis, ein typisch
eidgenössischer Kompromiss, betraf
ausschliesslich die acht alten Orte. Die
Zugewandten, zu denen seit 1451 das

Stift und seit 1454 auch die Stadt
St.Gallen gehörten, waren daran nicht
beteiligt. Wenn sie dennoch aus dem
Zustandekommen dieses durch Bruder
Klaus massgeblich beeinflussten
Vertragswerkes Nutzen zogen, dann insofern,

als das Stanser Verkommnis
neben dem Sempacher- und Pfaffen¬

brief die wichtigste staatsrechtliche
Grundlage für die alte Eidgenossenschaft

abgab, auf der diese über die
Stürme der Reformation und des damit
geschaffenen Konfessionsgegensatzes
hinaus bis 1798 ihre weitgehend
föderalistische Existenz bewahren konnte.
Das Jubiläum gibt Anlass zu der, soweit
ich sehe, noch nie näher untersuchten
Frage, welche Beziehungen zwischen
Bruder Klaus und St.Gallen sich
nachweisen lassen - Beziehungen zu Lebzeiten

des Obwaldners, aber auch solche,
die nach seinem Tod über die Jahrhunderte

hinweg in verschiedenster Form
fassbar sind: als anerkennende Bewunderung

für den Friedensstifter und
Asketen, als kultische Verehrung des
1669 selig gesprochenen Gottesfreundes,

schliesslich als Versuch, im Sachsler

Familienvater, Politiker, Soldat und
später zurückgezogenen, aber
vielbesuchten Eremiten je ein Vorbild und
Mahnmal für ein bestimmtes (zuweilen
wechselndes) Ideal aufzurichten.
Ein solches auf ein halbes Jahrtausend
verteiltes Beziehungsgeflecht in seinen
wichtigsten Konturen darzustellen und
seinen kleinsten Fäden nachzugehen,
ist nicht leicht und erfordert viel For-
scherfleiss. Und es wird sich zudem um
einiges verworrener gestalten, wenn
man unter dem Stichwort St. Gallen
nicht nur die Stadt gleichen Namens
und die ehemalige Fürstabtei mit ihren
Territorien, sondern das gesamte
(historisch so verschiedenartig gewachsene)

Staatsgebilde des heutigen Kantons
fasst. Meine kurze Darstellung will
einem solchen historischen Unternehmen,

das zum grössten Teil Rezep¬

tionsgeschichte eines bereits zu seinen
Lebzeiten weltberühmten Mannes ist,
keineswegs vorgreifen. Die paar Seiten
möchten vielmehr wenige frühe Zeugnisse

des 15. und 16. Jahrhunderts
präsentieren. Einzelne davon sind
bereits auf Grund von Robert Durrers
monumentalem Quellenwerk zu Bruder

Klaus (Samen 1917-1921)
bekannt, andere hingegen, vor allem
St.Galler Handschriften aus der
Stiftsbibliothek, werden hier erstmals vorgeführt.

Bruder Klaus und der heilige Gallus

Nikolaus von Flüe verliess nach langen
seelischen Kämpfen und Widerständen
seine Familie, die Gattin Dorothee und
seine zehn Kinder am 16. Oktober
1467, also am Tag, an dem in der

ganzen damaligen Diözese Konstanz
das Fest des heiligen Gallus gefeiert
wurde. Das Datum seines Wegzuges
und Beginns eines neuen geistlichen
Lebens ist unzweifelhaft, weil es von
einem Gewährsmann bezeugt ist, der
die Verehrung des irischen Mönchs
Gallus kaum gekannt haben dürfte.
1476 besuchte nämlich Hans von
Waldheim, ein norddeutscher Adeliger
aus Halle an der Saale, auf seiner
Pilgerreise auch Bruder Klaus im Ranft
und hielt diese Begegnung mit dem
«lebenden Heiligen», wie damals schon
der Obwaldner Eremit wegen des Wunders

seiner Nahrungslosigkeit genannt
wurde, in einem Tagebuch ausführlich
fest. Unmittelbar vor dem Besuch des

Eremiten sprach er mit dessen Frau



des hl. Gallus,
um 1500
(ehemals in der
Pfarrkirche
Kerns, jetzt im
Museum in
Stans)

11



Dorothee, die ihm auf seine Frage,
wann ihr Mann sie verlassen habe,
antwortete: «Disser geynwertigir kna-
be, myn son, der wirt nu zcu sandte
Johannes tage des touffers [24. 6.1474]
sobin [sieben] iar alt und alzo der knabe
xiii wochen alt wart, das ist zcu sandte
Gallen tage, clo schiet bruder Claus von
mir und ist sint [seit] der zcyt noch
mehir [mehr] ny zcu mir kommen1.»
Und im unmittelbaren Anschluss an
diese direkte Aussage von Frau Dorothee

wiederholt Flans von Waldheim
das Datum von Nikiaus' Wegzug und
fahrt fort: do schied sich bruder Claus
mit syner frawen in ganczer meynunge
sich zcu vorenelendene unde alzo eyn
walbruder von eyner heyligin stad zcu
der andern zcu wandern2.»
Menschen des Mittelalters, vornehmlich

religiöse wie Nikiaus von Fliie,
haben Entscheide und Flandlungen, die
tief in das Leben eingriffen, nicht
einfach dem Zufall überlassen, sondern sie

haben sie auf einen Tag verlegt, an dem
ein Heiliger dank seines alljährlich
wiederkehrenden Gedächtnisses durch die
Kirche Christi ihnen seine besondere
Fürbitte und den Segen bei Gott ver-
heissen konnte. Der Heilige, an dessen

Gedenktag etwas Neues begonnen wurde,

sollte für dieses eine gewisse
Schutzfunktion ausüben. Dass Nikolaus von
Flüe das Leben des heiligen Gallus
kannte, dürfte unbestritten sein. In der
näheren Umgebung seiner Heimat waren

zwei Pfarrkirchen damals dem
irischen Glaubensboten geweiht: Kriens
und Kerns3. In Kriens wirkte seit 1465
Heini am Grund als Pfarrer, Bruder
Klausens Seelenführer und inniger

Freund, noch bevor er seinen Ent-
schluss zum Eremitendasein fasste.

Kerns war die Taufkirche des Nikolaus,
und dorthin ist er, da die Sachsler
Pfarrei von 1417 bis 1446 verwaist war,
jeden Sonntag in den Gottesdienst
gepilgert. Nicht zufallig ist der dortige
Pfarrer, Oswald Yssner, auch später
sein Beichtvater und zugleich besonderer

Vertrauter. Auch wenn vermutlich
Bruder Klaus weder lesen noch schreiben

konnte, die Vita des heiligen Gallus
war ihm aus der Predigt am Patrozi-
niumsfest, auch aus Gesprächen der
beiden ihm befreundeten Geistlichen
bestens vertraut. Der von ihm verehrte
irische Mönch war für sein unerhörtes
und auch damals aufsehenerregendes
Unternehmen vermutlich in zweifacher

Weise Vorbild und zugleich
Fürbitter: Wie Gallus mit seinem Lehrer
Kolumban und elf weiteren Gefährten
um 590 die irische Heimat verliess, um
als Fremdling auf dem Festland zu
pilgern, so hatte auch Bruder Klaus
zunächst die Absicht, «sich zu
vorenelendene», d. h. im «Elend», in der Aus-
gestossenheit der Fremde von einer
Stadt zur andern zu ziehen. Er wollte
wie Kolumban und seine zwölf Mönche

als ein «Wallbruder» herumziehen,
bis ihn in Liestal das Wort eines einfachen

Bauern und die innere Stimme
wieder in seine Heimat zurückwiesen.
Im Ranft, kaum dreihundert Meter von
seinem Wohnhaus entfernt, suchte er
dann die Abgeschiedenheit von der
Welt. Wiederum hatte ihm Gallus diese
vita solitaria vorgelebt, als dieser um
612 in Bregenz nicht mit seinem Lehrer
und den Mitbrüdern über die Alpen

nach Italien weiterziehen wollte,
sondern sich im menschenleeren Forst an
der Steinach seine Einsiedlerzelle baute,

den Kern des hundert Jahre später
vom Alemannen Otmar gegründeten
Klosters. Mit Bruder Klaus sehen wir
im späten Mittelalter nochmals jenes
Ideal wiederkehren, das die Väter der
Thebaischen Wüste im 3. und 4.
Jahrhundert zu verwirklichen suchten. Ihre
später entstandenen Lebensbeschreibungen,

die «Vitae patrum», hat Nikolaus

auch in der im 15. Jahrhundert
verbreiteten deutschen Übersetzung
wohl kaum näher gekannt, da er des

Lesens nicht mächtig war. Das «Leben
der Altväter» hatte jedoch im Beginn
des 7. Jahrhunderts Gallus im
Steinachtal fortgesetzt, und über dessen Vita
und dank seiner besonderen Patrozini-
umsverehrung in Kerns und Kriens
wurde der Sachsler Bauer nach mehr als
achthundert Jahren nach dem Tod des

irischen Mönchs Waldbruder und Eremit.

Bruder Klaus und die Gallus-Stadt

Wenn dem Obwaldner Nikolaus der im
Steinachtal verstorbene irische Mönch
ein so wichtiges Vorbild war, dürfte
ihm mit Sicherheit auch die Abtei und
die Stadt bekannt gewesen sein, dessen

Namen sie zu Ehren des Heiligen
angenommen hatten. Ob Bruder Klaus
jemals an das Grab des Glaubensboten
und nachmaligen Eremiten gepilgert
sei, wissen wir nicht, wie überhaupt
kein einziges Zeugnis erhalten ist, in



dem Bruder Klaus zu St.Galler
Angelegenheiten seiner Zeit Stellung bezieht.
Das Fehlen solcher Dokumente besagt
allerdings nicht viel, weil die Zahl
direkt überlieferter Aussagen des

Sachsler Heiligen sehr gering ist. (Sie
beschränken sich im wesentlichen auf
zwei Briefe, die er seinem Schreiber
1482 für den Rat von Bern und
Konstanz diktierte.) Aber auch die Zeugnisse

von Drittpersonen über Bruder
Klaus - sowohl die noch zu seinen
Lebzeiten geschriebenen wie auch die
umfangreicheren der späteren Biographen

- enthalten keinen einzigen Hinweis

über Beziehungen des Obwaldner
Eremiten zu Kloster und Stadt des

heiligen Gallus.
So bleibt vieles im Dunkeln, manches
blosse Vermutung. Mit grosser
Wahrscheinlichkeit kämpfte Nikiaus in der
Schlacht bei Ragaz (6. März 1446)
gegen die Österreicher mit. Als
Obwaldner Rottmeister nahm er vermutlich

an der Eroberung des Thurgaus
(1460) teil. Ob und wieweit er diesen
Kriegszug als ungerecht empfand, ist
nicht bekannt, er hatte dem obrigkeitlichen

Aufgebot Folge zu leisten. Wenn
er sich dann im Herbst 1467 von der
Welt zurückzog, dürften ihn dazu nicht
zuletzt auch die unruhigen Zeitläufe
bewegt haben, die er als Kriegsmann,
Ratsherr, Richter und Tagsatzungsabgeordneter

so hautnah erfahren hatte.
Da er im Ranft schon frühzeitig von
Pilgern besucht wurde, die ihn um
seinen Rat baten, und da er - vor allem
nach seiner pazifistischen Tat im
Dezember 1481 - immer mehr von
Regierungen, selbst ausländischen, um

seine politische Meinung befragt wurde,

dürfte er mit grosser Wahrscheinlichkeit

auch von den Auseinandersetzungen

zwischen der Stadt St.Gallen
und dem reformfreudigen, politisch
klugen Abt Ulrich Rösch (1463-1491)
gehört haben, der es verstand, die
zerstreuten Klostergüter und die verschiedensten

Rechte allmählich in ein
geschlossenes Fürstentum umzuwandeln.

Ob Abt Ulrich oder einer seiner
Mönche jemals mit dem doch weit
abgelegenen Obwaldner Waldbruder
Kontakt aufnahmen? Während der
Dekan des Einsiedler Benediktinerklosters,

Albrecht von Bonstetten, nach
seinem Besuch bei Bruder Klaus Ende
Dezember 1478 mit humanistischer
Verve eine ausführliche «Milieuschilderung

der Unterwaldner Thebais des

fünfzehnten Jahrhunderts»4
niederschrieb, ist bis jetzt kein Dokument
eines St.Galler Mönchs bekannt geworden,

in dem auch nur eine Andeutung
oder ein kurzer Hinweis über den
«lebenden Heiligen» der Innerschweiz
gemacht wird. Hingegen konnte bereits
Robert Durrer in sein Quellenwerk vier
Zeugnisse des früheren 16. Jahrhunderts

aufnehmen, die aus der Feder
zweier St.Galler Bürger stammen.

St.Galler Bürger über Bruder Klaus

Hermann Miles (1463-1533), Sohn des

ersten äbtischen Landvogts des
Toggenburg, erwarb sich 1484 an der Wiener

Universität den Magistertitel der
freien Künste und wurde noch im glei¬

chen Jahr Propst der St.Galler Mangen-
kirche und Pfarrer in Bernhardzell. Um
1518-1522 schrieb der historisch
interessierte Geistliche, der jüngere St.Gal¬
ler Humanisten förderte und mit
Joachim Vadian befreundet war, eine
kürzere St.Galler Chronik, die lediglich
in einer Abschrift aus dem 18. Jahrhundert

überliefert ist5. Die Chronik
beginnt, in Annalenform gegliedert,
mit den Glaubensboten Kolumban und
Gallus und bringt auf wenigen Seiten
einzelne Ereignisse der achthundertjährigen

Lokalgeschichte. Erst mit dem
Rorschacher Klosterbruch von 1489,
den Hermann Miles selber miterlebt
hat, wird sie etwas breiter. Unmittelbar
vorher beschreibt der St.Manger Propst
das berühmte St.Galler Schützenfest
von 1485, erwähnt hierauf zum Jahr
1486 die Wahl des Habsburgers
Maximilian zum deutschen König und fahrt
dann fort:6

Von bräder Clausen leben.
Anno 1487 jar lebt brader Claus von
Unterwaiden. Der hat in 18 jaren kan
[keine] übliche spiß vor sinem tod
versucht, clan ufan zit bot im der bischof
von Costanz. daß er bi der gehorsame
an [einen] mund vol brocl eß; clo er das
det, ward im fast wee, daß der bischof
markt, daß er die spiß nit liden mocht.
Den han ich gesechen von diser zit
schaiden, am 28 merz in sin pfarkilch
begraben.

Zwei Dinge sind an diesem Passus
bemerkenswert. Zunächst verrät sich
Hermann Miles als ein typischer
Zeitgenosse des so wundersüchtigen Spät-



mittelalters. Den Abschnitt beherrschen

nämlich fast ausschliesslich die
zwanzigjährige Nahrungslosigkeit und
die vom Konstanzer Weihbischof Thomas

1469 vorgenommene Prüfung des

auch heute unerklärlichen «Wunders».
Nichts über Bruder Klausens Leben vor
seinem Einsiedlerdasein, nichts über
seine Friedenstat von 1481. Mit seiner
thematisch beschränkten Information
fügt sich Hermann Miles durchaus in
jenen grösseren Chor zeitgenössischer
Berichterstatter, die kaum über etwas
anderes als das Fastenwunder zu
berichten wissen. Der gelehrte Span-
heimer Abt Johannes Trithemius übertrieb

wohl etwas, aber traf damit den
Kern von Bruder Klausens Publizität,
als er 1486 in einer Predigt über
massvolles Essen bemerkte: «Und heute ist
es das zwanzigste Jahr, seitdem er in die
Einsamkeit gezogen und keine menschliche

Speise zu sich genommen. Ich
spreche von Allgemeinbekanntem; ich
glaube, es lebt kein Mensch in Deutschland,

der die Kunde dieses Wunders
nicht vernommen hat.»7
Für unsere Kenntnis der Bruder-Klausen-Vita

weit informativer als das auch
sonst vielbezeugte Wunderfasten hätte
der Abschluss des zitierten Abschnitts
ausfallen können, wäre unser St.Galler
Chronist bereit gewesen, ihn etwas
ausführlicher zu gestalten. Miles behauptet

nämlich, er habe brüder Claus sterben

sehen. Der Todeskampf des

Obwaldner Eremiten - das wissen wir
aus der «Vita Nicolai de Saxo» des

Heinrich Wölfflin8 - währte volle acht
Tage und bereitete dem ausgemergelten
Körper grösste Qualen. War also Miles,

wie Robert Durrer vermutet, in diesen
letzten Lebenstagen des Heiligen zufallig

als Pilger im Ranft zugegen? Warum
hat er nicht mehr davon berichtet?
Zwischen dem persönlich Erlebten von
1487 und der Niederschrift der Chronik
lagen mehr als dreissig Jahre. Zudem
hat Miles, dem Charakter der Gattung
Chronik folgend, Persönliches bei
seinen knappen Beschreibungen
möglichst gemieden. Weil nur ganz wenige
Quellen über den Tod des Bruder Klaus
berichten, bleibt auch das Datum des

Begräbnisses ungeklärt, das uns allein
Miles überliefert. Nikolaus von Flüe
starb am 21. März 1487, am Tage des

heiligen Benedikt von Nursia. «Sollte
man die Exequien mit Rücksicht auf
fremde Teilnehmer wirklich um acht
Tage verschoben haben?»,9 wie man
aus der Angabe am 28 merz in sin
pfarkilch begraben schliessen muss?
Bruder Klaus wurde jedoch, da er Laie
war, nicht im Innern der Sachsler
Pfarrkirche begraben (dies war nur Geistlichen

erlaubt), sondern etwa drei Meter
von der alten Kirchenmauer entfernt,
noch im Kompartiment des Laienfriedhofs.

Erst mit der zunehmenden Verehrung
des Toten, vielleicht bereits zwischen
1488 und 1492, «wurde die Grabstätte
in den Kirchenraum einbezogen,
indem man die Schiffwand durchbrach
und das Grab durch einen niedrigen
Ausbau, eine etwa 3 m tiefe Seitenkapelle,

umschloss, so dass Vadian dessen
Stelle richtig als «in der Pfarrkirche, zur
rechten Hand vor dem Chor» bezeichnen

konnte10.» Miles' Angabe hingegen
ist zweideutig. Ein Hinweis, dass er

selber gar nie in Sachsein und im Ranft
war?
Der zweite St.Galler Bürger des 16.

Jahrhunderts, der sich über Bruder
Klaus geäussert hat - und gleich dreimal

in äusserst sympathischer Weise -,
ist der Reformator und Bürgermeister
selber. Joachim von Watt (1483-1551)
schrieb bekanntlich zwischen 1525 und
1533 seine «Grössere Chronik der
Äbte»; sie blieb ein Torso von über 500
Folioblättern. Das Werk wurde erst
1875/76 durch Ernst Götzinger publiziert,

gilt aber als eine der glanzvollsten
und wissenschaftlich genauesten
historischen Darstellungen aus der Humanistenzeit.

Geschichte des Klosters und
der Stadt St.Gallen, nach den
Regierungszeiten der Äbte (von 1199 bis
1491) annalistisch gegliedert, weitet
sich aus zur Geschichte der Eidgenossen

und des Reiches. In dem mehr als
zweihundert Druckseiten umfassenden
Kapitel über die Zeit des Abtes Ulrich
Rösch berichtet nun Vadian auch über
das Stanser Verkommnis und den
gleichzeitig erfolgten Eintritt der Städte
Solothurn und Freiburg in den Bund
der Eidgenossenschaft. Diese Verträge
seien zustandegekommen durch mittel
(Vermittlung) und zutun (Hilfe) Brüder
Clausen von der Flüe, der zu diser zit
frömkait halb ain verrümbt (berühmter)

man waslh In derselben Äbtechronik

fügt Vadian zum Jahre 1487 am
freien linken Rand seines Manuskripts
eine Notiz bei, die er offensichtlich der
Chronik seines älteren Freundes Miles
entnommen hat12:

In disem 87 jar uff28 tag Mertz starb
Brüder Claus zu Underwalden und



Aus Vadians «Grosse Chronik der
Äbte»: am linken Rand nachgetragene

Notiz über den Tod des Bruder
Klaus (eigenhändige Niederschrift
in Cod. 43 der Kantonsbibliothek
St. Gallen, Bl. 506r)

15

J • kffj* b C-fkJbj,rgATUt);

j :
' bf ^ "W-JL (£«,z<-, kkK' -4 /

(fl .r^
,"3 ly ^V, Jvr.. Vv 1K. ßvj v-x^Wr. 'Ylf £*f4r~

~\wz$C+* v>5 Af^ra. j

AvKâ/xfk /i \^-L-4

fp[ N& $*• «vC^c Kfk-^ fe
*^y

Vw yC4 V<v^ ^ fu> \K Nvlfrfp, «WM

: Cc^ygtf ^ tv*>f y^*jtSZc)~ V (I.



ward gen Saxlen in sin pfarrkirchen zu
der rechten hand der kirchen vorm kor
vergraben; der hatt in 18 jaren vor
sinem tod nie kain lipliche spiß brucht.
Ist ain frommer man gsin.
Die Übernahme der Daten aus der
Chronik des St.Manger Propsts wirkt
sich hier gleich zweimal verhängnisvoll
aus: Bruder Klaus hat fast 20, nicht
bloss 18 Jahre lang gefastet; der 28.
März war vermutlich sein Begräbnis,
jedenfalls nicht sein Todestag. Hingegen

ist seine Grabstätte, wie sie nach der
ersten baulichen Erweiterung wohl
ausgesehen hat, völlig korrekt beschrieben,
was vielleicht darauf schliessen lässt,
dass Vadian selber die damalige Sachsler

Pfarrkirche gesehen hat.
Am ausführlichsten kommt der St.Gal¬
ler Reformator aufden Obwaldner
Einsiedler in seinem 1545/46 entstandenen

Traktat «Von dem Mönchsstand»
zu sprechen. Es ist Vadians grundsätzliche

Darlegung über eine christliche
Lebensform, die nach ihm durchaus
ihre innere Berechtigung hat, wenn sie

jenem Ideal folgt, wie es die frühchristlichen

Mönche zu erfüllen suchten.
Nach Vadian ist erst das hochmittelal-
terliche Mönchtum, vornehmlich das

der neuen Orden, vom richtigen Weg
abgewichen, so dass eine Reformation
dieses Standes nötig wurde. Unter
anderem wendet er sich scharfgegen die
closner, also gegen jene Einsiedler, die
sich völlig von der Welt abschliessen,
etwa indem sie sich als Inklusen
einmauern lassen13. Man solle zwar der
Welt entfliehen, aber man dürfe wegen
des Gebots der Nächstenliebe nicht
ichsüchtig seine Gemeinde im Stich

lassen. Auch wenn die frühchristlichen
Einsiedler allein wohnten, so hätten sie

doch ihre Gemeinde nicht gering
geschätzt, vielmehr seien sie mehrmals
in diese zurückgekehrt, um dort für
Leib und Seele Gutes zu stiften. Als
Beispiele werden Athanasius (der bise

hof zu Alexandria was), Antonius,
Julianus Saba, Hilarion und andere
Mönche des 4. und 5. Jahrhunderts
angeführt. Wie jene vorbildlich gewirkt
haben, so auch in der jüngsten Vergangenheit

Nikiaus von Fltie14:
Wie gleicher maß bei unser vlitter zelten

der ernsthafte und heilig man
brader Clauß zü Unterwaiden ob clem
Kernwald: wie wol er sich fireis fiirne-
mens [freiwillig] in ein tief und rauch
[wild] tobel an einem starken bach, die
man die Melch nennt, mit einfältigem
und einschichtigem wesen nidergelas-
sen, so hat er dannoch sein kilchhörig
gemeine! [seine zur Kirche gehörige
Gemeinde] zu Sachsien und Sarnang
[Samen] herzlich geliebet und clieselbig
nit verlassen, sonder kranke leut getrost
und heimgesucht und denselben nit
allein, so im möglich was, hilflich gwe-
sen und darbei sein wonung nit so gar
von der weit abgesondert, sonder
zunächst [sehr nahe] bei den heussern

gesessen seiner verwandten, die man
noch auf der Flu nennet. Und ist
zületzst, wie in Gott zü im berüeft, mit
seinem leib in sein gemeine,I und kirchhöre

zü Sachsien, wie man sein begrep-
nus noch da sieht, bestattet worden.
Vadian stellt hier einen Wesenszug des

Obwaldner Eremiten heraus: seine
eminent soziale und politische Seite,
die sich, obgleich er scheinbar völlig

zurückgezogen lebte, in vielen Gesprächen,

Handreichungen und Ratschlägen

gegenüber einzelnen Menschen wie
auch inländischen und fremden
Regierungen auswirkte, so dass er bereits zu
seinen Lebzeiten weitherum als ein
Mahner zum Frieden galt. Und auch
die Reformation hielt an dieser Vorstellung

fest. «Katholik wie Reformierter
konnten mit dem Namen Nikiaus von
Flüe nicht anders als das Wort Frieden
aussprechen, das, worauf es fürs Vaterland

letztlich ankam»15. Die äusserst
positive Bewertung des Heiligen vom
Ranft teilt der St.Galler Reformator
mit andern Vorkämpfern des neuen
Glaubens. Mit nicht geringerer
Ehrfurcht haben auch Zwingli, Bullinger,
Myconius, Matthias Flacius Illyricus
über Bruder Klaus geschrieben. So

konnte der altgläubige Luzerner Hans
Salat im Vorwort zu seiner
Reformationschronik 1534 mit vollem Recht
vermerken: Dann die uslendischen,
niiwen hystoriographi und geschicht-
schriber, ja ouch die nüwgloubigen
selbs. haltend brüder Clausen gar hoch,
gebend im zü und land im blyben sin
rechte hystori16.

Bruder Klaus zugeschriebene
Texte in St.Galler Handschriften
des 16. Jahrhunderts

Bruder Claus ist eyn purer leye, der kan
nicht gelesen, notierte der bereits
genannte Hans von Waldheim in sein
Tagebuch17. Frühe Biographen bestätigen

dieses Urteil18. Während die älte-



Pfarrkirche Mörschwil:
Messingversilberte, im tiefen Hochrelief

getriebene Büste des hl.
Nikolaus von Flüe (unsignierte Augs¬

burger Arbeit um 1740)

sten Zeugnisse Bruder Klausens
Bildungsgrad einigermassen zutreffend
einstufen, haben ihn spätere Autoren
masslos überschätzt. Im Jahre 1571

veröffentlichte der aus Rorschach
gebürtige Ulrich Wittwiler (1535-1600),
nachmaliger Einsiedler Abt, im
Anhang seiner Bruder-Klausen-Biographie

«Christliche Lehrsprüche», die
Nikolaus selber verfasst haben soll.
Petrus Canisius (1521-1597) liess
1585/86 in Fribourg ein deutsches
Gebetbüchlein drucken. Sämtliche
darin enthaltenen Gebete, so behauptet
der Jesuit in der Vorrede, stammten aus
der Feder des Obwaldner Eremiten, der
sie ohn Zweyffel mit grosser Andacht
und Frucht bey Tag und Nacht offt
gebraucht habe19. Flumanistischer
Bildungsoptimismus, aber auch
volkstümliche Legende und Frömmigkeit
haben aus dem schreibunkundigen
Laien einen Verfasser mystischer Sprüche,

Lehrweisheiten und Gebete
gemacht.

Dennoch darf man nicht einfach alle
Texte, die von späteren Generationen
dem Obwaldner Eremiten zugesprochen

wurden, ins Reich der Fiktion
verweisen. Gewiss - mehrere ihm
zugeschriebene Gebete können schon
deshalb nicht von ihm stammen, weil sie

älter sind als ihr angeblicher Verfasser.
Aber er hat sie vielleicht, da sie im 15.

Jahrhundert weitum verbreitet und
beliebt waren, auswendig gebetet. Auf
wirkliche Aussagen des Mystikers und
Ratgebers Bruder Klaus dürften dagegen

einzelne Lehrsprüche und
sogenannte Dicta zurückgehen, die unbe-

17 kannte Autoren nach Diktat oder aus



Bruder Klausens 'gewonlich bet' im
Privatgebetbuch des Mansuetus
Ferus, geschrieben 1553

(Stiftsbibliothek St.Gallen, Cod. 1367a,
Bl. 5r (Rubrik) und 5r (Gebet)

dem Gedächtnis aufgezeichnet haben.
Differenzierungen sind also notwendig;
für jeden einzelnen Text wäre, was bis
jetzt nur in Ansätzen geschehen ist,
Herkunft und Überlieferung genauer zu
prüfen. Im folgenden beschränke ich
mich auf drei Texte, die in St.Galler
Handschriften des 16. Jahrhunderts
überliefert sind.
1. In einem 1490 in Bayern geschriebenen

Pergament-Gebetbuch, das heute
in der Badischen Landesbibliothek in
Karlsruhe aufbewahrt wird (Cod.
St.Georgen 41, Bl. 68v-70r), ist eine
neunteilige Betrachtung zum Vaterunser

in Gebetsform überliefert, die in der
Einleitung mit einer weiteren Meditation

zur Passionsgeschichte Christi
dem Heiligen aus dem Ranft
zugeschrieben wird20. Auch Petrus Canisius
hat sie in seinem «Gebetbüchlein des

Bruder Klaus» nach einer andern Vorlage,

allerdings stark modernisiert,
drucken lassen21. Die ursprüngliche
Vaterunser-Betrachtung ist so kunstvoll

geformt und mit syntaktischen
Rhythmen gefüllt, dass sie unmöglich
von Bruder Klaus formuliert worden
ist. Vor kurzem fand ich nun denselben
Text gleich zweimal in einer
Handschrift, die einem Frauenkloster in
St.Gallen oder in nächster Umgebung
gehörte (Stiftsbibl. St.Gallen, Cod.
1005, p. 271-277 und 395-399). Es ist
ein Miszellancodex in Duodezformat:
er besteht aus 6 ursprünglich wohl
selbständigen Teilen, die erst im späten
16. Jahrhundert zu einem Andachtsbüchlein

vereinigt wurden; deshalb
auch die zweifache Überlieferung unseres

Textes. Für die Forschung bedeut¬

sam ist nun der Umstand, dass in dieser
St.Galler Handschrift weder in der
einen noch in der andern Textüberlieferung

die Vaterunser-Betrachtung
Bruder Klaus zugeschrieben wird. Da
der eine St.Galler Text insgesamt näher
mit der ursprünglichen (heute wohl
verlorenen) Vorlage verwandt ist, wird
das Fehlen einer Zuweisung zum
Obwaldner Eremiten mithin zu einem
wichtigen Indiz dafür, dass die Verbindung

der Vaterunser-Betrachtung mit
Bruder Klaus erst später erfolgt ist. In
dem St.Galler Frauenkloster, wo die
beiden neugefundenen Texte vermutlich

von zwei Monialen geschrieben
wurden, war jedenfalls eine solche
Zuweisung nicht bekannt22.
2. In eine einfache Papierhandschrift,
die eine um 1500 geschriebene deutsche

Übersetzung der Benedictus-Regel
enthält (Stiftsbibliothek St.Gallen,
Cod. 997, p. 3-107) und dem St.Galler
Frauenkloster St.Georgen gehörte, hat
eine spätere Hand des ausgehenden 16.

Jahrhunderts auf leeren Seiten ein Dik-
tum nachgetragen (p. 123-125), das den
Titel trägt: Ain gütti heilsamy lerr von
brüder Clausen in Schwitz wol zu
mercken lasen und sych dar nach zu
regieren und in neuhochdeutscher
Übersetzung sinngemäss lautet:23
Bruder Klaus von Unterwaiden wurde
von einem geistlichen Priester gefragt,
welche Betrachtung für einen
anfangenden Menschen das Nützlichste sei.

Der Priester sagte, dass etliche es für
das Nützlichste hielten, das Leiden
Christi zu betrachten, den allgemeinen
Tod und das allgemeine Gericht. Da
antwortete Bruder Klaus und sprach:

«Das Leiden Christi, den Tod und das

allgemeine Gericht zu betrachten ist
nötig, aber eines ist nötiger: dass der
Mensch in seinem Leben reinen Gewissens

ist, dass er wenig Worte macht,

gern allein ist, oft ehrlich beichtet und
an Speise und Trank nicht mehr als
notwendig nimmt. Wenn er das tut, so
bereitet er clem Herrn eine Stätte, und
wenn diese Stätte bereit ist, dann
kommt der Herr und besetzt sie und
lehrt den Menschen zu betrachten sein
Leiden, den allgemeinen Tod und das

Jüngste Gericht und was des Herrn
Wille und Wohlgefallen ist und was für
den Menschen an Seele und Leib Nutzen

bringt.» Das belehrt und unterweist
ihn Bruder Nikiaus.
Diese «gesund-träfe Antwort»24 dürfte
tatsächlich Bruder Klaus einmal einem
Theologen auf seine hinterlistige Frage
gegeben haben. Denn der älteste Text
findet sich bereits in einer Würzburger
Handschrift vom Jahre 1486. Das Dik-
tum ist zudem in weiteren 6
Handschriften des 16. Jahrhunderts bezeugt,
vermutlich auch auf einem (heute
leider nicht mehr auffindbaren)
Holzschnitt vom Jahre 1 5 1325. Auch wenn
vielleicht Formulierungen von älteren
Mystikern und Gottesfreunden in die
Antwort des Schweizer Eremiten
eingeflossen sind, das Diktum ist jedenfalls
«wertvoll als Spiegelbild seiner religiösen

Haltung»26. Unser St.Galler
Textzeuge ist zwar der jüngste von allen
bisher bekannten, aber er dokumentiert,

dass seine Schreiberin, eine
Klosterfrau in St.Georgen, Bruder Klaus in
Schwitz offenbar gekannt und sich mit
ihm beschäftigt hat27.



VAfVW

wvvv

,«• *tV^'M4tyv%^vr
V?vvv\B$tfr v*vwV vv\M* ifVn VVVVVS

1* v,.^/Wwvsr^ -v -xvt p\ bvc<f-

"\'*y A\i CWt^QW KXAU-^W



3. Von sämtlichen dem Ranftheiligen
zugeschriebenen Texten ist das
sogenannte Bruder-Klausen-Gebet «Mein
Herr und mein Gott, nimm alles von
mir. .» das heute bekannteste. Der
Germanist Kurt Ruh konnte 1970 die
ältesten handschriftlichen Zeugnisse
nachweisen, die, wenige Jahre nach
dem Tod des Eremiten geschrieben, die

Vermutung fast zur Gewissheit
machen, dass Bruder Klaus das wohl
ursprünglich aus einer Prosaversion
hervorgegangene Reimgebet tatsächlich

gebetet hat. In fast allen
Überschriften wird es das gewonlich bet

genannt, was sich neuhochdeutsch
übersetzen lässt als eine zur
Gewohnheitgewordene (tägliche) Bitte. Ob Bruder

Klaus dieses Bittgebet auch selber,
vielleicht mit Hilfe überkommener
Gebetsmuster formuliert hat, bleibt
weiterhin unsicher; eine eindeutige
frühere Vorlage liess sich bis jetzt jedenfalls

nicht finden. In den letzten Jahren
sind zwei gehaltvolle Untersuchungen
über das Bruder-Klausen-Gebet
erschienen: Rupert Amschwand verfolgte

seine Rezeptionsgeschichte, die
eindrücklich belegt, dass das gewonlich bet
im 16. und beginnenden 17. Jahrhundert

bei evangelischen Christen fast
mehr Beachtung fand als bei den
Altgläubigen; Heinrich Stirnimann
schrieb eine aspektenreiche, vornehmlich

theologisch ausgerichtete Deutung
und machte die Bitte unserer gebetsarmen

Zeit verständlicher. Bis heute sind
insgesamt 10 Handschriften des
ausgehenden 15. und des 16. Jahrhunderts
bekannt, in denen das Bruder-Klausen-
Gebet überliefert wird. Zu ihnen gehört

auch der oben genannte Codex 997 der
Stiftsbibliothek: Dieselbe Schwester in
St.Georgen, die das Diktum notierte,
schrieb im direkten Anschluss daran
Bruder Clausen gewonliches gebett. Ein
zweiter St.Galler Zeuge ist bislang der
Forschung unbekannt geblieben und
somit der insgesamt elfte. Er sei zum
Abschluss im genauen Wortlaut vorgeführt.

Mansuetus Fehr von Frauenfeld, Sohn
des thurgauischen Landammanns Hans
Heinrich Fehr 1539-47), war zwischen
1567 und 1577 Hofammann zu Wil,
also der weltliche Vollmachtträger des

St.Galler Abtes gegenüber der Stadt im
Fürstenland. Im Jahre 1553 schrieb er
für sich ein deutsches Privatgebetbuch.
Das dünne Bändchen (Stiftsbibliothek,
Cod. 1367a) enthält neben einer noch
damals üblichen Katechismustafel mit
Vaterunser, Ave Maria, Glauben und
den 10 Geboten (1'-2'") vor allem Gebete

für den täglichen Gebrauch, so
Abend- (6v-8r, Morgen- (8r), Mess-
(9r—13r) und Tischgebete (15V—16r). Für
seine täglichen Kurzorationen wählte
sich Fehr auch das Bruder-Klausen-
Gebet aus, das er in einer schwungvollen

Kursive fein säuberlich auf Blatt
5r~v eintrug. Seine Anordnung der drei
Bitten war damals durchaus die übliche,

und sie ist wohl auch die ursprüngliche

gewesen. Erst ein späterer
unbekannter Redaktor hat die Bitten in die
heute übliche Reihenfolge (also 2-3-1
nach Fehr) und damit zu formaler
Perfektion und in eine Gedankentiefe
gebracht, die auf der mystischen
Vorstellung vom dreifachen Weg der Reinigung,

Erleuchtung und Einigung grün¬

det. Die einfache ältere Fassung lautet
nach der Fehrschen Handschrift:

Ain gar krefftig und hailigs
Gebet durch Bruder Clauß
in Schweitz taglich gebet.

O Mein Gott und mein Herr, nymm
mich mir
unnd gib mich gantz zu aigen dir.

O Mein Gott unnd mein Herr, nimm
alles von mir,
das mich hindert zu dir.

O Mein Gott und o mein Herr,
alles das gib mir,
das mich furdert zu dir.

Anmerkungerl
1 Robert Durrer, Bruder Klaus. Die ältesten

Quellen über den seligen Nikolaus
von Flüe, sein Leben und seinen Einfluss,
Samen 1917-21, S. 60. Vgl. ebda. Anm.
17: «Die Rechnung der Frau stimmt nicht
ganz. Zwischen S. Johannestag und S.

Gallustag liegen 16 statt 13 Wochen,
genau 113 Tage.»

2 Ebda., S. 61.
3 Vgl. P. Staerkle, Von den Sankt Gallus-

Patrozinien, in: Sankt Gallus Gedenkbuch,

St.Gallen 1952, S.66f. und 57
(Karte). - R. Durrer, Die Kunstdenkmäler

des Kantons Unterwaiden, Zürich
1899-1928 Die Kunstdenkmäler der
Schweiz), S. 342-349 (Kerns: Gallus und



Maria Magdalena); X. von Moos, Die
Kunstdenkmäler des Kantons Luzern,
Bd. 1, Basel 1946 Die Kunstdenkmäler
der Schweiz), S. 325-333 (Kriens: Gallus
und Otmar).

Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 1), S.

79.

Die Chronik des Hermann Miles, bearb.
von T. Schiess, St.Gallen 1902 MVG
28), S.275-361; zur Überlieferung vgl.
ebda. S. 376 f.

Ebda., S. 286. Auch bei Durrer, Bruder
Klaus (wie Anm. 1), S. 624.

Zitiert nach der Übersetzung von Durrer,
Bruder Klaus (wie Anm. 1), S. 352.

Ebda., S. 549.

Ebda., S. 625.

Ebda., S. 1166.

Joachim v. Watt (Vadian), Chronik der
Äbte des Klosters St.Gallen, hg. von E.
Götzinger, 2. Hälfte, St.Gallen 1877
Joachim v. Watt [Vadian], Deutsche
historische Schriften 2), S. 302 f. Auch bei
Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 1), S.

659. Unser Zitat nach Mscr. 43, fol. 482v
der Kantonsbibliothek St.Gallen.

Chronik der Äbte (wie Anm. 11), S. 333;
auch bei Durrer, Bruder Klaus, S.559.
Unser Zitat nach Mscr. 43, fol. 506'".

Chronik der Aebte (wie Anm. 1), 1. Hälfte,

St.Gallen 1875, S.271T.

Ebda, S. 33. Auch bei Durrer, Bruder
Klaus, S. 660.

(Arthur) Mojonnier, Bruder Klaus.
Nikiaus von Flües Leben. Diesseits - Abseits

- Jenseits, Zürich 1942, S. 86.

Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 1), S.

665.

Ebda., S. 65.

Vgl. P. Ochsenbein, Frömmigkeit eines
Laien. Zur Gebetspraxis des Nikolaus
von Flüe, in: Neue Zürcher Zeitung,
Literatur und Kunst vont 18./19.7. 1981

(Nr. 164), S. 48.

Durrer, Bruder Klaus (wie Anm. 1), S.

818.

20 Text bei Anton Hagenbiichle, Zum älte¬
sten Schrifttum über Bruder Klaus, in:
Obwaldner Geschichtsblätter 14 (1979)
32 f.

21 Text bei Durrer, Bruder Klaus (wie Anm.
1), S. 834 f.

22 Die Edition dieser auch heute noch
ansprechenden Vaterunser-Betrachtung
und die notwendigen philologischen
Nachweise für die hier vorgelegte
Behauptung werden in einer besonderen
Studie veröffentlicht.

23 [p. 123] Brüder Klaus von Underwalden
ward gefraigtet von ainem gaistlichen
priester, was ainem anfachenden
menschen das nützist werr zu betrachten, und
sprach, daz et lieh halt, das daz Helen lhesu
Cristi und der gemain lud und daz jungst
gricht zu betrachten ist. Do antwurt
brader Klaus und sprach: «Daz Helen

Cristi[p. 124] und der gemain tod und deiz
jüngst gericht zu betrachten (ist) notturf-
tig, zu betrahten aber ains ist nöter, das ist
daz der mensch sygainer rainen gewüsen
sines lebens und daz er sig weniger wollten

und gern allain syg und oft luterlich
biechte und nil me gebrückt spis und
tranck, den die notturft erheschet. Wen er
das tut, so berait er dem herren (ain slat),
und so die statt berait ist, den so kumpt
der herr und besitzt sy und lert den
menschen betraichten sin unschuldiges
bitters Helen [p. 125] und sterben und den
gema(i)nen tocl und daz jungst glicht und
alles daz, waz sin gütlicher wil und wolge-
falen ist und dem menschen nüz ist ain se!
und ain lib. Daz selb ist er in leren und
underwisen, spricht brader Nikiaus.

24 Hagenbüchle, Zum ältesten Schrifttum
(wie Anm. 20), S. 24.

25 Die Handschriften (einschliesslich des

St.Galler Codex 997) sind verzeichnet bei
Kurt Ruh, Das Reimgebet des Nikolaus
von Flüe, in: Volkskultur und Geschichte.

Festgabe für Josef Dünninger zum 65.
Geburtstag, Berlin 1970, S. 562 f. und 565
(mit Edition des Würzburger Textzeugen
und Lesarten).

26 Hagenbüchle, Zum ältesten Schrifttum
(wie Anm. 20), S. 25.

27 Der St.Galler Text ist nicht 1504, wie
Ruh, Das Reimgebet (wie Anm. 25), S.

562 und Hagenbüchle, Zum ältesten
Schrifttum (wie Anm. 20), S. 24 Anm. 53
vermerken, sondern als Nachtrag frühestens

um 1575 geschrieben worden.
28 Siehe Anm. 25.
29 R. Amschwand, Die Überlieferung des

Bruder-Klausen-Gebetes, in: Obwaldner
Geschichtsblätter 12 (1974) 69-95; H.
Stirnimann, Bruder Klausens «gewonlich
bet», in: Freiburger Zeitschrift für
Philosophie und Theologie 26 (1979)
269-335.

30 Den Hinweis auf die Handschrift verdanke
ich Herrn Kanonikus Dr. Anton

Baumann, bischöflicher Kanzler in St.Gal¬
len.

St.Galler Schrifttum über Bruder Klaus

Die folgende Zusammenstellung, weitgehend

dem Stichwortkatalog der St.Galler
Stiftsbibliothek verpflichtet, ist keineswegs
vollständig, vielmehr möchte sie einen
ersten bibliographischen Einblick in die
Rezeptionsgeschichte der letzten 130 Jahre
vermitteln. Vgl. auch Johannes Duft, Das
Schrifttum der St.Galler Katholiken
1847-1960, St.Gallen 1964, bes. S. 92.

Wissenschaftliche Schriften:

Josef Müller (1872-1947), Zur liturgischen
Verehrung des sei. Nikolaus von Flüe im
St.Galler Brevier, in: Zeitschrift für Schweiz.
Kirehengeschichte 11 (1917) 290-92; ders.,
Zur Approbation und zur Verfasserfrage des

jetzigen Bruder Klausen Offiziums, in: ebda.
13 (1919) 921'.; ders., Die erste Feier des
Festes des seligen Nikolaus von Flüe im
Gebiete derFiirstabtei St.Gallen in: ebda. 20
(1926) 64-67; ders., Johann Joachim
Eichorn's deutsche Lebensbeschreibung des
seligen Nikolaus von Flüe, in: ebda. 22
(1928) 81-97. - Moritz Hofmann
(1894-1973), Nikolaus von der Flüe und
Rapperswil. Zur 450. Wiederkehr des Stan-



ser Verkommnisses am Samstag vor
Weihnachten 1931, o. O. 1931 Rapperswiler
Jahresmappe 1932). - Johannes Duft
(*1915), Bruder Klaus in der Musik. Beitrag
zur Geschichte des deutschen Volks- und
Kirchenliedes der Schweiz, Kaltbrunn
1937. - Werner T. Huber, Der göttliche
Spiegel. Zur Geschichte und Theologie des
ältesten Druckwerks über Bruder Klaus und
sein Meditationsbild, Bern 1981.

Lebensbilder und erbauliches Schrifttum:

Franz Xaver Wetzel 1849-1903), Der selige
Nikolaus von Flüe oder 'Bruder Klaus'. Ein
Volksbuch zur 400jährigen Todesfeier des
'Bruder Klaus', Einsiedeln 1887, 2. Aufl.
Ravensburg 1895. - Georg Baumberger
(1855-1931), Der sei. Nikolaus von Flüe,
Kempten und München 1906 Sammlung
illustrierter Fleiligenleben 4). - Albert Biichi
(1864-1930), Der selige Bruder Klaus, Freiburg

i.Ue. 1917. - Aloisius Scheiwiler
(1872-1935), Der katholische Mann in der
modernen Welt. Ein Gedenkblatt zum
500jährigen Geburtstag des sei. Friedenstifters

Nikolaus von Flüe, Einsiedeln [1917]
Wege zum Frieden, Schriften für das
katholische Volk). - Heinrich Federer
(1866-1928), Nikolaus von Flüe. Mit einem
Nachwort von Harry Maync, Frauenfeld
und Leipzig 1928 Die Schweiz im
deutschen Geistesleben 14) (Eine noch heute
lesenswerte Biographie, die Federer zur
Fünfjahrhundertfeier von Bruder Klausens
Geburtstag 1917 - leider unvollendet -
schrieb). - P. Siegward Angehrn
(1910-1972), Bruder Klaus nimmt
Abschied. Schau-Buch vom Spiel «Brueder
Chlais nimd Abschied vo siner Famiii»,
Einsiedeln [1967], 4. Aufl. ebda. [1972], -
Gespräch mit Bruder Klaus. Der Pilgertraktat.

Übersetzt und hrsg. von Werner T.
Huber, Freiburg/Schweiz 1981.

Predigten, Festreden und Mandate:

Karl Johann Greith (1807-1882), Der Selige
Nikiaus von der Flüh, ein wahrer Freund
Gottes und des Vaterlandes. Sein Wort und
Vorbild für die Gegenwart (Festrede zum 21.
3. 1858 in Sachsein), Luzern 1858.—Johann

Melchior Tschümperlin (1799-1879), Je
besser der Christ, desto besser der Bürger.
Nachgewiesen im Leben des sei. Nikolaus
von Flüe an seinem Landesfeste in Sachsein
(Predigt zum 10.4.1864), Samen 1864. -
Franz Xaver Wetzel, Der selige Nikolaus
von der Flüe, der katholische Bürger. Ein
vaterländisches Lebensbild (Kanzelrede in
Gossau), Solothurn 1876 Neue
Schweizer-Broschüren 2,2) und Wiirzburg 1877
Compass für das katholische Volk, Bd. 6 H.
7). - Otto Zardetti (1847-1902), Der selige
Eremite Nicolaus von Flüe, der Nationalheilige

des Schweizervolkes (Festpredigt
zum 21.3.1879 in Sachsein), St.Gallen
1879; - ders., The Patriot Saint of Switzerland,

in: The Catholic World 45 (New York
1887), Nr. 266, S. 161-172. - Augustinus
Egger (1833-1906), Der sei. Nikolaus von
Flue als Bußprediger, Retter des Vaterlandes
und Fiirbitter (Fastenmandat), St.Gallen
1887. - ders., Von Bruder Klausen Tod auf
Erden und Von seiner Fürbitte im Himmel
(Festpredigt zum 21.3.1887 in Sachsein),
Einsiedeln 1887. - Johannes Duft, Bruder
Klaus und der Priester (Festpredigt), Bazen-
heid 1947.

1966, in: Sarner Kollegi-Chronik 28 [1966]
71 — 102). - Hans RudolfHilty, Bruder Klaus
oder zwei Männer im Wald. Eine erzählerische

Recherche, Zürich 1981.

Literarisches:

Josef Schöbi-Rusch (1873-1935), Die
Tagsatzung zu Stans. Szene mit lebendem Bild.
Zur Aufführung bei Jubiläumsfeiern zu
Ehren des sei. Bruder Klaus, Altstätten
1917. - Heinrich Federer (1866-1928),
Nikiaus von der Flüe (Prolog, verfasst 1917),
in: H. F., Ich lösche das Licht. Gedichte,
Berlin 1930 (vgl. Rupert Amschwand, Die
Originalhandschrift der Urfassung von
Heinrich Federers Bruder-Klausen-Psalm.
Zum Bruder-Klausen-Jubiläum 1967, in:
Samer Kollegi-Chronik 29 [1967] 98-105).
- Heinrich Federer, Geschichten aus der
Urschweiz, Luzern 1947 (darin: Das Wunder

in Holzschuhen [1919] - Wie Bruderklaus

lesen lehrt [1919] - Spitzbube über
Spitzbube [1921] - Der Fürchtemacher
[1919] - Ein Besuch beim Eremiten; vgl.
Rupert Amschwand, Obwalden und Bruder
Klaus im Werk Heinrich Federers. Zum
100. Geburtstag des Dichters am 6. Oktober 22


	Bruder Klaus und St. Gallen

